
Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

170

A LÓGICA DOS DESACORDOS PROFUNDOS

Robert J. Fogelin

Dartmouth College

Tradução por Cello Latini Pfeil
mltpfeil@gmail.com

NOTA INTRODUTÓRIA DO TRADUTOR

Realizo essa  tradução em comemoração aos  40 anos desde a 
primeira  publicação  do  artigo  “The  Logic  of  Deep 
Disagreements”, de Robert J. Fogelin. Originalmente publicado 
em 1985 e republicado em 2005 no periódico  Informal Logic, 
respectivamente [v. 7, n. 1, pp. 1-8] e [v. 25, n. 1, pp. 3-11]. O 
texto  está  sob  licença  CC  BY  4.0  (Creative  Commons 
Attribution  4.0  International).  DOI: 
https://doi.org/10.22329/il.v7i1.2696. 

[I]

A melhor evidência da crescente importância do movimento da lógica informal é 

o alarde que está causando em círculos mais antigos e conservadores. Muitos pensam 

que algo ruim ocorreu quando as tabelas da verdade, as regras para dedução natural de 

Gentzen e as proposições gerais múltiplas na forma normal prenexa foram substituídas 

por um sistema misto e incipiente de técnicas que, entre outras coisas, não admitem 

facilmente uma classificação mecânica.

Agora, o movimento da lógica informal está certamente diversificado e flexível, 

mas uma coisa que o mantém unido é um forte  compromisso pedagógico.  A tarefa 

fundamental  da  lógica  em  um  currículo  universitário  é  desenvolver  habilidades  e 

técnicas para a avaliação crítica e a apresentação coerente de argumentos. De modo 

https://doi.org/10.22329/il.v7i1.2696
mailto:mltpfeil@gmail.com


Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

171

negativo, sustenta-se que a lógica formal, como tem sido comumente ensinada, não tem 

cumprido essa função. É claro que os desacordos aqui não são meramente pedagógicos. 

A filosofia da linguagem ordinária ainda possui influência e, consequentemente, muitos 

ainda sustentam que as técnicas da lógica simbólica moderna são inadequadas diante da 

riqueza, da sutileza e do poder da linguagem ordinária. Sua aplicação distorce mais do 

que ilumina. Minha opinião, se é que vale de alguma coisa, é que os métodos da lógica 

formal  podem  ser  usados  com  proveito  para  explicar  noções  fundamentais  como 

validade,  forma  lógica,  tautologias,  contradições  etc.  Essas  técnicas  são  de  pouca 

utilidade na avaliação direta de argumentos reais que ultrapassem um nível mais simples 

de complexidade. Mas não é isso que quero discutir.

Em sua forma mais tímida (e talvez pior), a lógica informal equivale a pouco 

mais  do que a  lógica formal  informal.  Ela  assume os preconceitos  – geralmente os 

preconceitos dedutivistas – da lógica tradicional e os repete de forma casual e imprecisa. 

A ideia de que o único bom argumento é um bom argumento dedutivo persiste, apesar 

de as pessoas serem mais espertas do que isso. Essa ideia é revelada na prática quando 

se supõe que um argumento não é bom caso resista aos nossos esforços caridosos de 

reformulá-lo  e  torná-lo  um  argumento  dedutivo  sólido.  É  claro  que,  considerando 

qualquer argumento que intuitivamente nos pareça sólido, é simples reconstruí-lo de 

modo a lhe conferir a dignidade de uma forma dedutivamente válida. Basta introduzir 

uma premissa condicional suprimida contendo uma conjunção das premissas declaradas 

como antecedentes e a conclusão como consequente e  voilà, você tem um argumento 

dedutivamente válido que não pode ser mais questionável do que o argumento com o 

qual você começou. 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

172

Se o argumento original parecer válido, é claro que não poderá haver objeção à 

verdade  da  premissa  suprimida  introduzida.  (E  você  nem mesmo se  haverá  com o 

problema de Lewis Carroll  sobre Aquiles e  a Tartaruga70,  pois  tendo produzido um 

argumento válido, não é preciso continuar).

Não é necessário dizer que uma reconstrução desse tipo é um mero aceno de 

mãos71.  Nosso  objetivo  na  reconstrução  é  descobrir  os  princípios  subjacentes  que 

servem de base para nossa intuição inicial de que o argumento é aceitável e, quando o 

método de reconstrução argumentativa é usado dessa forma, há muito a ser dito a seu 

favor.  Com  frequência,  quando  trazemos  à  tona  os  princípios  que  parecem  dar 

sustentação a um argumento, eles se revelam falsos e somos forçados a rejeitar, ou pelo 

menos modificar, nosso argumento original. Esse é um procedimento útil – o método 

Socrático aplicado a  princípios  básicos  em vez de definições  –,  mas também é um 

método  que  pode  ser  facilmente  distorcido  pelo  chauvinismo dedutivo.  Insistir  que 

qualquer  argumento  aceitável  deve  admitir  uma  reconstrução  (livre  do  artifício  de 

acenar com as mãos mencionado acima) que revele sua validade dedutiva pressupõe a 

inexistência de argumentos indutivos convincentes. Mais uma vez, insistir que nossos 

princípios básicos estejam isentos de exceções – imunes a todos os contraexemplos, por 

mais que sejam recherché72 – é adotar um ideal racionalista e esquecer que muitos de 

nossos princípios básicos se sustentam não sempre, mas, como diria Aristóteles, apenas 

na maioria dos casos.

Mas  acho  que  o  principal  perigo  de  adotar  um  modelo  dedutivo  para  todo 

raciocínio – mesmo que como ideal – é que produz consequências céticas. A exigência 

de que, em um argumento aceitável, a conclusão deve ser inferida por premissas isentas 

de  exceções  produz  como  consequência  que  praticamente  todos  os  argumentos 

cotidianos que parecem perfeitamente adequados não são, de fato, adequados. Em curto 

prazo, estudantes consideram impressionante essa descoberta de irracionalidade quase 

universal. A desmascaração tem seus encantos. O efeito a longo prazo é menos salutar. 

Se os alunos se convencerem de que sempre podem encontrar algo errado em qualquer 

70N.T.: referência ao diálogo escrito por Lewis Carrol em 1895, para o jornal Mind, intitulado “O que a 
tartaruga falou para Aquiles”.

71N.T.:  essa  expressão  em inglês,  “hand  waving”,  se  refere  a  algo  por  demais  simplificado,  a  uma 
simplificação de um conceito, a um argumento simplista.

72N.T.: expressão francesa que significa procurado, desejado, pesquisado.



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

173

argumento (não-trivial) que lhes for apresentado, a distinção entre argumentos bons e 

ruins será subvertida, e todo o empreendimento de argumentar parece perder o sentido.

De  fato,  um problema persistente  no  ensino  de  lógica  é  que  transformamos 

nossos  alunos  em céticos  radicais,  ainda  que  por  um curto  período  de  tempo.  Por 

exemplo, com frequência os estudantes tratam a noção de vaguidade de tal forma que 

todos os conceitos sem delimitações claras sejam considerados vagos. Suponho que a 

noção possa ser usada dessa forma, embora eu não goste dela, mas, como resultado, 

muitas  vezes  o  aluno  descarta  como inválidos  todos  os  argumentos  que  empregam 

conceitos  que  admitam  casos  limítrofes.  Um  problema  semelhante  surge  com  a 

ambiguidade, os apelos à autoridade, a obliquidade e assim por diante. Aplicadas de 

forma  externa  e  mecânica,  as  falácias  padrão  não  fazem  o  que  deveriam  fazer  – 

distinguir argumentos bons de argumentos ruins – já que todos os argumentos acabam 

sendo ruins.

A  resposta  para  isso,  é  claro,  é  que  o  aluno  deve  aprender  a  analisar  os 

argumentos de uma forma que seja sensível aos contextos em que eles ocorrem. Um 

termo em um argumento pode ser vago, mas o argumento pode não se basear nessa 

vaguidade. Ou a vaguidade pode enfraquecer o argumento, embora não de forma grave, 

considerando suas intenções e propósitos gerais. Por fim, um argumento pode conter 

termos  cruciais  que  sejam  irremediavelmente  vagos  –  uma  expressão  comum  e 

interessante que indica que realmente não entendemos o alcance da aplicação de tais 

termos.

A frase acima pode soar como um clichê. Acho que nunca ouvi alguém dizer 

diretamente:  "Ignore  o  contexto;  ele  não  importa".  Mas  voltar-se  para  o  contexto 

representa um importante desvio da maneira padrão de enxergar os argumentos. Já não 

se pensa em um argumento apenas como uma estrutura de proposições: em que uma 

delas é designada como conclusão e as outras como premissas apresentadas em seu 

nome. Um argumento é produzido pela atividade de argumentar, e argumentar é algo 

que as pessoas fazem. Além disso, elas o fazem por uma grande variedade de motivos,  

em um esforço para atingir objetivos muito diferentes. Toulmin estava certo ao tratar 

dos usos da argumentação, não apenas do uso da argumentação. 

Aqui, quero examinar um caso muito simples de uso de um argumento (ou troca 

de razões) para explicar uma conduta. Perguntam a  A por que ele está indo por uma 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

174

determinada  estrada  e  ele  responde:  “Quero  pegar  o  peixe  por  último”.  Podemos 

imaginar que essa seja uma resposta conclusiva. Por outro lado, ela pode ser replicada 

da seguinte forma: “Não, vá para a Grand Union por último; não quero que o sorvete 

derreta”. Isso também pode ser conclusivo. Mas as coisas também podem se complicar. 

A pode dizer que o trânsito naquela direção é horrível a essa hora do dia e que seria  

melhor esperar um pouco para desengarrafar. E ele pode ser esmagado pela resposta 

"Hoje é sábado". Sendo as pessoas como são, podemos até imaginar essa discussão se 

tornando bastante acalorada.

Gostaria  de  dignificar  essa  vinheta  da  vida  suburbana  com  uma  pergunta 

Kantiana: como esse argumento é possível? A resposta (ou parte da resposta) é que as 

partes envolvidas na conversa compartilham uma grande quantidade de crenças e (se 

fossem  diferentes)  preferências.  Elas  compartilham  conhecimento  detalhado  da 

geografia local, preferem sorvete congelado a sorvete derretido, peixe fresco a peixe 

fedorento  e  assim  por  diante.  Uma  característica  importante  dessas  crenças  e 

preferências compartilhadas é que elas se encontram no fundo, não-dito. Elas orientam a 

discussão, mas não são o objeto da discussão (exceto ocasionalmente: “Você não quer 

peixe  estragado,  quer?”).  Elas  fornecem  a  estrutura  na  qual  as  razões  podem  ser 

organizadas,  sendo que organizar  razões trata-se normalmente de citar  fatos  que os 

outros já conhecem ou organizar os fatos de forma a deixar nítida sua relevância. Esse é 

um empreendimento de nível superior, que se apoia na espessa camada sedimentar do 

indiscutível.

Direi que uma discussão, ou melhor, uma troca argumentativa é normal quando 

ocorre em um contexto de crenças e preferências  amplamente  compartilhadas. Além 

disso,  insistirei  que,  para  que  uma  troca  argumentativa  seja  normal,  devem  existir 

procedimentos compartilhados para resolver os desacordos. As pessoas frequentemente 

discordam sobre questões simples de fato, mas, em geral, concordam com o método 

para resolver o desacordo. Se você acha que Rod Carew fez mais rebatidas triplas no 

ano  passado  do  que  George  Brett,  podemos  simplesmente  pesquisar.  Se  o  livro  de 

registros não te convencer, então é uma perda de tempo conversar com você.

Esse  último  ponto  tem  uma  importância  sistemática.  Os  livros  de  registros 

possuem  um  status  privilegiado  nas  discussões  sobre  as  conquistas  esportivas  do 

passado. É claro que podem conter erros e é possível demonstrar isso. Mas se alguém 

levantasse objeções gerais à confiança nos livros de registros oficiais (“O que o faz 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

175

pensar que pode confiar neles?”), o desafio seria tão bizarro que o descartaríamos em 

vez de tentar respondê-lo. Podemos imaginar um mundo em que os livros de recordes 

de beisebol são sistematicamente distorcidos sem que os próprios jogadores dêem um 

pio.  Entretanto,  não  há  razão para  supor  que  nosso  mundo seja  parecido  com esse 

mundo  imaginado.  Na  verdade,  a  confiabilidade  dos  livros  de  registros  oficiais  é 

assumida como parte da estrutura na qual ocorrem discussões desse tipo.

Essas  reflexões  me  levam  à  seguinte  tese:  a  linguagem  da  argumentação, 

incluindo  a  linguagem  da  avaliação  argumentativa,  tem  sua  principal  aplicação  no 

contexto de trocas argumentativas normais ou quase normais. Uma afirmação de que 

algo mostra (ou demonstra) outra coisa se assemelha em muito a uma afirmação de 

conhecimento. Em Da Certeza, Wittgenstein observa que "Diz-se “Eu sei…” quando se 

está pronto a indicar razões soberanas. “Eu sei” relaciona-se com a possibilidade de 

demonstrar  a  verdade."(#243)73.  Argumentar  é  o  processo  de  produzir  esses 

fundamentos contundentes. Mas, para serem contundentes, os fundamentos devem ser 

verdadeiros  ou,  pelo  menos,  considerados  verdadeiros  e,  juntamente  com  outras 

proposições  aceitas,  dar  suporte  adequado  à  afirmação  a  ser  estabelecida.  Assim,  a 

argumentação,  ou seja,  o  envolvimento em uma troca argumentativa,  pressupõe um 

histórico de compromissos compartilhados. Mais Wittgenstein:

341. Isto é,  as  perguntas  que formulamos e as nossas  dúvidas 
dependem  do  facto  de  certas  proposições  estarem  isentas  de 
dúvida serem como que dobradiças em volta das quais as dúvidas 
giram.

342. Isto é, pertence à lógica das nossas investigações cientí ficas 
que certas coisas de facto não sejam postas em dúvida. 

E uma citação ainda mais conhecida:

344.  A  minha  vida  consiste  em  eu  contentar-me  com  aceitar 
muitas coisas. 

73As passagens de Da Certeza de Wittgenstein são do exemplar editado por G.E.M. Anscombe e G.H. von 
Wright, traduzido por Denis Paul e G.E.M. Anscombe, J&J Harper, Nova Iorque e Evanston, 1969. 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

176

A possibilidade  de  argumentos,  a  possibilidade  de  uma  troca  argumentativa 

genuína, depende, como estou sugerindo, do fato de que juntos  nós aceitamos muitas 

coisas.

Mas se a argumentação pressupõe esse rico histórico de acordo, como surge o 

desacordo e qual é a tarefa que resta à argumentação? Uma resposta óbvia é que as 

pessoas envolvidas em uma troca argumentativa geralmente se interessam pela forma 

como o argumento é resolvido.  A argumentação, como outras atividades humanas, está 

sujeita a abusos. A argumentação também é uma atividade complexa. É uma habilidade, 

algo que as pessoas podem fazer bem ou mal. De fato, como Hume viu há muito tempo 

(em sua discussão “Da probabilidade não-filosófica” no  Tratado) e como psicólogos 

cognitivos redescobriram, os seres humanos parecem ser dotados de capacidades inatas 

para bagunçar as coisas assim que as estruturas argumentativas ultrapassam o nível mais 

simples  de complexidade.  (Isso é  particularmente  verdadeiro no caso de inferências 

indutivas, em que, por exemplo, a tendência à generalização precipitada e infundada 

parece estar arraigada no cérebro humano).

Agora,  como Michael  Scriven  insistiu,  nossa  linguagem comum não-técnica 

contém um rico sistema de ferramentas críticas para corrigir e avaliar argumentos. Acho 

que  ele  está  correto,  mas  tende  a  se  concentrar  na  parte  mais  civilizada  desse 

vocabulário.  Acho  que  alguns  dos  dispositivos  argumentativos  mais  rudimentares 

também são  interessantes.  Suponhamos,  por  exemplo,  que  eu  acuse  alguém de  ser 

obstinado.74 Isso  não  é  algo  generoso  de  se  dizer,  mas  também  não  é  um  insulto 

espontâneo. Chamar alguém de obstinado é fazer uma acusação bastante específica: que 

o  indivíduo  continua  a  se  apegar  a  uma  posição  apesar  do  fato  de  que  foram 

apresentadas  razões  convincentes  contrárias  a  ela.  Mas  convincentes  para  quem? 

Estamos dizendo que elas devem ser convincentes para ele, ou então não seria correto 

chamá-lo de obstinado. Ele sabe que elas são verdadeiras e, em outros contextos, de 

forma menos afeita, reconheceria sua validade. 

Novamente, considere a alegação de que alguém é tendencioso. A pessoa que eu 

acuso de ser tendenciosa tem o direito de perguntar: “Como assim sou tendencioso?” 

Nesse caso, o ônus recai sobre mim para mostrar que ele suprimiu deliberadamente 

determinados fatos que apoiam o lado da questão ao qual ele se opõe, ou que suprimiu 

fatos que vão contra sua própria posição. Agora, o que estou tentando dizer é que as 

74N.T.: no original, Fogelin usa a expressão “pig-headed”. 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

177

acusações de parcialidade e obstinação só fazem sentido em um contexto argumentativo 

normal (ou quase normal), pois em cada caso é feito um apelo a um solo comum. E 

quero  fazer  essa  afirmação  de  forma  genérica:  a  significância  de  todos  os  nossos 

recursos  argumentativos  é  interna  aos  contextos  argumentativos  normais  (ou  quase 

normais).  Para usar uma noção wittgensteiniana, nossas palavras argumentativas são 

palavras  pontuais75;  elas  têm funções  muito  especiais  que  passam a  existir  somente 

quando palavras com funções regulares já estão presentes.

II

Essas  reflexões  me  levam,  finalmente,  à  questão  central  deste  artigo:  o  que 

acontece com os argumentos quando o contexto não é normal  ou quase normal? A 

resposta que parece se impor sobre nós é a seguinte: na medida em que o contexto 

argumentativo  se  torna  menos  normal,  a  argumentação,  nessa  medida,  torna-se 

impossível. Não se trata da alegação fraca de que, em tais contextos, os argumentos não 

podem ser estabelecidos. Trata-se da afirmação mais forte de que as condições para a 

argumentação não existem. A linguagem da argumentação pode persistir, mas se torna 

inútil, pois faz um apelo a algo que não existe: um arcabouço compartilhado de crenças 

e preferências. Aqui eu quero falar sobre desacordos profundos. Minha tese, ou melhor, 

a  tese  de  Wittgenstein,  é  que  os  desacordos  profundos  não  podem  ser  resolvidos 

mediante o uso de argumentos, uma vez que comprometem as condições essenciais para 

a argumentação. 

O que é um desacordo profundo? Primeiro, deixe-me explicar o que não quero 

dizer com essa noção. Um desacordo pode ser intenso sem ser profundo. Um desacordo 

também  pode  ser  irresolvível  sem  ser  profundo.  Posso  argumentar  até  ficar 

envergonhado tentando te convencer de algo sem conseguir.  A explicação para isso 

pode ser o fato de que um de nós é tolo ou obstinado. E essa é uma questão que poderia  

ser colocada sem sombra de dúvida para, digamos, um espectador imparcial. Mas há um 

tipo  muito  diferente  de  desacordo  quando  decorre  de  um  conflito  entre  princípios 

subjacentes.  Nessas  circunstâncias,  as  partes  podem  ser  imparciais,  livres  de 

preconceitos, consistentes, coerentes, precisas e rigorosas e, ainda assim, discordar. E 

discordar  profundamente,  não  apenas  superficialmente.  Agora,  quando  falo  sobre 

princípios  subjacentes,  estou  pensando  no  que  outros  (Putnam)  chamaram  de 

75N.T.: na versão original, Fogelin usa o termo “odd-job”, que significa algo não ordinário, pouco usual.



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

178

proposições estruturais, ou no que Wittgenstein estava inclinado a chamar de regras. 

Temos um desacordo profundo quando o argumento é gerado por um choque entre 

proposições estruturais.

Um exemplo pode ajudar. Uma característica marcante do movimento da lógica 

informal  é  a  substituição  de  argumentos  artificiais  e  inventados  por  argumentos 

genuínos,  complexos  e  urgentes.  A moralidade  do  aborto  tem sido  um dos  tópicos 

favoritos. Em primeiro lugar, os argumentos de ambos os lados dessa questão podem ser 

submetidos a críticas normais, ou seja, críticas que devem ser aceitas a menos que o 

argumentador  seja  tendencioso,  obstinado,  etc.  Uma  argumentação  sobre  qualquer 

assunto  pode  ser  questionadora,  tendenciosa,  parcial,  vaga  e  assim  por  diante.  É 

característico dos desacordos profundos o fato de eles persistirem mesmo quando as 

críticas normais já foram respondidas. Outra característica dos desacordos profundos é 

que eles são imunes a apelos aos fatos. As partes em lados opostos do debate sobre o  

aborto  podem  concordar  com  uma  ampla  gama  de  fatos  biológicos  –  quando  o 

batimento cardíaco começa no feto, quando as ondas cerebrais aparecem pela primeira 

vez, quando há viabilidade etc., mas continuam a discordar sobre a questão moral. Seu 

desacordo pode até sobreviver a um acordo geral sobre questões morais: por exemplo, 

sobre a santidade da vida humana, pois a questão central do debate sobre o aborto é o 

status moral do feto e isso não pode ser resolvido por um apelo a fatos biológicos ou 

pela citação de princípios morais já restritos a agentes morais ou pacientes.

Aqui, o seguinte diagnóstico da situação é tentador. O que chamei de desacordos 

profundos são gerados por  conflitos  entre  proposições estruturais.  Eles  permanecem 

resistentes à resolução porque as fontes do desacordo – as proposições estruturais – 

ficam em segundo plano, trabalhando à distância. O caminho para colocar o debate em 

uma base racional é trazendo à tona essas proposições subjacentes e então discuti-las 

diretamente.

Isso soa atraente até considerarmos como seria essa discussão em detalhes. Por 

um lado, alguém sustentará que, durante a concepção ou, para ser delicado, logo após a 

concepção,  uma alma imortal  entra  no óvulo fertilizado e,  com isso,  a  condição de 

pessoa é alcançada. Por que alguém deveria acreditar em algo assim? Bem, isso faz 

parte  de  uma  tradição  mais  ampla,  fundamentada  na  revelação,  sustentada  e 

aprofundada pela fé. Não sei o quão bem estou me saindo ao representar essa posição, 

meu coração não bate muito forte por ela, mas o ponto que estou tentando defender é 

que,  quando  investigamos  a  fonte  de  um  desacordo  profundo,  não  encontramos 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

179

simplesmente proposições isoladas (“O feto é uma pessoa.”), mas sim todo um sistema 

de proposições que se apoiam mutuamente (e paradigmas, modelos, estilos de agir e 

pensar) que constituem, se me permitem usar a expressão, uma forma de vida.

Acho que a noção de uma forma de vida é perigosa, especialmente quando usada 

no singular.  É mais  adequado dizer  que uma pessoa participa de uma variedade de 

formas de vida que se sobrepõem e se entrecruzam de várias maneiras. Algumas dessas 

formas de vida têm pouco a ver com outras. Isso explica por que podemos entrar em 

discussões e argumentos razoáveis sobre uma ampla gama de assuntos com uma pessoa 

que acredita,  como pensamos,  em coisas  perfeitamente insanas,  por exemplo,  que a 

preocupação com a conservação dos recursos naturais é ímpia, pois nega a iminência do 

segundo advento. Mas se uma pessoa acredita nisso, podemos confiar nela em alguma 

outra questão? A resposta pode ser que sim. Ela pode, por exemplo, ser uma especialista 

em opções de aluguel de curto prazo.

Portanto, não quero exagerar. Afirmar que existem desacordos profundos não 

significa que eles sejam comuns. E, novamente, um desacordo pode ser acalorado sem 

ser profundo. Mas se desacordos profundos podem surgir, que procedimentos racionais 

podem  ser  usados  para  sua  resolução?  O  rumo  dessa  discussão  leva  à  resposta 

NENHUM. Como essas ideias vêm de Wittgenstein, vou citar suas próprias palavras. 

Perto do final de Da Certeza, há a seguinte série de parágrafos:

608.  Será  errado  que  eu  me  guie  nas  minhas  acções  pelas 
proposições  da  física?  Devo  dizer  que  não  tenho  bons 
fundamentos  para  o  fazer?  Não  é  isso,  precisamente,  o  que 
chamamos um “bom fundamento”? 
609. Suponha-se que encontramos pessoas que não consideram 
isso como razão forte. Como é que imaginamos tal? Em vez do 
físico, elas consultam um oráculo. (E, por isso, consideramo-las 
primitivas.) É errado que consultem um oráculo e se guiem por 
ele? — Se chamamos a isso “errado”, será que não estamos a usar 
o nosso jogo de linguagem como uma base para combater o seu?
610. E estamos certos ou errados ao combatê-lo? Evidentemente 
que há todas as espécies de chavões que serão usados para apoiar 
o nosso procedimento. 
611.  Quando  se  encontram  dois  princípios  que  não  podem 
conciliar-se  um com outro,  os  que  defendem um declaram os 
outros loucos e heréticos. 
612. Eu disse que “combateria” o outro homem — mas não lhe 
indicaria  razões? Certamente; mas até onde é que chegam? No 
fim das razões vem a persuasão (Pense no que acontece quando 
os missionários convertem os nativos.) 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

180

Se voltarmos agora ao movimento da lógica informal, descobriremos que esse 

movimento não evitou desacordos profundos. Pelo contrário, ele se apoderou deles com 

entusiasmo. E, às vezes, pelo menos, os trabalhos em lógica informal dão a impressão 

de que possuem os recursos para resolver tais desacordos. Com Wittgenstein, sou cético 

em relação a essas afirmações. Para ilustrar isso, considerarei um caso de desacordo 

profundo, a disputa sobre cotas de ação afirmativa, as chamadas cotas de “discriminação 

reversa”.

Como  lógicos  informais,  podemos  dizer  muito  sobre  as  características 

superficiais  desse  debate.  Podemos  apontar,  por  exemplo,  que  a  expressão 

“discriminação reversa” é tendenciosa. De fato, podemos dizer várias coisas sobre a 

coerência e a força dos argumentos de cada lado da questão. No entanto, no fundo, 

aqueles que se opõem às cotas de ação afirmativa têm um argumento muito forte a seu 

favor. É um argumento de justiça. As cotas de ação afirmativa são tanto superinclusivas 

quanto subinclusivas no que diz respeito à distribuição de benefícios. Muitos dos que se 

beneficiam dessas cotas não sofreram preconceito, nem estão em desvantagem devido 

ao  preconceito.  Ao  mesmo  tempo,  muitos  que  sofreram  preconceito  e  estão  em 

desvantagem  por  causa  disso  não  receberão  benefícios  semelhantes  simplesmente 

porque  não  fazem parte  da  classe  coberta  pelo  programa  de  ação  afirmativa.  Mais 

preocupante ainda é o fato de que as cotas de ação afirmativa são tanto subinclusivas 

quanto superinclusivas em relação aos ônus que impõem. Muitos que se beneficiaram 

com discriminações passadas não são onerados com os custos de sua retificação e, pior 

ainda,  muitos  indivíduos  que  comprovadamente  não  lucraram  com  discriminações 

passadas são onerados.  Por fim, esses maus ajustamentos,  como são chamados,  não 

podem ser tidos como um deslize administrativo menor e inevitável. As cotas de ação 

afirmativa não são apenas injustas, elas são significativa e evitavelmente injustas.

É claro que o argumento acima poderia ser fortalecido, por exemplo, citando 

estatísticas apropriadas e, nem é preciso dizer, que algumas de suas premissas factuais 

podem ser contestadas.  Aqui,  quero considerar uma resposta bem diferente que não 

desafia,  ou  pelo  menos  não  precisa  desafiar,  nenhuma  das  alegações  de  fato  do 

argumento  acima.  Ela  assume  a  seguinte  forma.  O  preconceito  que  estamos 

considerando,  por  exemplo,  contra  as  minorias,  não  foi  dirigido  contra  elas  como 

indivíduos, mas como membros de um determinado grupo. Não se trata, como se vê, de 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

181

que muitas  pessoas  que sofreram preconceito  racial  são negras;  pelo  contrário,  elas 

sofreram preconceito por serem negras. Além disso, foram vítimas de preconceito por 

um grupo identificável: a maioria branca dominante. O preconceito, e as desvantagens 

que o acompanham, é um fenômeno de grupo. A demanda por retificação, portanto, não 

é a reivindicação de um indivíduo contra outro, mas a reivindicação de um grupo contra 

outro. O fato de que a minoria negra possui uma reivindicação justa contra a maioria 

branca  é  amplamente  comprovado  por  um  registro  histórico  e  por  estatísticas  que 

ninguém nega.

Quero dizer que estamos lidando aqui com um desacordo profundo porque as 

partes de ambos os lados podem concordar em todas as questões históricas e estatísticas, 

mas ainda  assim discordam.  A disputa  é,  de  fato,  relativa  à  posição moral. (Dessa 

forma, ela é semelhante às disputas relacionadas ao aborto, e isso pode explicar, pelo 

menos em parte, sua intratabilidade). O argumento anti-cota baseia-se na suposição de 

que somente indivíduos possuem reivindicações morais. O argumento pró-cota baseia-

se na suposição de que grupos sociais podem ter reivindicações morais contra outros 

grupos sociais. Mas a palavra “suposição” é muito fraca. Os argumentos de cada lado 

são levados adiante dentro da estrutura de tais compromissos. Existe alguma maneira de 

arbitrar um conflito desse tipo? Confesso que não vejo como.76 

III

Quando os Pitagóricos descobriram a irracionalidade da raiz quadrada de dois, 

eles juraram segredo a si mesmos – ou assim conta a história. Talvez devêssemos adotar 

a  mesma  estratégia  com  relação  a  desacordos  profundos.  Nosso  empreendimento 

depende, pelo menos em parte, da suposição de que o pensamento claro e sincero pode 

resolver questões fundamentais. Mas se no final, e às vezes o final está muito próximo, 

tivermos que recorrer à persuasão, o que há de tão ruim em usar essas técnicas desde o 

76Segundo minha experiência,  todo mundo vê alguma força nos argumentos contra  as  cotas de ação 
afirmativa que apelam para os direitos dos indivíduos. Muitos, entretanto, veem pouca força no contra-
argumento com seu apelo aos direitos dos grupos. Para uma apresentação articulada desse segundo ponto 
de  vista,  consulte  “Groups  and  the  Equal  Protection  Clause”,  de  Owen  M.  Fiss,  em  Equality  and 
Preferential  Treatment, editado  por  Marshal  Cohen,  Thomas  Nagel  e  Thomas  Scanlon,  Princeton 
University Press, Princeton, 1977. Essa leitura apresenta uma coleção de declarações contundentes de  
ambos os lados dessa questão. 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

182

início? Há uma resposta para isso. No contexto de um argumento normal, as pessoas 

alegam  estar  invocando  um  terreno  mutuamente  aceitável,  e  podem  ser 

responsabilizadas  por  essa  pretensão.  Ainda  assim,  o  que  devemos  dizer  sobre 

desacordos  profundos?  Podemos  insistir  que  nem  todo  desacordo  é  profundo,  que 

mesmo com desacordos profundos, as pessoas podem argumentar bem ou mal. No final, 

porém, devemos dizer a verdade: há desacordos, às vezes sobre questões importantes, 

que, por sua natureza, não são passíveis de resolução racional.77

77Neste ensaio, concentrei-me nos desacordos profundos que surgem devido a conflitos entre estruturas de 
crenças. Desacordos profundos também podem surgir devido a divergências nas escalas de preferências.  
Não é preciso dizer que as estruturas de crenças e as escalas de preferências estão inter-relacionadas de  
maneiras importantes e, por essa razão, os desacordos profundos são certamente mais complexos (e talvez 
até mais intratáveis) do que o indicado aqui. 


