y 4

REVISTA ITACA

INSTITUTO DE FILOSOFIA E CIENCIAS SOCIAIS

DOSSIE
TEMA LIVRE

ISSN 1679-6799
N°43,2025



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

SUMARIO
EDITORIAL 2

PERFORMATIVIDADE E ABJ ECAO EM QUARTO DE DESPEJO: A LINGUAGEM
COMO PODER EM JUDITH BUTLER
Barbara Leandra Porto Mota 5

MICHEL FOUCAULT E O MARXISMO: “COMUNISTA NIETZSCHEANO”

Giovani do Carmo Junior 18

ADORNO, BEETHOVEN: ESTILO TARDIO COMO FUGA DO IDEALISMO ALEMAO
Jodo Paulo Andrade 40

DO CORPO-SUJEITO AO CORPO-CARNE EM MERLEAU-PONTY
Lara Baptista Vidaurre 67

COLONIALISMO, CAPITALISMO E VIOLENCIA

Lorena Silva Oliveira 83

NIETZSCHE E O ASCETISMO: POR UMA FILOSOFIA AFIRMATIVA
Queésia Oliveira Olanda 100

A ESCRITA ENQUANTO UM DESCONFORTO NECESSARIO: BREVES COMENTARIOS
SOBRE A PALAVRA EM DERRIDA

Roberta Castrioto Browne 123

DESACORDOS PROFUNDOS: PRECISOES E EXPLORACOES
Victoria Lavorerio

Tradugdo: Cello Pfeil 155

A LOGICA DOS DESACORDOS PROFUNDOS
Robert J. Fogelin
Tradugdo: Cello Pfeil 170



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

EDITORIAL

Anunciamos com felicidade a publicagdo do 43° numero da revista ftaca! Sendo
a primeira edicao de 2025, contamos com 7 artigos e 1 traducdo. Esperamos que a
leitura seja valiosa e proveitosa para as/os leitoras/es.

Iniciamos essa edi¢do com o artigo de Barbara Leandra Porto Mota, que propde
uma leitura da obra Quarto de Despejo, de Carolina Maria de Jesus, a luz da filosofia de
Judith Butler. O texto evidencia como a linguagem da autora negra e favelada opera
como ato performativo, reinscrevendo o corpo abjeto no espago politico e simbolico. A
partir das categorias de performatividade, abje¢do e resisténcia, a autora interpreta a
escrita de Carolina ndo apenas como dentincia da exclusdo, mas como subversao ativa
dos regimes de reconhecimento.

Na sequéncia, Giovani do Carmo Jinior oferece uma analise densa da relagdo
entre Michel Foucault e o marxismo francés. A partir do conceito de “comunista
nietzscheano”, o autor reconstroi os embates do filosofo com o Partido Comunista
Francés, evidenciando os impasses vividos entre ortodoxia, militancia e liberdade
intelectual. A andlise percorre momentos-chave da trajetoria de Foucault, desde sua
juventude na Ecole Normale Supérieure até sua ruptura com os dogmas stalinistas,
articulando filosofia, memoria e politica em uma narrativa rigorosa € critica.

O artigo “Adorno, Beethoven: estilo tardio como fuga do idealismo alemao”
propde uma analise do conceito de estilo tardio, elaborado por Theodor W. Adorno a
partir das composi¢cdes da ultima fase de Beethoven. Jodo Paulo Andrade investiga
como essa fase tardia ndo representa um simples esgotamento criativo, mas sim uma
forma critica de expressao estética que rompe com a tradi¢do do idealismo alemao.
Através da andlise de obras como Alla danza tedesca, o autor mostra que Adorno
identifica nesse estilo tardio uma resisténcia a racionalizagdo totalizante, uma recusa a
universalidade formal e uma critica tanto a subjetividade expressiva quanto as
convencdes herdadas. A musica de Beethoven, nesse contexto, assume o papel de ruina
estética e de fragmento historico, tensionando o vinculo entre forma, contetdo e
verdade — numa alianga com a filosofia da historia de Benjamin e contra os

pressupostos sistematicos de Kant e Hegel.



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Passamos, entdo, para o artigo “Do corpo-sujeito ao corpo-carne em Merleau-
Ponty”, de Lara Baptista Vidaurre, que explora a transicdo filosofica do dualismo
cartesiano — que separa mente € corpo — para a concep¢ao fenomenoldgica de
Merleau-Ponty, que entende o corpo como carne, ou seja, como presenca encarnada e
sensivel no mundo. A autora mostra como Merleau-Ponty rompe com a tradi¢do da
filosofia do sujeito ao afirmar a indivisdo entre corpo, mente e mundo, destacando o
conceito de carne como um elemento origindrio de experiéncia e relacdo. Por meio da
no¢ao de quiasma, o filosofo francés propde que a percepcao, o toque € a visao nao sao
apenas modos de representar o mundo, mas formas de estar no mundo de modo
intercorporal, sensivel e transformador. O artigo desenvolve ainda os pares conceituais
como “passividade na atividade” e “proximidade na distdncia” para mostrar como o
corpo vivido se revela como dimensao ontoldgica da liberdade e da historicidade
humanas. Em oposi¢do a visdo estatica e racionalista de Descartes, Merleau-Ponty
propde uma ontologia do visivel e do sensivel, onde o mundo ¢ constantemente
construido na relagdo entre corpos.

O artigo “Colonialismo, capitalismo e violéncia”, de Lorena Silva Oliveira,
propde uma andlise critica das inter-relagdes entre essas trés categorias, a partir das
filosofias africanas e do pensamento decolonial. A autora argumenta que o
colonialismo, longe de ser uma missdao civilizatoria, foi um projeto sistematico de
exploracao e dominagao, sustentado por interesses econdmicos e ideologicos. Com base
em pensadores como Aimé Césaire, Frantz Fanon, Walter Mignolo, Achille Mbembe e
Anibal Quijano, o texto mostra como o colonialismo forneceu as condigdes materiais e
simbolicas para a emergéncia do capitalismo, por meio de violéncias multiplas —
fisicas, culturais, epistemologicas e econdmicas — ainda presentes na forma de
colonialidade. A violéncia ndo € tratada como um efeito colateral, mas como um
mecanismo central para a acumulacio de capital e a organizacdo hierarquica do mundo
moderno. O artigo propde, por fim, uma leitura do presente que reconhece a persisténcia
dessas estruturas coloniais e convida a reflexdo critica sobre a necessidade de
descolonizacao do saber e das institui¢des.

O artigo “Nietzsche e o ascetismo: por uma filosofia afirmativa”, de Quésia
Oliveira Olanda, propde uma analise aprofundada do conceito de ascetismo a partir da
obra madura de Friedrich Nietzsche, com foco especial na terceira dissertagdo de A
Genealogia da Moral. A autora examina como o ideal ascético, entendido como negacao

da vida, expressdo de niilismo e repressdo dos instintos, se manifesta na filosofia, na



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

religido, na arte e na ciéncia. Nietzsche associa o ascetismo a um esgotamento vital, mas
também o vé como estratégia de autopreservacao em contextos de decadéncia. O artigo
contrapoe esse ideal a filosofia afirmativa nietzschiana, centrada no amor fati, no eterno
retorno e na valorizagdo dos afetos e do corpo. A autora articula uma leitura critica da
tradi¢do platonica e cristd, destacando o papel do sacerdote asceta na consolidacdo de
uma moral de negagdo. Defende, por fim, uma filosofia da imanéncia e da criagdo,
capaz de afirmar a vida em todas as suas dimensoes.

Nosso ultimo artigo “A escrita enquanto um desconforto necessario: breves
comentarios sobre a palavra em Derrida”, de Roberta Castrioto Browne, propde uma
reflexdo sensivel e filosofica sobre a linguagem, a escritura e o papel do leitor e do
escritor, com base na obra de Jacques Derrida. A autora explora a desconstrucao do
privilégio da fala sobre a escrita na tradicdo ocidental, questionando a ideia de origem,
estabilidade e verdade nos discursos. A escrita ¢ apresentada ndo como simples
representacdo, mas como gesto, experiéncia, atravessamento — um modo de ser e
existir no mundo. Entrelagando literatura e filosofia, Browne mostra que escrever ¢ um
processo continuo de busca e criagdo, uma forma de habitar a linguagem em sua
poténcia de movimento e afeto. A escritura, tal como pensada por Derrida, ultrapassa o
campo do signo para tornar-se um ato existencial, onde o texto, o corpo e o pensamento
se entrelacam numa danca interpretativa que desafia estruturas fixas.

Por fim, fechamos a edi¢do com duas tradugdes: do artigo “Desacordos
profundos: precisdes e exploragdes”, de Victoria Lavorerio, e do artigo “A Logica dos
Desacordos Profundos”, de Robert J. Fogelin, traduzidos por Cello Pfeil.

Encerramos, aqui, nosso editorial e esperamos que tenham uma leitura

proveitosa.



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

PERFORMATIVIDADE E ABJECAO EM QUARTO DE DESPEJO: A
LINGUAGEM COMO PODER EM JUDITH BUTLER

Barbara Leandra Porto Mota

Mestranda pela Universidade Federal de Ouro Preto, membro do grupo de
pesquisa Laboratorio de Estudo dos Afetos — LEA.

E-mail: Barbara.mota@aluno.ufop.edu.br.

Orcid: 0009-0005-6984-9664.

RESUMO

Este artigo analisa a escrita de “Quarto de Despejo: Didrio de uma
favelada” de Carolina Maria de Jesus a luz da teoria de Judith Butler,
com foco na performatividade, abjecdo e a linguagem como poder. A
autora, por meio de seu diario, subverte as normas que a excluem,
criando um espaco de resisténcia e subjetivagdo. A proposta ¢
entender a escrita de Carolina como um ato performativo que, ao
mesmo tempo, denuncia a marginalizacdo e ressignifica o lugar da
mulher negra e favelada na sociedade. A teoria de Butler oferece a
chave para pensar como a [linguagem pode tanto limitar quanto
possibilitar novas formas de subjetividade, no caso da autora, como
uma forma de resisténcia politica e existencial.

PALAVRAS-CHAVE

Performatividade; Abje¢do; Linguagem; Resisténcia; Subjetividade.

ABSTRACT

This paper analyzes the writing of “Quarto de Despejo: Didrio de uma
favelada” by Carolina Maria de Jesus through the lens of Judith
Butler’s theory, focusing on performativity, abjection, and language as
power. Through her diary, the author subverts the norms that exclude
her, creating a space for resistance and subjectivation. The aim is to
understand Carolina's writing as a performative act that, at the same
time, denounces marginalization and redefines the position of the
black and poor woman in society. Butler's theory provides the key to
understanding how language can both limit and enable new forms of
subjectivity, in the author's case, as a form of political and existential
resistance.

KEYWORDS

Performativity; Abjection; Language; Resistance; Subjectivity


mailto:Barbara.mota@aluno.ufop.edu.br

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

INTRODUCAO

A escrita de Carolina Maria de Jesus em “Quarto de Despejo: diario de uma
favelada” ¢ um gesto radical de existéncia. Mais do que narrar a miséria, a autora
inscreve na /inguagem uma denuncia que expde as estruturas de exclusdo social, racial e
de género que atravessam o Brasil. Sua voz, registrada em cadernos encontrados no
lixo, rompe o siléncio imposto as mulheres negras e pobres, inserindo no discurso
publico aquilo que a norma social e politica busca expulsar: a abjecdo. E nesse ponto
que a leitura filosofica de Judith Butler oferece uma chave potente de interpretagdao. A
partir da teoria da performatividade ¢ da abje¢do, é possivel compreender a escrita de
Carolina como um ato performativo que desafia a logica da marginalidade,
reinscrevendo o sujeito excluido no espaco simbdlico da /inguagem.

Judith Butler, especialmente em “Problemas de Género Feminismo e Subversao
da Identidade” publicado em 1990, “Corpos que importam: os limites discursivos do

2999

“sex0”” publicado em 1993 e “Vida Precaria Os Poderes do luto e da violéncia”
publicado em 2004, mostra como o sujeito € constituido por normas de inteligibilidade
social, sendo reconhecido como tal apenas quando se encaixa em categorias
previamente legitimadas. Fora dessas normas, o corpo ¢ abjeto: vive a margem da
representacao, do cuidado e do reconhecimento. A performatividade, por sua vez, ¢ o
mecanismo pelo qual essas normas se atualizam e, ao mesmo tempo, podem ser
subvertidas. Ao escrever sua vida, Carolina Maria de Jesus mobiliza a linguagem de
forma a desestabilizar os discursos que a excluem, criando um espacgo politico a partir
do qual o corpo negro, feminino e favelado pode ser escutado.

Este artigo busca analisar a escrita de “Quarto de Despejo: didrio de uma
favelada” a luz da filosofia de Judith Butler, interrogando como a /inguagem funciona
como instrumento de exclusdo e, paradoxalmente, como possibilidade de resisténcia. A
hipotese € que a escrita de Carolina, ao enunciar a fome, a dor e a luta cotidiana, realiza
uma performance de subjetivacdo que tensiona os limites da abjecdo. Trata-se, portanto,
de pensar a literatura como campo de disputa simbolica e politica, onde a /inguagem

produz realidade e reconfigura os lugares sociais do corpo.



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

JUDITH BUTLER: LINGUAGEM E ABJECAO

A filosofia de Judith Butler provoca uma inflexdo radical no modo como a
tradicdo ocidental compreende as nocdes de sujeito, corpo e linguagem. Em um
movimento que desvia do essencialismo e da ontologia do sujeito autdnomo, Butler
constroi uma teoria da constituicdo do sujeito como um efeito das normas discursivas e
praticas sociais. Para a filosofa, o sujeito ndo ¢ uma substancia preexistente, mas um
produto de praticas discursivas, continuamente constituido em interagdes e repeticoes
reguladas de atos performativos. Em “Problemas de Género: Feminismo e Subversdo da
Identidade”, a autora descreve o género como “um conjunto de atos estilizados,
repetidos no interior de um quadro regulatorio altamente rigido” (Butler, 2023, p. 69).
Nessa perspectiva, o género ndo ¢ simplesmente o que se €, mas o que se faz dentro de
um campo de normas que distribuem inteligibilidade e reconhecimento, estruturando a
possibilidade de ser ou ndo reconhecido como sujeito.

Entretanto, se os atributos de género ndo sdo expressivos, mas performativos,
entdo constituem efetivamente a identidade que pretensamente expressariam
ou revelariam. A distingdo entre expressdo e performatividade é crucial. Se
os atributos e atos do género, as varias maneiras como O cOrpo mostra ou
produz sua significagdo cultural, sdo performativos, entdo ndo ha identidade
preexistente pela qual um ato ou atributo possa ser medido; ndo haveria atos
de género verdadeiros ou falsos, reais ou distorcidos, e a postulacdo de uma 4
identidade de género verdadeira se revelaria uma fic¢ao reguladora. O fato de
a realidade do género ser criada mediante performances sociais continuas
significa que as proprias no¢des de sexo essencial e de masculinidade ou
feminilidade verdadeiras ou permanentes também sdo constituidas, como
parte da estratégia que oculta o carater performativo do género e as
possibilidades performativas de proliferacdo das configuragcdes de género

fora das estruturas restritivas da domina¢do masculinista e da
heterossexualidade compulsoria (Butler, 2023, p.188).

Nesta passagem, Judith Butler argumenta que os atributos de género ndo sao
expressoes de uma identidade prévia, mas sim atos performativos que produzem a
propria identidade que aparentam apenas revelar. A distingdo entre expressdo e
performatividade ¢ fundamental: enquanto a expressao pressupde uma esséncia anterior
que se manifesta externamente, a performatividade implica que ndo ha uma identidade
de género preexistente, mas que ela se constitui por meio da repeticao de atos e gestos
normativos. Dessa forma, ndo faz sentido falar em atos de género "verdadeiros" ou
"falsos", pois a ideia de uma identidade de género auténtica €, na verdade, uma fic¢ao
reguladora, uma constru¢do que serve para manter a coeréncia de normas sociais

hegemonicas. Ao afirmar que o género ¢ criado por performances sociais reiteradas,



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Butler evidencia que as proprias categorias de “sexo essencial” ou de “masculinidade” e
“feminilidade” verdadeiras sdo também constru¢des. Essas categorias operam como
parte de uma estratégia que mascara a performatividade do género, sustentando
sistemas de dominagdo como a heterossexualidade compulsoria e o ideal de
masculinidade normativa. Com isso, ela abre espaco para pensar nas possibilidades de
proliferacdo de identidades de género fora dos esquemas binarios e normativos,
destacando o potencial subversivo da performance.

Esse processo de “fazer” o sujeito ¢ compulsério e normativo, ndo sendo uma
expressdo de escolha ou vontade individual. A performatividade, nesse sentido, se
refere a repeticdo regulada de gestos e praticas que atualizam as normas sociais de
género. Diferentemente do conceito de performance, entendido como um ato estilizado
de expressao com intengdo, a performatividade descreve a constituicdo do sujeito como
um efeito que ndo ¢ necessariamente intencional, mas sempre repetido sob as regras de
uma norma que regula o reconhecimento e a possibilidade de ser visto como sujeito. A
linguagem, nesse sentido, ndo € apenas um instrumento de comunicacao, mas o proprio
meio através do qual o sujeito ¢ constituido. O sujeito, portanto, emerge por meio da
linguagem e da repeticao desses atos regulados.

No aprofundamento dessa discussdo, em “Corpos que Importam: Sobre os

9999

Limites Discursivos do “Sexo”” (1993), Butler argumenta que certos corpos, que se
conformam as normas dominantes de género e sexualidade, sdo reconhecidos como
humanos, como sujeitos validos. Contudo, outros corpos aqueles que nio se ajustam as
normativas sociais de heterossexualidade e cisgeneridade s3o classificados como
abjetos. A abjeg¢do, conceito oriundo do dialogo entre Judith Butler e da psicanalise e da
critica feminista de Julia Kristeva (1982), refere-se a aquilo que precisa ser expulso e
marginalizado para que a norma continue intacta. O corpo negro, o corpo dissidente, o
corpo feminino todos esses corpos sdo relegados ao estado de abjecdo, pois sua
existéncia desestabiliza as normas sobre o que constitui a humanidade e o sujeito
reconhecivel.
Mas se as descri¢gdes do corpo tém lugar em um esquema imaginario e por
meio dele, ou seja, se essas descrigdes sdo investidas psiquica e
fantasmaticamente, haveria ainda algo que poder iamos chamar de corpo em
si que escape a essa esquematizagdo? Podemos oferecer pelo menos duas
respostas a essa pergunta. Em primeiro lugar, a projecdo psiquica confere
limites e, portanto, unidade ao corpo, de modo que os proprios contornos do
corpo sdo os locais que vacilam entre o psiquico e o material. Contornos

corporais ¢ morfologia ndo estdo meramente implicados em uma tensdo
irredutivel entre o psiquico e o material, mas sdo eles proprios a tensdo,



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

portanto, a psique nao ¢ a rede através da qual um corpo preexistente poder ia
se mostrar. Essa formulagdo faria imaginar o corpo como um “em si”
ontoldgico que sé se torna disponivel por meio de uma psique que estabelece
seu modo de apari¢do como um objeto epistemoldgico. Em outras palavras, a
psique seria uma chave epistémica mediante a qual o corpo ¢ conhecido, mas
o sentido em que a psique ¢ formadora de morfologia, isto ¢, ¢ somatizadora,
seria perdido. (Butler, 2019, p.125).

Na citagdo, Judith Butler questiona a existéncia de um corpo “em si”, ou seja,
anterior as estruturas simbdlicas, imaginarias e psiquicas que o constituem. Para ela, as
descrigdes do corpo nao partem de uma materialidade neutra ou natural, mas sao sempre
mediadas por fantasias, investidas psiquicas e esquemas culturais. Assim, os limites e
contornos do corpo sua morfologia ndo sdo dados naturais, mas efeitos da tensdo entre o
psiquico e o material. Essa tensdo ndo apenas atravessa o corpo, mas o constitui,
fazendo com que o corpo seja, ele mesmo, um efeito dessa relagdo. Butler critica,
portanto, a ideia de que a psique seria apenas o meio pelo qual um corpo pré-existente
se tornaria cognoscivel. Essa concep¢do manteria o corpo como uma entidade
ontoldgica autdbnoma e a psique como um instrumento epistémico passivo. Em vez
disso, ela propde que a psique ¢ também somatizadora, ou seja, participa da formacao
da forma corporal, implicando que o corpo nao ¢ anterior a /inguagem ou ao desejo, mas
¢ constituido por eles. Trata-se, portanto, de uma critica a nogao essencialista de corpo,
em favor de uma compreensao performativa e relacional da corporalidade.

No entanto, a critica de Butler ndo se limita a uma analise das estruturas
normativas de exclusdo; ela também aponta a possibilidade de resisténcia e
reconfiguragdo. A mesma estrutura discursiva que oprime pode ser subvertida. Em
“Vida Precaria Os Poderes do luto e da violéncia” (2004), Butler discute como as
vulnerabilidades produzidas por certos regimes discursivos nao sdo simplesmente
passivas, mas podem ser apropriadas de maneira subversiva. A linguagem que fere, que
marginaliza, também carrega o potencial de ser ressignificada, de criar novas formas de
subjetividade. A performatividade, portanto, ndo € apenas uma pratica que sustenta a
dominagdo, mas também uma pratica de resisténcia. A repeticdo dos atos, que
inicialmente refor¢a a norma, pode também ser o ponto de desvio, onde novas formas de
subjetividade podem emergir.

Essa reconfiguracdo do sujeito performativo como efeito e agente
simultaneamente, como alguém constituido pelas normas, mas capaz de reitera-las de
forma dissonante, oferece uma oportunidade para pensar a escrita literaria, como a de

Carolina Maria de Jesus, como um gesto filos6fico. A literatura, nesse caso, funciona



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

como uma pratica de resisténcia a abjegdo e a exclusdo, assim como a filosofia, que
interroga as formas de poder que determinam o que ¢ considerado sujeito. A escrita de
Carolina Maria de Jesus € performativa, pois ndo apenas narra sua vida e suas lutas, mas
as constitui como um campo de possibilidade politica. Ela escreve do lugar da exclusao,
mas também do lugar da reescrita do proprio sujeito, rompendo com as normas € as
expectativas impostas pelo sistema de reconhecimento dominante.

Além disso, ao problematizar a norma, Butler introduz a ideia de que a
linguagem pode ser nao apenas um campo de subordina¢dao, mas também um espaco
para sua propria critica e desconstrucdo. A escrita de Carolina Maria de Jesus, ao
exprimir a vivéncia da fome, da violéncia, do abandono e da luta cotidiana, coloca-se
como um gesto que vai além da mera expressao de sofrimento. Sua escrita reconfigura a
norma, ao expor as margens de uma cidade que insiste em invisibilizar os corpos
abjetos. Nesse sentido, a escrita literaria se alinha com a teoria de Butler, pois a
linguagem pode tanto ferir quanto curar, tanto constituir quanto subverter a norma. A
obra de Carolina, com sua linguagem direta e muitas vezes despretensiosa, ¢ um
exemplo concreto de como a performatividade opera no plano da resisténcia: ao
escrever € ao existir em sua escrita, ela resiste ao apagamento e reinscreve-se como
sujeito.

A obra de Carolina Maria de Jesus nao ¢ apenas uma testemunha do sofrimento,
mas uma atuagdo que desafia a ldgica da exclusdo. O ato de escrever um diario, em um
contexto de profunda marginalizagdo, ¢, por si s0, um ato performativo que questiona a
norma e reescreve as formas de reconhecimento. Ao contar sua historia, Carolina afirma
sua dignidade e expde a operagao da norma racial, de classe e de género que estrutura a
cidade e o discurso. A escrita, portanto, revela o abjeto nao apenas como objeto de
opressao, mas como uma poténcia subversiva que pode transformar a propria norma.

Em ultima instancia, a proposta de Butler, ao dialogar com a obra de Carolina
Maria de Jesus, nos permite pensar a linguagem nao apenas como um reflexo das
normas, mas como o proprio campo onde essas normas podem ser questionadas e
reconfiguradas. A escrita de Carolina encarna a dialética da performatividade, onde a
repeticdo das normas que marginalizam também pode se tornar o terreno da resisténcia
e da reconstituicao do sujeito. A intersec¢do entre a teoria de Butler e a pratica literaria
de Carolina Maria de Jesus oferece, assim, um rico campo de andlise para pensar as

possibilidades de reescrever as histdrias dos corpos marginalizados e abjetos.

10



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A ESCRITA DE CAROLINA MARIA DE JESUS COMO
ATO PERFORMATIVO

O livro “Quarto de Despejo: diario de uma favelada”, publicado em 1960, ¢ um
fragmento do cotidiano de Carolina Maria de Jesus, mulher negra, semianalfabeta,
catadora de papel e moradora da favela do Canindé, em Sao Paulo. A escrita de seu
diario ndo segue as normas literarias convencionais, tampouco se preocupa com a
correcao gramatical ou estilistica. No entanto, ¢ justamente nesse gesto de /inguagem
direta e improvisada que se revela sua forga politica: a inscri¢do do corpo abjeto negro,
pobre e feminino no espago da palavra. Trata-se de uma performance de subjetivagao
que desafia os limites impostos pela norma social.

Para evidenciar essa resisténcia, recorro ao seguinte fragmento:

13 de maio de 1958

[...] Chove, esfriou. E o inverno chega. E no inverno a gente come mais. A
vera comegou pedir comida. E eu ndo tinha. Era reprise do espetaculo. Eu
estava com dois cruzeiros. Pretendia comprar um pouco de farinha para fazer
um virado. Fui pedir um pouco de banha a dona Alice. Ela deu-me a banha e
arroz. Era 9 horas da noite quando comemos.

E assim no dia 13 de maio de 1958 eu lutava contra a escravatura atual — a
fome! [...] (Jesus, 2020 p.36).

A escrita de Carolina Maria de Jesus ndo ¢ apenas um ato de narracao do que
acontece em sua vida, mas uma pratica ativa de resisténcia a estrutura social que a
marginaliza. Ao escrever sobre a fome, a violéncia, a rejeicdo e o lixo, Carolina nio
apenas relata sua realidade, mas performa essa realidade. Sua /inguagem ¢ uma pratica
de corpo e memoria, uma maneira de resistir ao apagamento de sua existéncia e ao
silenciamento de sua voz. A escolha de manter um didrio, sem a expectativa de
publicacdo, ja ¢ um gesto de constituicdo do sujeito. Nesse sentido, o sujeito que
escreve se produz no ato de escrever, € sua escrita se configura como uma pratica de
reapropriacao de seu corpo e de sua histéria. Como propde Butler (2003), “os sujeitos
nao precedem seus atos, mas sdo produzidos por eles”. A cada anotagdo, Carolina se
reinscreve como sujeito inteligivel, mesmo que sua existéncia escape as formas
canodnicas de reconhecimento e representacao.

Para exemplificar cabe recorrer ao fragmento:

11



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

14 de junho

[...] Esta chovendo, Eu ndo posso ir catar papel. O dia que chove eu sou
mendiga. Ja ando mesmo trapuda e suja. Ja uso o uniforme dos indigentes. E
hoje ¢ sabado. Os favelados sdo considerados mendigos. Vou aproveitar a
deixa. A vera ndo vai sair comigo porque esta chovendo. [...] ageitei um
guarda-chuva velho que achei no lixo e sai. Fui no frigorifico, ganhei uns
ossos. Ja serve. Faco uma sopa. Ja que a barriga ndo fica vazia, tentei viver
de ar. Comecei a desmaiar. Entdo eu resolvi trabalhar porque nido quero
desistir da vida (Jesus, 2020, p.61).

No fragmento de “Quarto de Despejo: diario de uma favelada”, Carolina Maria
de Jesus expde a dura realidade da fome e da marginalizagdo enfrentadas pelos
moradores da favela, evidenciando como a falta de trabalho os coloca em uma posi¢ao
ainda mais vulnerdvel. A chuva, que impede a coleta de papel, transforma-se em um
simbolo de impoténcia diante das circunstancias, reforcando a ideia de que, sem meios
de subsisténcia, resta apenas a mendicancia. No entanto, mesmo em meio a miséria, a
autora demonstra resisténcia ao improvisar solugdes para alimentar-se e seguir adiante,
recusando-se a se entregar a inércia da fome. O trecho destaca a materialidade do corpo
e sua relagdo direta com a sobrevivéncia, mostrando que a exclusdo social nao ¢ apenas
uma questdo simbolica, mas também uma experiéncia fisica, concreta e dolorosa

A performatividade de sua escrita emerge também na repetigdo dos gestos
cotidianos: buscar comida no lixo, cuidar dos filhos, lutar por dignidade. Ao descrever
essas acgoes, Carolina ndo as apenas relata, mas as ressignifica. Ela ndo apenas se torna o
objeto do olhar social, mas a autora de sua propria narrativa. A /inguagem, nesse caso,
ndo representa a exclusdo, mas a interrompe. Como lembra Butler (2015), a /inguagem
pode ferir, mas também pode curar, construir e desviar. A escrita de Carolina ¢ um
desvio da norma dominante que busca marginalizd-la, uma intervencdo que expode a
estrutura de poder racial e de classe que organiza a cidade e o discurso, a0 mesmo
tempo que cria um espago de possibilidade para reconfigurar a identidade de um corpo
considerado abjeto.

Além disso, ao narrar sua vida com lucidez critica, Carolina rompe com o lugar
de subalternidade que lhe foi historicamente atribuido. Ela ndo ¢ apenas objeto de
discurso, ela ¢ sua autora. Esse deslocamento ¢ crucial: o corpo abjeto, antes visto
apenas como objeto de sofrimento e negacdo, torna-se uma fonte de enunciagdo. A
escrita de Carolina faz desse corpo subalterno um espago ativo de enunciagdo e

resisténcia. A performance da escrita, portanto, constitui também uma ética: viver e

12



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

narrar o mundo a partir do lugar do “despejo” ¢ um gesto de recusa a naturalizacdo da
exclusdo. Ao se reescrever no espaco da palavra, ela subverte a logica de invisibilidade
que tradicionalmente a exclui do campo da representagdo e da historia.

A relacdo entre a linguagem e o poder, abordada por Michel Foucault,
especialmente na obra “A Ordem do Discurso” publicada em 1970, também pode ser
util para entender a profundidade da escrita de Carolina. Para Foucault, a linguagem nao
¢ apenas um reflexo da realidade, mas um campo de poder. Através da linguagem, sao
moldados os sujeitos e as verdades que os definem. Ao escrever sobre sua realidade de
fome, violéncia e abandono, Carolina ndo apenas registra esses aspectos da vida
marginalizada, mas também os inscreve no campo da discursividade, tornando-se,
assim, uma produtora de sentido e de resisténcia. Em suas palavras, o corpo negro e
feminino, que ¢ marginalizado e desumanizado pela sociedade, ganha um novo
significado, contestando as normas estabelecidas. Para corroborar essa afirmacao,
recorro ao fragmento do autor francés,

Por mais que o discurso seja aparentemente bem pouca coisa, as interdi¢cdes
que o atingem revelam logo, rapidamente, sua ligacdo com o desejo e com o
poder. Nisto ndo ha nada de espantoso, visto que o discurso - como a
psicanalise nos mostrou - nido ¢ simplesmente aquilo que manifesta (ou
oculta) o desejo; €, também, aquilo que ¢ o objeto do desejo; e visto que - isto
a histdria ndo cessa de nos ensinar - o discurso ndo ¢ simplesmente aquilo

que traduz as lutas ou os sistemas de dominac¢do, mas aquilo por que, pelo
que se luta, o poder do qual nos queremos apoderar (Foucault, /996, p.10).

Na citacdo acima, Michel Foucault evidencia a centralidade do discurso como
um campo de tensdo onde se entrelacam desejo e poder. Para o autor, o discurso ndo ¢
mera ferramenta de comunicacdo ou representacdo da realidade, tampouco um simples
véu que encobre ou revela o desejo: ele €, simultaneamente, aquilo que o desejo busca e
aquilo que o poder disputa. As interdigdes que recaem sobre os discursos, ou seja, 0s
mecanismos que os limitam, silenciam ou regulam, revelam sua poténcia construtiva. O
discurso ¢, portanto, um lugar estratégico de disputa: ndo apenas expressa relagcdes de
poder, mas ¢ também aquilo que esta em jogo nessas relagdes sendo constantemente
regulado porque possui a capacidade de produzir verdades, formar sujeitos e sustentar
regime de saber. Nesse sentido, a /inguagem nao € exterior ao poder, mas uma de suas
expressdes mais intensas e produtivas.

A escrita de Carolina Maria de Jesus também pode ser compreendida a partir da
no¢ao de abjeg¢do que Judith Butler (2023) desenvolve em didlogo com Julia Kristeva

(1982). A abjegdo € o processo pelo qual certos corpos sdo expulsos para os limites da

13



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

sociedade e da linguagem, para que a norma se mantenha intacta. O corpo racializado,
pobre, dissidente e feminino ¢ visto como algo a ser rejeitado, o que coloca os sujeitos
nessas condi¢des fora do campo da humanidade. No entanto, a escrita de Carolina,
longe de ser uma expressao da abje¢do, ressignifica esse processo. Em vez de aceitar a
invisibilidade que lhe foi imposta, ela se inscreve no espaco da linguagem e reivindica
seu lugar de sujeito.

O conceito de abjecdo nado €, entretanto, definitivo. Butler, em “Vida Precaria:
Os Poderes do Luto e da Violéncia” (2004), argumenta que a /inguagem que fere pode
também ser reconfigurada, resistir e ressignificar. A performatividade, nesse sentido,
ndo ¢ apenas um mecanismo de opressdo, mas também uma estratégia de resisténcia. A
repeticdo que sustenta as normas sociais pode ser também a via pela qual essas normas
sdao desviadas e subvertidas. A escrita de Carolina Maria de Jesus, com seu gesto de
resisténcia ao que lhe é imposto, torna-se um exemplo de como a performatividade,
longe de ser uma simples reproducdo de normas, pode ser uma ferramenta para
questionar e reconfigurar a propria estrutura de poder que a marginaliza.

Assim, a escrita de Carolina Maria de Jesus se configura como um ato
performativo em dois niveis. Em primeiro lugar, ela é performativa no sentido de que
sua escrita reconstitui e reescreve sua identidade, dando visibilidade a um corpo que a
sociedade tentava silenciar. Em segundo lugar, a escrita de Carolina também ¢ um gesto
de resisténcia que subverte as normas de reconhecimento e de inteligibilidade. Ao
escrever sobre sua experiéncia de vida no contexto da favela, ela ndo apenas narra, mas
reconfigura o lugar da exclusdo, dando-lhe um novo significado. Essa escrita, a0 mesmo
tempo que revela a violéncia e a marginalizacdo, também cria um espaco de
reapropriacao e reinvencdo do sujeito, mostrando como a performatividade pode ser

uma ferramenta de resisténcia contra as forgas de poder que a oprimem.

10 de maio de 1958

[...] O Brasil precisa ser dirigido por uma pessoa que ja passou fome . A fome
também ¢& professora.

Quem passa fome aprende a pensar no proximo, e nas criangas. (Jesus, 2020,

p-35).

Nesse trecho de “Quarto de Despejo: diario de uma favelada”, Carolina Maria de
Jesus evidencia de forma contundente a relagdo entre a experiéncia da fome e a
capacidade de desenvolver empatia e senso de responsabilidade social. Ao afirmar que

"a fome também ¢é professora", Carolina transforma uma vivéncia extrema de

14



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

vulnerabilidade em uma fonte legitima de saber. Para ela, somente quem ja passou fome
¢ capaz de compreender profundamente as necessidades do outro, especialmente das
criancas, € por isso estaria mais apto a governar com justica. A fala desafia as
hierarquias tradicionais do saber politico e ético, deslocando a autoridade da experiéncia
para além dos espacos formais de poder e da educagdo institucional. Nesse sentido,
Carolina propde uma ética encarnada, forjada no cotidiano da sobrevivéncia, em que a
dor e a escassez geram uma consciéncia aguda da desigualdade e da urgéncia da
solidariedade. Trata-se de uma critica direta as elites politicas e econdmicas que
governam sem conhecer as privagdes do povo, e uma reivindicacdo da experiéncia

como forma legitima de conhecimento e critério de autoridade moral.

CONCLUSAO
A escrita de Carolina Maria de Jesus, em “Quarto de Despejo: didrio de uma
favelada”, constitui um exemplo paradigmatico de como a linguagem, longe de ser
apenas um reflexo passivo da realidade, se configura como um campo ativo de
resisténcia e reconfiguragdo do sujeito. Através de seu diario, Carolina ndo apenas narra
a vida de uma mulher negra, pobre e marginalizada, mas, sobretudo, inscreve-se no
espaco da palavra como um ato performativo que desafia as normas sociais e culturais
que a tentam submeter ao siléncio e a invisibilidade. Sua escrita ndo se limita a relatar
uma experiéncia de sofrimento, mas a reconfigura-la, tornando-a visivel e inteligivel em
um contexto onde corpos como o seu sdo sistematicamente excluidos da narrativa
publica e da histéria oficial.
A perspectiva de Judith Butler sobre a performatividade do género, que entende
o sujeito como constituido por atos repetidos e normatizados, oferece uma chave
interpretativa fundamental para compreender o movimento subversivo presente na
escrita de Carolina. A autora ndo se limita a ser a receptora passiva das normas que a
marginalizam; ao contrario, ela as desvia e as ressignifica, escrevendo sua propria
historia a partir de seu corpo abjeto, fazendo dele nao apenas um objeto de sofrimento,
mas uma fonte de enunciagdo e de resisténcia. Nesse processo, sua linguagem nao
apenas interrompe as normas que a excluem, mas as questiona e subverte, criando um
espaco onde a possibilidade de reescrever-se, mesmo a partir do lugar da exclusao, se
torna concreta.
Ao inscrever sua vivéncia de fome, violéncia e abandono nas paginas do diario,

Carolina ndo apenas expressa uma condi¢do de marginalidade, mas se posiciona como

15



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

autora de sua propria narrativa, desafiando as estruturas de poder que determinam quem
pode ser ouvido e quem deve ser silenciado. Sua escrita se configura como um ato ético
de resisténcia, pois ao narrar o mundo a partir do lugar do “despejo”, ela se recusa a
naturalizar a exclusdo e a invisibilidade impostas pelo sistema social e econdmico. De
fato, ao manter esse diario, Carolina realiza um movimento de empoderamento, ao
mesmo tempo em que inscreve, no ato de escrever, a possibilidade de uma
transformagao subjetiva e social.

Além disso, a leitura da escrita de Carolina como performatividade, alinhada as
teorias de Butler e Foucault, revela o carater subversivo da linguagem. Como Butler
argumenta, a linguagem nao apenas exclui, mas também oferece possibilidades de
reapropriacdo e de resisténcia. A repeticdo das normas ndo ¢ imutavel, mas pode ser
desviada, como evidenciado pela escrita de Carolina Maria de Jesus. Nesse sentido, sua
obra ndo ¢ apenas uma resposta passiva as condi¢des opressivas de seu tempo, mas um
ato de reconfiguragdo do sujeito e da sociedade. Ao ocupar o espaco da palavra,
Carolina transforma sua experiéncia de marginalizacdo em um gesto de subversao que
expoe a violéncia estrutural da sociedade brasileira e oferece uma nova forma de
entender a relagdo entre corpo, linguagem e poder.

Portanto, a escrita de Carolina Maria de Jesus, longe de ser uma mera
documentacao da miséria e da exclusdo, se configura como um ato performativo que
desafia as normas estabelecidas, oferecendo uma nova forma de enunciar o sujeito
marginalizado. Em sua /inguagem, podemos reconhecer a possibilidade de reescrever a
historia e de reconfigurar as relagdes de poder que estruturam a sociedade, abrindo
espaco para uma nova forma de subjetivacdo que resiste a subordinacdo e a
invisibilidade. Nesse processo, a escrita de Carolina ndo ¢ apenas um reflexo de sua
realidade, mas uma intervencao na realidade, uma ferramenta de resisténcia que, ao
mesmo tempo em que expde as condigdes de marginalizacdo, cria um espago de

possibilidade para que o sujeito abjeto seja reconhecido e, finalmente, ouvido.

16



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BUTLER, Judith. Problemas de género: feminismo e subversio da identidade.
Tradugdo de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2023.

BUTLER, Judith. Corpos que importam: sobre os limites discursivos do “sexo”.
Tradugdo de Sérgio Lamardo e Irene Pequeno. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira,
2019.

BUTLER, Judith. Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence. London:
Verso, 2004.

CAROLINA, Maria de Jesus. Quarto de Despejo: diario de uma favelada.
Apresentagio de Audalio Dantas. Sio Paulo: Atica, 2020.

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso. 5° ed. Sao Paulo: Loyla, 1996.
KRISTEVA, Julia. Pouvoirs de I'Horreur essai sur I'abjection. Paris: Editions du
Seuil, 1982.

17



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

MICHEL FOUCAULT E O MARXISMO: “COMUNISTA

NIETZSCHEANO”!

Giovani do Carmo Junior

Doutorando em Etica e Filosofia Politica pela Universidade Federal do Parana.

Mestre em Etica e Filosofia Politica pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro.

RESUMO

Este artigo tem por objetivo esbocar a relacdo de Michel
Foucault com o marxismo de 1950 a 1970. O marxismo se
refere ao Partido Comunista Francés e aos movimentos,
correntes e autores em solo francés identificados ao pensamento
de Karl Marx (1818-1893). O fracasso do socialismo real, a
defesa da ortodoxia de Marx, o controle exercido pelo Partido
Comunista ¢ o abandono da a¢do direta sdo os elementos
balizadores da relagdo do autor com as estruturas, espagos ¢
analises marxistas. Assim, o filésofo vai se afirmar um
“comunista nietzscheano” em termos de transformacdo de si,
dos outros ¢ do mundo.

PALAVRAS-CHAVE

Michel Foucault; marxismo; "comunista nietzscheano".

ABSTRACT

This article aims to outline the relationship of Michel Foucault
with Marxism from 1950 to 1970. Marxism refers to the French
Communist Party and the movements, currents and authors on
French soil identified with the thought of Karl Marx (1818-
1893). The failure of real socialism, the defense of Marx’s
orthodoxy, the control exercised by the Communist Party and
the abandonment of direct action are the basic elements of the
author’s relationship with Marxist structures, spaces and
analyses. Thus, the philosopher will affirm himself a
"Nietzschean communist" in terms of transformation of himself,
others and the world.

KEYWORDS

Michel Foucault; Marxism; “Nietzschean communist”.

! Este artigo ¢ parte da pesquisa de mestrado em Filosofia realizada no Departamento de Filosofia da
Universidade do Estado do Rio de Janeiro na linha Etica e Filosofia Politica com o apoio de Bolsa

CAPES.

18



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

INTRODUCAO

Neste artigo objetivamos esbogar qual a relacio de Michel Foucault com o

X3 + 29 : 4 . R . 7 .
marxismo”. Para isso, faz-se necessario tragar a trajetdria biografica e formativa do
autor delineando os pontos de contato dessa relacao. Parece ser possivel inferir que, na
Ecole Normale Supérieure de Paris, o “marxismo™ e a vida cotidiana dos académicos
estavam entrelacados. Por isso, rastrearemos no pensamento do autor passagens nas
quais se refere ao marxismo e traca breves andlises a respeito de sua relagdo. Nessa
esteira, serd necessario demonstrar a geografia politica e intelectual na qual se formou,

transitou e produziu suas criticas (BERT, 2015).

RESISTENCIA OU COLABORACIONISMO:
UM PAIS DE HEROIS?

Foucault, em entrevista a Ducio Trombadori, em 1978, declara que os jovens
estudantes apds a Segunda Guerra Mundial sentiam uma imperiosa vontade de lutar por
uma sociedade radicalmente outra. Foucault, em entrevista a Pascal Bonitzer e Serge
Toubiana, em 1974, comenta a memoria produzida por certo modo de narrar o periodo
da Grande Guerra. A entrevista tinha como objetivo discutir as impressoes do filosofo
sobre trés filmes: Le Chagrin et la Pitié, de Marcel Ophuls (1969); Portier de nuit, de
Liliana Cavani (1973); e Lacombe Lucien, de Louis Malle (1974). Este ltimo narra o
retrato de um jovem, colaboracionista no ultimo ano de ocupagdo nazista na Franga. O
primeiro ¢ um documentario sobre o governo de Vichy e o cotidiano dos franceses
durante a ocupacdo. O segundo ¢ sobre a relacdo erdtica entre um sobrevivente de um
campo de concentragdo e seu torturador em um hotel na cidade de Viena (LEME, 2023,
p.91).

Para Foucault a historia oficial a respeito da Segunda Guerra Mundial estd em
jogo nessas peliculas. Em um lado, estd a memoéria de um governo colaboracionista,
sediado na cidade de Vichy, sob o comando do marechal Philippe Pétain; em outro,
ergueu-se a histéria do heroi nacional sustentado pela figura do homem de direita

defensor do velho nacionalismo, cujo engajamento em um numeroso movimento com a

? Ressalto que a valéncia dada ao termo “marxismo” se refere a0 movimento, correntes € autores os quais
se desenvolveram a partir do pensamento de Karl Marx (1818-1883). Ao me referir ao pensamento do
proprio Karl Marx utilizo o termo “marxiano” (MARCONDES; JAPIASSU, 1990, p. 161).

19



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

participagdo de intelectuais e de integrantes do Partido Comunista Francés (PCF)
resistiram ao nazismo e ao fascismo. Charles de Gaulle, general do exército de
libertacdo, propagou, a partir de 1959, esse mito do pais da resisténcia e for¢ou o
apagamento desse colaboracionismo voluntario. Assim, segundo Foucault, esses filmes
surgem na ruptura entre essas duas memorias a respeito da reacdo francesa na Segunda
Guerra.

Os filmes escancaram o desgaste historico das figuras mitologicas. Segundo
Foucault, no periodo Pés-Guerra, surgiu um modo de produzir a histéria & maneira
epopeica. Isto ¢, um tipo de historia dedicada a narrar os feitos dos grandes herdis e da
resisténcia: Churchill e de Gaulle. Uma histéria aos moldes escolares de epopeia
descritiva da grande Revolugdo Francesa, dos feitos de Napoledo Bonaparte e do
martirio como sinal de grande heroismo. Porém, os filmes a respeito desse passado
colaboracionista colocam em voga a propria sustentacdo dessa heroicidade. H4 um
duplo ataque em curso. O herdi apaga a imagem das lutas populares e andnimas
travadas contra a ocupacdao. Ao mesmo tempo, o colaboracionismo tratado nos filmes
implode a epopeia heroica. Ambiguamente, inexisténcia de lutas e de herdis.

Segundo Foucault, naquele momento, era impossivel fazer um filme positivo a
respeito das lutas e da resisténcia. Tal pelicula resultaria em risos e desinteresse
unanime, pois seria o movimento realizado pela esquerda e pela direita francesa de
sustentar certa “honra nacional”. Para Leme (2023), Foucault identifica que esse foi o
movimento empreendido apds o desgaste historico da figura mitologica do heréi. A
direita justificou o governo de Vichy e o patriotismo de Pétain. Isso produziu um
reagrupamento camuflado para sustentar a candidatura de Giscard D’Estaing em 1974.
A direita reacionaria se uniu ao neoliberalismo. Em vista disso, a luta dar-se-ia para
apagar o colaboracionismo por meio de um argumento “realista” em nome de uma
honra advogada aos servigais nazistas. Em um ultimo passo, estaria em constru¢ao uma
memoria mitologica de uma nagao vilipendiada e invadida por estrangeiros.

Para além da concepg¢ao marxista, cujo diagnostico sobre a origem do nazismo e
do fascismo encontrar-se-ia em uma fra¢do reaciondria da populag¢do, para Foucault
estava em pauta uma batalha em torno da histdria cujo fato colaboracionista ndo se pode
apagar. Nos termos de Foucault, em entrevista a P. Bonitzer e S. Toubiana, em 1974,

para o Cahiers du Cinema:

Particularmente, falta o fato de que o nazismo e o fascismo s6 foram
possiveis porque conseguiu ter, no interior das massas, uma por¢do
relativamente importante que tomou sobre si e, por conta propria, certo

20



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

numero de fungdes estatais de repressdo, controle, policia. Ha, creio eu, um
fendmeno importante no nazismo. Isto ¢, sua penetragdo profunda no interior
das massas e o fato de uma parte do poder ter sido efetivamente delegado a
certa parcela das massas. [...] O fato € que, contrariamente ao que
entendemos habitualmente por ditadura, ou seja, o poder de um, podemos
dizer que, em um regime como esse, da-se a parte mais detestavel, mas em
um sentido mais intoxicante, do poder a um niimero consideravel de pessoas.
A S.S. era aquela a quem demos o poder de matar, de violar... (FOUCAULT,
2001a, p. 1522, tradugdo nossa)’.

UMA CELULA ORTODOXA ACADEMICA

ApoOs a guerra, seguiu-se um periodo de intensa atividade politica e militante na
Franga. As manifestacdes em prol do fim da guerra de independéncia da Indochina,
entre 1946 e 1954, motivaram intimeros estudantes da Ecole Normale Supérieure (ENS)
a ingressar na célula normalienne do Partido Comunista Francés (DEFERT, 2001, p.
17). Entre eles, estava o jovem estudante Michel Foucault. A filiagdo parece também ter
seu motivo na amizade com Louis Althusser, filiado ao partido em 1948. Como
professor de agrégation, estimulava os alunos a assumirem posi¢do politica.

Foucault tentou ingressar no PCF em 1947. Mas, em seu pedido a diregdo
partidaria exprimia a vontade de somente militar na célula sem adesdo ao sindicato dos
estudantes. O pedido foi rejeitado, pois ndo era possivel ser militante sem filiagdo
institucional (ERIBON, 1990, p. 63).

Foucault ndo assentia a pressao exercida pelos lideres do PCF na ENS sobre a
vida privada de Althusser. Em dado momento, constrangeram-no a romper relagdes com
sua companheira. Foucault filiou-se, em 1950, todavia refletia sobre sua desfiliagdo logo
no primeiro semestre de 1951 e efetuou-a em outubro de 1952 (DEFERT, 2001, p. 20).
Nos termos do filésofo, em entrevista a Trombadori, em 1978, “Nds desejamos um
mundo e uma sociedade nao apenas diferentes, mas que fossem outro ndés mesmos; nos
queriamos ser completamente diferentes em um mundo completamente diferente”

(FOUCAULT, 2017a, p. 868, tradugdo nossa)*.

3 “En particulier, il manque le fait que le nazisme et le fascisme n’ont été possibles que dans la mesure ou
il a pu y avoir a I’intérieur des masses une portion relativement importante qui a pris sur elle et a son
compte un certain nombre de fonctions étatiques de répression, de contrdle, de police. Il y a 1a, je
crois, un phénoméne important du nazisme. C’est-a-dire sa pénétration profonde a I’intérieur des
masses et le fait qu’une partic du pouvoir a été effectivement déléguée a une certaine frange des
masses. [...] Le fait est que, contrairement a ce qu’on entend d’habitude par dictature, c’est-a-dire le
pouvoir d’un seul, on peut dire que, dans un régime comme celui-la, on donnait la partie la plus
détestable, mais en un sens la plus enivrante, du pouvoir a un nombre considérable de gens. Le S.S.
était celui auquel on avait donné le pouvoir de tuer, de violer...” (FOUCAULT, 2001a, p. 1522).

4 “On désirant un monde et une société non seulement différents, mais qui auraient été un autre nous-
mémes ; on voulait étre complétement autre dans un monde complétement autre” (FOUCAULT,

21



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

No ambiente da ENS, dois grupos intelectuais e politicos dominavam a cena: os
“talas” catdlicos e os comunistas. Além deles, havia pequenos grupos associados aos
socialistas de Rassemblement Démocratique Révolutionnaire, fundado por Jean Paul
Sartre em 1948. Os intelectuais e professores lideravam a célula do PCF. Por isso
exerciam influéncia sobre a opg¢do politica dos estudantes (BARING, 2019, p. 131). Em
suma, “Toda a vida da Escola ¢ impregnada pela politica, e as querelas sdo
extremamente vivas” (ERIBON, 2011, p. 61, traducdo nossa).’

O grupo se caracterizava por uma centralizagdo excessiva em matérias
decisorias, além de haver uma pratica de expurgo de opinides contrarias as ideias
propagadas pelo Partido Comunista da Unido Soviética (PCUS). Sob a lideranga de
Althusser a célula arrogava para si o papel de ser a intelectualidade garantidora da
ortodoxia do PCF. Os membros do PCF parecem ter espalhado na ENS um clima de
terror na vida estudantil. Quem ndo aderia ao partido era excomungado da vida
estudantil que se dava nos grupos. Emmanuel Le Roy Ladurie, secretario da célula, era

o grande inquisidor garantidor e juiz da ortodoxia (ERIBON, 2011).°

PARTIDO COMUNISTA FRANCES:

CONFLITOS E TENSOES CONTRA A TIRANIA

Foucault deixou o partido em 1952, depois de uma série de embates. O principal
motivo, segundo o autor em entrevista a Trombadori, foi o suposto “compldé dos
médicos” contra Josef Stalin (1878 — 1953), governante da Unido das Republicas
Socialistas Soviéticas. Em 13 de janeiro de 1953, o jornal Pravda noticiou a acusacio
de conspiragdo para matar a ctipula do PCUS. O planejamento teria sido deflagrado por
médicos soviéticos de origem judia, corrompidos pela agéncia de inteligéncia norte-
americana (CIA) no hospital do Kremlin. Stalin prendeu-os, interrogou-os e torturou-os.

Foucault relata que André Wurmser, jornalista e militante do partido, em reunido com a

2017a, p. 868).

“Toute la vie de 1’Ecole est imprégnée par la politique et les querelles y sont extrémement vives”
(ERIBON, 2011, p. 61).

® Jacques Derrida, contemporaneo de Foucault na ENS, relata a estratégia stalinista de aniquilamento dos
adversarios. “However, from the philosophical point of view, I felt as if I were in an embarrassing
situation. That whole problematic seemed to me necessary, no doubt, within the Marxist field, which was
also a political field, marked in particular by the relation with the Party of which I was not a member and
which was slowly moving away from Stalinism (and which, while I was a student there, moreover,
dominated in a very tyrannical manner)” (DERRIDA, 1993, p. 187).

22



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

célula, forgou os estudantes, descrentes a tese conspiratdria, a aceitarem-na. Apds a
morte de Stalin, em marcgo de 1953, veio a publico a farsa.

Filiar-se ao Partido consistia em (em suas palavras, em entrevista a Trombadori,
em 1978) “ser obrigado a apoiar algo que ¢ mais contrario ao que se pode acreditar fazia
precisamente parte deste exercicio de dissolu¢do do eu e da procura do outro”
(FOUCAULT, 2017a, p. 870, tradu¢do nossa).” Foucault, concomitantemente, foi
impedido pelo PCF de publicar um estudo sobre Descartes por ser contrario as ideias do
Partido (DEFERT, 2001, p. 20).

Estando em Uppsala e Varsdvia, Foucault conheceu os efeitos do controle do
aparelho de Estado pelo Partido Comunista. Seus estudos sobre o encarceramento e seus
relacionamentos homossexuais levaram a policia de Gomulka a exigir sua saida do pais
(DEFERT, 2001, p. 28). Dessa maneira, parece ser possivel inferir que a interdi¢cao do
debate contraditorio, a violéncia de Estado e a auséncia de autonomia intelectual em
relacdo as posi¢des ideoldgicas defendidas pelo PCUS sdo também motivos para que
Foucault rompesse com o PCF (BERT, 2015, p. 107).

Para compreender os mecanismos de controle de ideias do Partido Comunista da
Unido Soviética (PCUS) a seus intelectuais e suas tensdes, parece ser relevante retornar
a fundacdo do Komintern e do Kominform. A Terceira Internacional Comunista
(Komintern) foi fundada em marco de 1919, por Vladimir Lénin e pelo PCUS, como
organismo internacional de direcdo dos Partidos Comunistas. Ele foi dissolvido por
Stalin em 22 de maio de 1943. Cada partido deveria se mover desvinculado do
Presidium de Moscou. Contudo, o PCUS continuou a exercer forca hierarquica sobre os
partidos. Isso ficou explicitado com a organiza¢do do Kominform, que condicionou o
comportamento dos Partidos Comunistas (SPRIANO, 1987, p. 174).

O Kominform foi fundado em fins de setembro de 1947, capitaneado por Andrei Jdanov
e Geodrgiy Maksimilianovich Malenkov, lideres do PCUS e colaboradores de Stalin. A
organizagao era obcecada pelo controle da ortodoxia ideologica na URSS. As crises internas da

URSS, com a morte de Stalin, em 1953, a repressdo militar do governo comunista hiingaro a

revolugdo de 1956 e o reconhecimento das atrocidades de Stalin contra seus opositores nos

7 “Cette maniére d’étre dans le Parti : le fait d’étre obligé de soutenir quelque chose qui est le plus
contraire a ce qu’on peut croire faisait justement partie de cet exercice de dissolution du moi et de la
recherche du tout autre” (FOUCAULT, 2017a, p. 870).

& Posteriormente, Foucault escreveu, a pedido de Althusser, Maladie mentale et personnalité em cuja
segunda parte defendeu a reflexologia de Pavlov como constava nas regras do partido. Porém, na
segunda edicdo, em 1962, substituiu a segunda parte por outro texto (Folie et culture) e alterou o
nome da obra para Maladie mentale et psychologie (FOUCAULT, 1991).

23



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

gulags no XX Congresso do PCUS provocaram o encerramento institucional do Kominform

entre 1955 e 1956 (SPRIANO, 1987, p. 210).

MARXISMO FRANCES

Na Franga, as ideias do marxismo ndo se incorporam imediatamente aos
movimentos operdrios na Section Francaise de [’Internationale QOuvriére e na
Confédeération Générale du Travail (CGT). O Partido Comunista Francés, fundado em
1920, atraiu poucos adeptos em seus primeiros anos de existéncia. Entre eles, somente
personalidades literarias de inclinagdao passional aos ideais socialistas. Em 1928,
aderiram Paul Nizan, Henri Lefebvre, Georges Politzer e Norbert Guterman. A Segunda
Guerra mudou o cendrio do marxismo na Frangca. O PCF manteve a forca popular
dominante na resisténcia. O partido no Pos-Guerra se firmou como forga politica por
sua superioridade organizativa e seu prestigio pelo movimento de resisténcia a ocupagao
nazista, desencadeando um aumento na adesdo de intelectuais (ANDERSON, 1976;
GARO, 2011).

A passividade politica do PCF, sobretudo ante a guerra contra a independéncia
argelina, foi motivo de desfiliacdo de muitos destes e de outros intelectuais
(ANDERSON, 1976, p. 54). Ainda, o partido se viu fragilizado pelo desencanto e
desconfianga quanto ao fracasso do socialismo real. No XX Congresso do PCUS, em
1956, Nikita Khrushchov, primeiro-ministro da Unido Soviética, expds os crimes
violentos cometidos por Stalin contra seus opositores politicos. O jornal L’ ’Humanité, do
PCF, ndo publicou o discurso. Além disso, a aprovagdo do PCF a repressdo soviética da
revolucao hungara, em 1956, provocou uma reacdo anticomunista na Franga que
conduziu o partido a focalizar a defesa da organizagdo e a provocar as baixas de
militantes e intelectuais (GARO, 2011, p. 20).

Segundo Foucault, hd uma esquerda antes e depois da guerra da Argélia, devido
a posi¢ao ambigua do PCF. Sob uma perspectiva, vivia-se na Franca o fim da época
colonial, ao passo que se tornavam publicas as violéncias do regime stalinista e a
repressao na Hungria. O PCF se manteve ambiguo, enquanto outros grupos da esquerda
desvinculados dos ideais soviéticos se ligaram a luta radical contra a guerra. Por conta
disso, os jovens e os estudantes se opuseram duramente ao Partido de 1968-1970. A

ligacdo incondicional ao Partido por parte dos movimentos politicos se rompeu

24



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

(FOUCAULT, 2017a, p. 890)°. A partir disso, segundo Foucault, constituiu-se um
movimento de “nova esquerda”. Uma forma de comunismo critico, referenciado na
iniciativa das massas, avessa a limitagdo do partido e fundada no conceito de “revolucdo
cultural” propagado na revolugao cultural chinesa de Mao Tsé-Tung, de 1966 a 1976.

Apds a morte de Karl Marx, pensadores como Friedrich Engels, Eduard
Bernstein, Antonio Labriola, Gueorgui Plekhanov, Karl Kautsky e Lénin arrogaram-se,
cada um a sua medida, intérpretes corretos e desenvolvedores da teoria surgida de suas
obras colocadas sob o signo de marxismo. O termo foi usado pela primeira vez como
qualificativo negativo no interior das disputas da Associagdo Internacional dos
Trabalhadores (AIT), na década de 1860, entre os adeptos das ideias de Mikhail
Bakunin e os adeptos das ideias de Marx (RUBEL, 1965). Em contrapartida, Marx
empregava a designagao de “socialismo cientifico” ao falar de seu trabalho e ressaltou
que seus ditos adeptos ndo o compreendiam e, por vezes, deformavam-no. Sem
embargo, seus adeptos abracaram o adjetivo pejorativo para reivindicar sua filiacdo
tedrica e politica (TELES, 2023).

A esquerda francesa, chamada de “marxismo” por nosso autor, parece ter maior
ligacdo com o PCUS e os movimentos de massa que com as ideias de Karl Marx, em
termos de um elemento sobrevalente. O Manifesto Comunista foi traduzido para o
francés, em 1885, pela esposa de Marx. Porém as obras de Marx e Engels foram
traduzidas com maior afinco em francés somente apds a Primeira Guerra Mundial. As
edi¢cdes soviéticas para os varios idiomas comegaram a partir de 1950. Na década de
1960, aparecem na Francga as tradugdes de Maximilien Rubel, Roger Dangeville, sob a
forma de sele¢des de texto, com excecao de Grundrisse, e o capitulo 6 de O capital.
Lucien Sevén, como diretor das Edigdes Sociais, empreendeu a tradugdo completa e
sistemdtica das obras de Marx e Engels, de 1970 a 1982. Por isso, parece ser possivel
afirmar que o marxismo difundido ao interno das inumeras células do PCF espalhadas
pela Franga estava mais ligado as estruturas institucionais do comunismo soviético que

as obras de Karl Marx (GARO, 2011, p. 27-28).

° Entrevista a Ducio Trombadori, em 1978: “Avant, méme lorsqu’on critiquait le Parti, on finissait
toujours par conclure que, malgré tout, il était, en gros du bon c6té. L’U.R.S.S. aussi, en gros. Mais,
aprés I’Algérie, cette sorte d’adhésion inconditionnelle était en train de craquer” (FOUCAULT,
2017a, p. 890).

25



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

MARXISMO FILOSOFICO FRANCES

Nesse contexto, a filosofia francesa se desenvolvia, segundo Foucault, entre duas
linhas delimitadas pela filosofia do sujeito e a filosofia do conceito. Essa clivagem
separava Jean-Paul Sartre e Maurice Merleau-Ponty, detidos nos conceitos de
experiéncia, sentido e sujeito,'” enquanto Jean Cavaillés, Alexandre Koyré, Gaston
Bachelard e Georges Canguilhem, debrugados sobre os problemas do saber, da
racionalidade e do conceito.!" Essas vertentes foram impactadas pelas cinco
conferéncias pronunciadas em Paris por Edmund Husserl, em 1929, reunidas sob o
titulo de Les méditations cartésiennes. A partir dai, aparecem duas leituras possiveis: a
fenomenologia existencial e a historia da ciéncia.

A relagdo fenomenologia e marxismo esteve em pauta entre 1945 ¢ 1965. O
palco dessa discussdo era o jornal La Nouvelle Critique, fundado em 1948. Para os
fenomendlogos comunistas, como Jean-Francois Lyotard, Jean-Toussaint Desanti e
Tran Duc Thao, segundo Foucault, a fenomenologia husserliana encontrava seu valor na
fundamentagao das ciéncias humanas e naturais. Em seus termos: “O problema, para ele
[Husserl], era saber como ¢ possivel enraizar efetivamente, ao nivel da evidéncia, da
intuicdo pura e apoditica de um sujeito, uma ciéncia que se desenvolve segundo um
certo numero de principios formais e até certo ponto vazios” (FOUCAULT, 1996, p.
29). Para o filésofo francés, desde 1945, o marxismo foi matéria prima de pensamento
para Sartre e outros fenomendlogos'’. Por isso, para Foucault, a ortodoxia da célula
comunista da ENS liderada por Althusser propunha um retorno as obras de Karl Marx

pela via da ortodoxia cientifica®.

s

1% Afirma, na entrevista La philosophie structuraliste permet de diagnostiquer ce qu’est “aujourd hui”,
concedida a La Presse de Tunisie, em 12 de abril de 1967, que, “I’existentialisme s’est formé en France a
partir d’une tradition philosophique (Hegel, Kierkegaard, Husserl et Heidegger) et aussi d’une trés riche
expérience politique qui était celle de la lutte contre le fascisme et le nazisme depuis 1933. [...]
I’existentialisme a probablement, pendant une dizaine d’années, offert un style d’existence a un certain
nombre d’intellectuels frangais et peut-étre aussi européens, mais on peut dire qu’aucun savoir n’a jamais
pu étre dit existentialiste” (FOUCAULT, 2001c, p. 610).

" Afirmagdo baseada no texto La vie: I'expérience et la Science, em homenagem a Georges Canguilhem,
escrito em 1984 para a revista Revue de métaphysique et de morale, que o publicaria no primeiro niimero
de 1985 (FOUCAULT, 2017d, p. 1583).

2 Afirmagdo sustentada na entrevista Structuralisme et poststructuralisme, concedida a G. Raulet da revista
Telos, na primavera de 1983 (FOUCAULT, 2017¢, p. 1253).

3 Em entrevista a Madalaine Chapsal, de La quinzaine littéraire, em 16 de maio de 1966, afirma: “Nous
devons dénoncer toutes ces mystifications, comme actuellement, a I’intérieur du P.C., Althusser et ses
compagnons courageux luttent contre le ‘chardino-marxisme’” (FOUCAULT, 2001b, p. 544).

26



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Foucault se dedicou ao estudo da epistemologia conceitual e da anélise estrutural
da linguagem em torno do conceito de sistema. O conceito de sujeito fenomenoldgico
consiste em conceber a consciéncia como doadora de sentido ao mundo. O sentido,
estando em todos os lugares, ¢ o resultado de um deciframento da realidade objetiva'*.
A consciéncia, nesse sentido, ¢ intencional. Nos termos de Husserl (2020, p. 111): “As
vivéncias do conhecimento — isso pertence a esséncia dele — t€ém uma intentio, visam a
algo, relacionam-se de um ou de outro modo com uma objetividade”. Segundo
Sokolowski (2004, p. 17), “Cada ato de consciéncia que nds realizamos, cada
experiéncia que nds temos, ¢ intencional: é essencialmente ‘consciéncia de’ ou uma
‘experiéncia de’ algo ou de outrem”.

Para Foucault, os estudos estruturalistas afirmavam que a sustentagdo simbolica
dos individuos no tempo e no espago se devia ao sistema. O sistema consiste em um
conjunto de relagdes que se mantém e se transformam independentemente das coisas
conectadas por ele. O sistema determina a forma de refletir, escrever, julgar, falar e
sentir de tal maneira que essa estrutura tedrica muda conforme as épocas e sociedades,
mas cada época e sociedade tem sua estrutura relacional. Dessa maneira, o sentido ¢ um
mero efeito de superficie produzido pelo sistema.

Além disso, Foucault pensava que essa ligacdo entre fenomenologia e marxismo
era insuficiente para pensar o sujeito constituinte ja dado, universal e essencial. A
historicidade do sujeito fenomenoldgico implicava compreender ainda uma consciéncia
em constante transformag¢do histérica. Em suas palavras, “Todo esse pensamento se
articulava em torno do problema: ‘Como ¢ possivel que tudo isso acontega a uma
consciéncia, a um ego, a uma liberdade, a uma existéncia?’” (FOUCAULT, 1996, p.
28). Por isso, Foucault empreendeu uma analise genealogica da constituigcao historica do

sujeito. Em seus termos na entrevista concedida a Fontana e Pasquino em 1976:'

E isso o que eu chamaria de genealogia, ou seja, uma forma de historia que
relata a constitui¢do dos saberes, dos discursos, dos dominios de objeto, etc.
sem ter que se referir a um sujeito, que seja transcendente em relagdo ao

" Afirmagio amparada nas palavras do autor, em entrevista a Madalaine Chapsal, de La quinzaine littéraire,
em 16 de maio de 1966 (FOUCAULT, 2001b, p. 542).

© Afirmagdo amparada nas palavras do autor, em entrevista a Madalaine Chapsal, de La quinzaine
littéraire, em 16 de maio de 1966 (FOUCAULT, 2001b, p. 543).

!¢ Entrevista concedida a Alessandro Fontana e P. Pasquino em junho de 1976, mas publicada em 1977 na
edigdo italiana de Microfisica del potere: interventi politici e presente na edi¢do brasileira da obra
organizada e traduzida por Roberto Machado (FOUCAULT, 1998).

27



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

campo dos acontecimentos ou a correr em sua identidade vazia, ao longo da
historia (FOUCAULT, 2017b, p. 147, tradugdo nossa)'’.

ENCONTROS, DESVIOS, EXPERIMENTACAO:
TRANSFORMAR O LIMITE DO VIVIVEL

Nesse ponto, localiza-se o encontro de Foucault com a obra de Friedrich
Nietzsche, entre 1952 e 1953, levado pelos textos de Heidegger, Georges Bataille e
Maurice Blanchot (DEFERT, 2001, p. 22). Debrugou-se principalmente sobre os
escritos do periodo de 1880, os quais versam a respeito da verdade, da historia do saber
e da racionalidade. Foucault encontrou em Nietzsche uma caixa de ferramentas para
diagnosticar o presente para além do freudo-structuralo-marxisme imperante na ENS,
pois, em vez de modelos de totalizagdo da realidade e da historia das ciéncias,'® analisa
a formacdo historica da verdade®.

Foucault afirma que Nietzsche foi, em seu pensamento, a Uinica via tedrica e
politica de acesso a0 comunismo. A expressdo “comunista nietzschiano” ¢ um oximoro.
O oximoro ¢ uma figura de linguagem usada para agregar elementos de sentidos
contrarios ¢ excludentes em uma construgdo enfatica. Indica o inconcebivel em termos
tedricos e politicos e expressa uma forma de vida que toca o limite do vivivel, do
inabitavel, do impossivel (“invivable”) (NIGRO, 2015, p. 71). Portanto o comunismo
era, para Foucault, uma experiéncia de transformacdo, a fim de produzir um ser outro

em um mundo totalmente outro. Em seus termos em entrevista a Trombadori, em 1978:

Estdvamos a procura de outros caminhos para nos conduzir ao totalmente
outro que acreditivamos encarnados pelo comunismo. E por isso que em
1950, sem conhecer bem Marx, recusando o hegelianismo e sentindo-me
desconfortavel com o existencialismo, pude aderir ao Partido Comunista

7 “Et ¢’est ce que j’appellerais la généalogie, ¢’est-a-dire une forme d’histoire qui rende compte de la
constitution des savoirs, des discours, des domaines d’objet, etc. sans avoir a se référer a un sujet,
qu’il soit transcendant par rapport au champ d’événements ou qu’il coure dans son identité vide, tout
au long de I’histoire” (FOUCAULT, 2017b, p. 147).

® Em sua resposta a Sarte, em 1968, afirma: “La philosophie de Hegel a Sartre a tout de méme été
essentiellement une entreprise de totalisation, sinon du monde, sinon du savoir, du moins de
I’expérience humaine, et je dirai que peut-étre s’il y a maintenant une activité philosophique
autonome, s’il peut y avoir une philosophie qui ne soit pas simplement une sorte d’activité théorique
intérieure aux mathématiques ou a la linguistique ou a une philosophie indépendante, libre de tous
ces domaines, eh bien, on pourrait la définir de la manicre suivante: une activit¢ de diagnostic”
(FOUCAULT, 2001, p. 693).

¥ Afirmagdo baseada em sua primeira aula na Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro, em
1973 (FOUCAULT, 2001k, p. 1409).

28



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Francés. Ser “comunista nietzschiano” era realmente insuportavel (invivable)
e, por assim dizer, ridiculo. Eu sabia disso (FOUCAULT, 2017a, p. 869,
traducdo nossa)®.

A afirmagdo de Foucault (“ser outro” em um mundo “totalmente outro”),
associada ao comunismo faz com que se descortine outra faceta das relagdes de Michel
Foucault com os movimentos politicos das décadas de 1950, 1960 e 1970.
Pesquisadores indicam sua proximidade com certa tradi¢ao libertaria € comunista
presente na Franga anteriormente a Karl Marx. As dguas caudalosas da cena politica
francesa estavam marcadas desde o inicio do século XIX pelas figuras de Pierre-Joseph
Proudhon, Marx Stirner e Mikhail Bakunin.

Além da Gauche Prolétarienne, gestada dentro dos movimentos de Maio de
1968, sob inspiragcdo da Revolucdao Cultural Chinesa, havia os movimentos anarquistas,
autonomistas, anarcossindicalistas e maoistas libertarios. Isso demonstra que o cenario
politico no qual Michel Foucault navegava era muito mais plural do que se apresenta
em uma primeira mirada.

Mesmo que o fascismo, o nazismo e a violéncia stalinista tenham surgido apds
uma efervescéncia revolucionaria, o século XX ndo apagou a chama da Revolucao
Espanhola levada a cabo pela luta anarquista. Os sistemas de autogestdo foram
multiplos e se mantiveram presentes na memoéria popular nos anos subsequentes,
sobretudo no Maio de 1968 e nas lutas posteriores. Estes podem ser sentidos no
pensamento de Michel Foucault quando afirma, na mesa-redonda com intelectuais

brasileiros, na PUC Rio, em 1973:

Logo, ndo aprovo a andlise simplista que consideraria o poder como uma
coisa s0. Alguém disse aqui que os revolucionarios procuram tomar o poder.
Ai, eu seria muito mais anarquista. E preciso dizer que ndo sou anarquista no
sentido de que ndo admito essa concepgdo inteiramente negativa do poder,
mas ndo concordo com vocés quando dizem que os revolucionarios procuram
tomar o poder. [...] Para os auténticos revolucionarios, apoderar-se do poder
significa apoderar-se de um tesouro das maos de uma classe para entrega-lo a
uma outra classe, no caso, o proletariado. Creio que ¢ assim que se concebe a
revolugdo ¢ a tomada do poder. Entdao, observem a Unido Soviética. Temos
um regime onde as relagdes de poder na familia, na sexualidade, nas fabricas,
nas escolas, sdo as mesmas. O problema ¢é saber se podemos, dentro do
regime atual, transformar em niveis macroscopicos — na escola, na familia —
as relagcdes de poder de tal maneira que, quando houver uma revolugéo
politico-econdmica, ndo encontremos, depois, as mesmas relagdes de poder
que encontramos agora. E problema da Revolugio Cultural na China...”
(FOUCAULT, 2013b, p. 148).

% “Nous étions a la recherche d’autres voies pour nous conduire vers ce tout autre que nous croyions
incarné par le communisme. C’est pourquoi en 1950, sans bien connaitre Marx, refusant
I’hégélianisme et me sentant mal a 1’aise dans 1’existentialisme, j’ai pu adhérer au Parti communiste
francais. Btre ‘communiste nietzschéen’, ¢’était vraiment invivable et, si Pon veut, ridicule. Je le
savais bien” (FOUCAULT, 2017a, p. 869).

29



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A tradigdo libertaria sofre um processo continuo de desqualificacdo em relacao
as formas politicas institucionalizadas. Marxistas membros dos Partidos Comunistas,
como Eric Hobsbawn, consideram a grande maioria dos anarquistas “atrasados
politicamente” por ndo acreditarem na institucionalizagdo em partidos revolucionarios
ou de centralismo democratico. Os libertarios, em sua luta pela vida livre, justa e digna,
criticam incisivamente o poder e suas instituicdes em vista de uma dimensdo
radicalmente transformadora.

Infensos ao Estado, advogam o desejo de mudar o mundo e a si mesmo.
Foucault parece se colocar distante dos anarquistas quando se refere a uma concepgao
meramente negativa do poder. Porém parece estar proximo, em grande medida, da
tradigdo libertaria em tantos outros pontos. Cremos ser importante delinear, neste ponto
os elementos de intersec¢ao entre ambos, ja tragados por comentadores versados nessa
seara. Ja que as criticas de nosso autor a tradi¢do socialista revolucionaria parecem ter
intersecgdes € pontos comuns a tradi¢do libertaria.

Nao pretendemos, com isso, afirmar Foucault como anarquista, visto que, nas
ruas de Paris ou nos corredores das universidades, em Vincennes ou em Tunis, ou nas
fabricas, nos hospitais ou nas prisdes, provavelmente esteve em contato com essas
praticas, ou como herdeiro da tradigdo libertaria, nem mesmo esvaziar suas criticas por
terem sido mera replicagdo. Pretendemos evidenciar que hd um enorme lastro dessas
criticas em torno do problema da revolucdo na Franca, nas décadas de 1960 e 1970, e
sobretudo no pensamento filoséfico-politico moderno.

1. Foucault ¢ anarquista ante a um texto ao nao respeitar a autoridade do nome
do autor.

2. O anarquismo tem interesse pelo presente como forma de sentir o presente
libertariamente em vista de uma liberdade.

3.0 poder ¢ ascendente. Vindo de baixo para cima, o poder parte do micro, do
atomo, para depois se espraiar por todo o corpo social constituindo aparelhos,
institui¢des e o Estado.

4.Critica ao poder valorizando a agdao direta dos autonomistas os quais sao
criticos radicais da representagao politica entendida como delegacao do poder a outrem.
A representagdo impede a tomada de decisdes diretas em todas as areas da vida social.
Nao ha representantes e representados, porque toda pratica deve ser ja teorica. Toda

acao politica ¢ significativa, e todo significado ¢ uma agao politica. Tal separacao entre

30



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

teoria e pratica tem como efeito exilar muitos de sua participag¢do politica em prol de
uma vanguarda politica condutora da consciéncia da luta rumo a verdade emancipatoria,
aos moldes do intelectual orginico. Em vez de uma teoria da realidade, os anarquismos
preferem a andlise, os conceitos emergentes na historia, o agonismo das relagdes de
micropoder e a aboli¢do do governo dos mestres e superiores. Foucault instrumentaliza
a acdo direta, explodindo os micropoderes e revertendo o jogo das relagdes de poder.
Isso leva a recusa das formas de subjetivacdo promovidas pelo Estado e ao rompimento
com a separagdo entre concreto e abstrato. Como afirma Passetti,

Foucault chamaria a aten¢do dos anarquistas para as praticas didrias na

constru¢do de uma vida livre que fortifica as lutas e faz da revolugdo um

acontecimento possivel pela evidéncia das praticas anarquistas de liberdade
ocorrer antes de tudo, no campo micro (2013, p. 6).

5. Autores como Bakunin defendem que a emancipagao socialista se efetua por
lutas concretas na vivéncia real e amarga do povo. A auto-organizagao das massas em
corpos autonomos federalizados de baixo para cima ¢ a garantia da libertagdo. Esse
esquema rejeita a teoria de uma consciéncia de classe introduzida de fora em forma
representacional. Os anarquistas se opdem a concepcao das “vanguardas esclarecidas”
guias das “massas”. O intelectual ndo deve sequer tentar representar as massas. Ou ele
luta junto ou ja se coloca contrario a emancipagdo. A teoria ¢ uma parte da luta.

6. A massa surge no século XIX demonstrando que a maioria confia seu destino
a minoria. A massa se compacta solapando quaisquer minorias potentes. A maioria
passou a desconhecer que ¢ a minoria que detém a riqueza, e essa minoria a conduz e a
assujeita. A massa ¢ uma forma social e politica do pastorado moderno, de individuos
mortificados, segundo Foucault. Para Emma Goldman, a massa ¢ uma maneira de se
conduzir pela inércia e a covardia. A massa esta disponivel a ser governada como
matéria viva ao Estado.

7. H4 uma critica aos condutores de consciéncia e aos revolucionarios
profissionais. Diante dos movimentos socialistas, comunistas e democratas, os
anarquistas € Foucault sdo criticos as proposi¢des reformistas e aos revolucionarios
profissionais dos partidos cuja militancia se encontra governada.

8. O carater horizontal do poder ¢ outra caracteristica proxima entre Foucault e
os primeiros libertérios.

9. Para Camila, Foucault estaria proximo do federalismo proudhoniano presente

nas experiéncias ndo estatais dos territorios rebeldes zapatistas no México € no

31



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Confederalismo Democratico de Rojava, no Curdistao Sirio. Um grupo social vive por
si proprio, determinado internamente sem imposi¢do unitaria externa. Nesse sistema,
autoridade e liberdade coexistem em uma dialética sem sintese. Isto €, o principio da
autoridade deve supor o principio das liberdades. Nao ha autoridade sem liberdades, e
seu contrario ¢ valido. Nao existem autoridades ou liberdades absolutas, pois sdo
limitadas e contrabalangadas pela propria dialética sem sintese entre elas. A autoridade
diminui conforme o poder vai se estruturando ascendentemente. Isso contrariamente ao
governo centralizado.
“O federalismo consiste na subdivisdo organizacional temporaria ou
permanente da sociedade, que se organizaria de baixo para cima, em
grupos/unidades auténomas de associagdes, comunas ou cooperativas que se
juntariam em federacdes, ¢ entdo em confederagdes, por meio de delegados

com mandados revogaveis sempre submetidos as assembleias locais por meio
do exercicio da democracia direta” (JOURDAN, 2017, p. 10).

10. A preocupagao com a elaboragdo de novos conceitos, novas estratégias para
captar a singularidade historica do acontecimento. Proudhon e Bakunin combateram o
dominio do saber constituido em teorias para advogarem a importancia da analise dos
acontecimentos.

11. O interesse pelas praticas soterradas pela historia universal continuista.

12. Trabalho interdisciplinar investido no desnudamento da dimensdo minima e
molecular da dominacdo totalitaria. Os maiores inimigos da humanidade seriam os
valores fascistas dissolvidos e disfarcados na sociedade moderna. Para recusa-los, ¢
preciso rejeitar toda centralizagdo, toda hierarquia e toda representagdo. Para os
anarquistas, a sociedade estd para além do Estado, independente e, inclusive,
possibilitando-o. Por isso, faz-se necessario sustentar o contrapoder.

13. A revolugdo tem por objetivo criar espacos livres para a manifestagdo
historica e destruir os obstaculos para seu surgimento. A formagdo de associagdes e
resisténcias continuas.

14. Opode-se ao fatalismo espontaneista em que tudo estd podre e deve ser
mudado na sociedade presente e ao fatalismo das leis historicas os quais depreciam os
utopistas em nome das leis da historia.

15. Luta contra o Estado em nome da defesa das multiplas autonomias e da

coordenagao de base.

32



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

16. Critica ao determinismo econdmico segundo o qual a politica € o reflexo da
economia como ¢ o caso da relacdo entre superestrutura e infraestrutura em Louis
Althusser.

17. A liberdade iluminista e a prisao sao irmaos de uma mesma mae: a sociedade
disciplinar e contratual. As liberagdes do jugo cotidiano das disciplinas, das prisdes e do
sistema penal. A construcao do sujeito perigoso e anormal.

18. Apoderar-se do sistema de regras dominantes, invertendo-o e lancando-o
contra si mesmo, produzindo outra histoéria.

19. Enfase nas praticas dessubjetivantes sustentadas pela liberdade social
constituida pelo amor livre, ou seja, lacos afetivos libertarios.

20. Contestacao do socialismo autoritario. As analises de Alexander Berkman no
correr da revolugdo russa mostraram que as decisdes de cupula, a programagdo
econdmica, o fechamento da assembleia, a combinacdo da produ¢do com concessdes
aos capitalistas europeus, as gestdes individualistas nas fabricas, o dominio sobre a
ragdo diaria do trabalhador, a submissao dos sindicatos, € o extremismo em relagdo a
usurpagao da propriedade pelo Estado levou ao crescimento da burocracia, do poder de
policia do Exército Vermelho e ao fim do intento revolucionario.

21. Perceber o lumpemproletariat como forca revolucionaria. Foucault critica
o modo como certa corrente marxista de pensamento lida com o lumpemproletariado
como populacao desagregadora e ausente de forca revoluciondria. Essa critica parece
se aproximar do pensador anarquista Mikhail Bakunin. Este inicia seu texto Escrito
contra Marx, acusando Marx de nio se ter dado conta da natureza e das causas do
poder da Internacional Comunista. Pelo contrério, utilizou-o para suas pretensoes

politicas.

Ainda, foi incapaz de ser um revoluciondrio socialista internacional ao
apontar seu esfor¢o revolucionario para o Estado russo esquecendo-se de direciona-
lo a qualquer Estado, principalmente ao despotismo militar alemao. Bakunin o acusa
de ter capitulado ante o anseio real dos trabalhadores de demolir as instituigdes
politicas e todo poder politico estatal por ser a forg¢a constituida da burguesia
capitalista. Marx teria invertido a luta politica pela luta econdmica. A questdo
fundamental da luta de classes ndo ¢ tomar o Estado ¢ os meios de produgao, mas
destruir essa forma capitalista de organizacdo politica sustentada no poder soberano

burgués sob a forma estatal.

33



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Ao afastar qualquer carater filosofico e politico, a organizacdo da imensa
maioria do proletariado europeu e americano foi perpetrada, segundo Bakunin, por
um programa excessivamente geral, indeterminado e vago cuja determinagdo teorica
incorreu na exclusdo de grupos especificos como lumpemproletariado. Ao contrario
de Marx e Engels, o pensador anarquista o chama de a flor do proletariado. Em seus

termos,

Por flor do proletariado, quero dizer, principalmente, essa grande massa,
esses milhdes de ndo civilizados, deserdados, miseraveis e analfabetos que o
Sr. Engels e o Sr. Marx pretendem submeter ao regime paternal de um
governo muito forte sem duvida, para sua propria salvacdo, como todos os
governos ndo foram estabelecidos, ¢ evidente, no proprio interesse das
massas. Por flor do proletariado, refiro-me precisamente a essa carne de
governo eterno, essa grande canalha popular, que, sendo mais ou menos
virgem de toda civilizagdo burguesa, traz em seu seio, em suas paixdes, em
seus instintos, em suas aspiragdes, em todas as necessidades e misérias de sua
posigdo coletiva, todos os germes do socialismo do futuro, o que s6 ela ¢ hoje
bastante poderosa para inaugurar e fazer triunfar a Revolugdo social
(BAKUNIN, 2001, p. 24).

Sob o mito do programa politico uno, Marx reuniu forgas para impedir o
esfacelamento da luta proletdria em programas diferentes. Mas, diante da
impossibilidade de uma unido livre e espontanea dos trabalhadores de todos os
paises sob um programa comum, a Internacional o impds conduzida pela batuta de
Marx. Por isso, em nome de um programa e de uma luta unitdria e centralista se
combateu o impeto politico anarquista matando-o em sua raiz sob a alegacdo de que
o impulso libertario conduziria a divisdo e a dissolugdo da luta proletaria. A saida
seria 0 vinculo servil a unidade. Interessante notar que Bakunin ndo chama a
Internacional de Organizacdo Internacional de Trabalhadores (OIT), mas de
Associacdo Internacional dos Trabalhadores como forma de caracterizar que o
vinculo deveria se dar em torno de uma solidariedade militante internacional de
todos os trabalhadores explorados do mundo inteiro contra a exploragdo dos

capitalistas e proprietarios.

22. Ha certa proximidade a cerca da concepc¢ao de Bakunin segundo a qual a
revolta é o elemento diferenciador entre o ser humano e o animal. Faz-se necessario
ter em conta que o humano ¢ um dos unicos seres capazes de se sublevar contra o

poder que o oprime, violenta e subjuga (PASSETTI, 2019).

23. Foucault, segundo Passetti, parece estar mais proximo de Bakunin que de

Proudhon sobre o universal anarquista, mas muito mais proximo de Proudhon que de

34



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Bakunin no tocante as relagdes de poder, ao direito, as heterotopias e as implicagdes da
guerra permanente. Para Bakunin, a revolta ¢ o que nos diferencia dos animais. A
heterotopia anarquista ¢ mais intensa em conservar o duelo e a inventividade do
militantismo resistente. Diante da discussdo entre individualistas — algo comega no
individuo (Proudhon) — e coletivistas — o individuo se move pela possibilidade de
coletivo (Bakunin) — Foucault situa a ética distante de uma decisdo somente individual

ante a moral. Deposita no querer, na vontade, o impossivel diante do possivel

enunciando o insuportavel e a dissolucao do sujeito.

As praticas anarquistas se voltam para a implosdo dos condutores de
consciéncia e essa ¢ a sua grandiosidade corajosa e heroica diante dos demais
socialistas, comunistas e democratas. Os anarquistas sdo certeiros na critica
intransigente aos reformistas e revolucionarios profissionais desde o século
XIX e a militancia governada. (PASSETTI, 2019, p. 17).

Assim, os pontos acima descritos com o apoio de pesquisas ja realizadas
apontam que a proximidade de Michel Foucault com os movimentos anarquistas da

tradigdo libertaria produziu inumeros ecos e reverberacdes em seu pensamento no

decorrer de sua obra (JOURDAN, 2017; PASSETTI, 2013; 2019; RAGO, 2015).

CONSIDERACOES FINAIS
Procuramos apresentar a relagdo de Foucault com o “marxismo” delineando o
contexto geografico e politico no qual empreendeu seu percurso formativo apds sair de
Poitiers. Foucault parece indicar que o “marxismo” estd circunscrito ao PCF como
instdncia agregadora da inspiracdo de um projeto universal revolucionario. O
“stalinismo francé€s” se caracterizou por uma combinagdo do modelo soviético a
memoria da Revolucdo Francesa e das luzes bem como a uma estratégia politica
nacional”’. Foucault, ao contrario, ¢ um comunista aos moldes nietzschianos por
pretender a transformacao de si e dos outros em um mundo outro como enfatizard com
maiores contornos em seu pensamento na década de 1980. Neste ponto destaca o ultimo
curso pronunciado no College de France em 1984 dedicado a nocao de coragem da
verdade.
A reconstrugdo desse percurso tem por finalidade apontar as relagdes nas quais o
autor e seus interlocutores diretos estavam imersos. Foucault falava desde um contexto

de disputas, lutas e enfrentamentos reais de pensamento e de corpo a corpo. Seus cursos

2! Afirmagdo sustentada nas palavras do autor, em entrevista a C. Bojunga e R. Lobo para o Jornal da
Tarde, em 1975 (FOUCAULT, 2001p, p. 1684).

35



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

e grupos estavam abarrotados de estudantes, militantes, amigos e jovens cuja boa parte
se identificava como marxista, marxistas leninistas, trotskistas, stalinistas, marxistas
althusserianos, marxistas ex-althusserianos ou ex-marxista ex-althusserianos (maoistas)
(BALIBAR, 2015, p. 90).

Um momento efervescente e repleto de tensdes e embates. Um contexto
geopolitico e intelectual em que ¢ se faz muito significativo perceber o impacto da
recusa de Foucault em se identificar como marxista e se desfiliar do PCF. Sao respostas
concretas do filésofo a concepcao stalinista do primado da teoria oficial e da
cristalizacdo do partido como forma politica do horizonte revolucionario. Mais ainda,
uma resposta aos efeitos de violéncia, opressdo e cerceamento dessas estruturas
organizativas e de pensamento que produzem, instituem e exercem poder no corpo

social.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ANDERSON, Perry. Consideragoes sobre o marxismo ocidental. Tradu¢ao de Carlos
Cruz. Porto: Afrontamentos, 1976.

BAKUNIN, Mikhail. Escrito contra Marx. In: BAKUNIN, Mikhail. Escritos contra
Marx. Traducdo de Plinio Augusto Coelho. Sao Paulo; Rio de Janeiro: Nu-Sol;
Imaginario; Soma, 2001. p. 20-53.

BALIBAR, FEtienne. L’anti-Marx de Michel Foucault. In: LAVAL, Christian;
PALTRINIERI, Luca; TAYLAN, Ferhat. Marx <& Foucault: lectures, usages,
confrontations. Paris: La Découverte, 2015. p. 84-102.

BARING, Edward. O jovem Derrida e a filosofia francesa, de 1945 a 1968. Tradugao
de Adriano Scandolara. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2019.

BERT, Jean-Frangois. Cartographier les marxismes avec Foucault: les années 1950-
1960. In: LAVAL, Christian, PALTRINIERI, Luca; TAYLAN, Ferhat. Marx &

Foucault: lectures, usages, confrontations. Paris: La Découverte, 2015. p. 105-112.

DEFERT, Daniel. Chronologie. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits. Paris:
Gallimard, 2001. p. 13-90. v. 1.

36



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

DERRIDA, Jacques. Politics and Friendship: an interview with Jacques Derrida. In:
KAPLAN, E. Ann; SPINKER, Michael (Org.). The Althusserian legacy. London; New
York: Verso, 1993. p. 183-231.

ERIBON, Didier. Foucault: uma biografia. Tradu¢do de Hildegard Feist. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1990.

ERIBON, Didier. Michel Foucault. 3. ed. rev. ampl. Paris: Champs, 2011.

FOUCAULT, Michel. Anti-Rétro. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits. Paris:
Gallimard, 2001a. p. 1514-1528. v. 1.

FOUCAULT, Michel. Doenga mental e psicologia. Tradugdo de Lilian Rose Shalders.

4. ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1991.

FOUCAULT, Michel. Entretien avec Madeleine Chapsal. In: FOUCAULT, Michel.
Dits et écrits. Paris: Gallimard, 2001b. p. 541-546. v. 1.

FOUCAULT, Michel. Entretien avec Michel Foucault. In: FOUCAULT, Michel. Dits et
écrits. Paris: Gallimard, 2017a. p. 860-914. v. 2.

FOUCAULT, Michel. Entretien avec Michel Foucault. In: FOUCAULT, Michel. Dits et
écrits. Paris: Gallimard, 2017b. p. 140-160. v. 1.

FOUCAULT, Michel. Entrevista com Michel Foucault. In: ROUANET, Sergio Paulo;
MERQUIOR, Jos¢ Guilherme (Org.). O homem e o discurso: a arqueologia de Michel
Foucault. 2. ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1996. p. 17-42.

FOUCAULT, Michel. Est-il donc importante de penser? In: FOUCAULT, Michel. Dits
et ecrits. Paris: Gallimard, 2017c. p. 997-1001. v. 2.

FOUCAULT, Michel. Je percois I’intolérable. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits.
Paris: Gallimard, 2001c. p. 1071-1073. v. 1.

FOUCAULT, Michel. L origine de |’hermeneutique de soi. Paris: Vrin, 2013b.

FOUCAULT, Michel. La vie: ’expérience et la science. In: FOUCAULT, Michel. Dits
et écrits. Paris: Gallimard, 2017d. p. 1582-1595. v. 2.

37



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Tradugdo de org. Roberto Machado. 13.
ed. Rio de Janeiro: Graal, 1998.

FOUCAULT, Michel. Structuralisme et poststructuralisme. In: FOUCAULT, Michel.
Dits et écrits. Paris: Gallimard, 2017e. p. 1250-1276. v. 2.

GARO, Isabelle. Foucault, Deleuze, Althusser & Marx: la politique dans la philosophie.
Paris: Demopolis, 2011.

HUSSERL, Edmund. 4 ideia da fenomenologia. Tradugao de Marloren Lopes Miranda.
Petropolis: Vozes, 2020.

JOURDAN, Camila Rodrigues. Anarquismo e analitica do poder. Revista Ecopolitica,
Sao Paulo, n. 17, p. 2-18, jan./abr. 2017.

LEME, José Luis Camara. O lado da sombra, Foucault ¢ o retorno da extrema direita.
In: MUCHAIL, Salma Tannus; RAGO, Margareth; FONSECA, Marcio Alves;
TOMELIN, Georghio Alessandro; SOUZA, Pedro de. Michel Foucault: devir do

pensamento e multiplicacdo de praticas. Campinas: Pontes, 2023. p. 89-101.

NIGRO, Roberto. “Communiste nietzschéen”. L’expérience Marx de Foucault. In:
LAVAL, Christian; PALTRINIERI, Luca; TAYLAN, Ferhat. Marx & Foucault:

lectures, usages, confrontations. Paris: La Découverte, 2015. p. 71-83.

PASSETTI, Edson. A presenca de Michel Foucault nos anarquismos. Historia:
Questoes & Debates, Curitiba, v. 67, n. 2, p. 16-41, jul./dez. 2019.

PASSETTI, Edson. Foucault e os anarquismos. texto apresentado na Faculdad de
Filosofia y Humanidades de la Universidad de Chile. Santiago: Universidad de Chile, 3
out. 2013. Disponivel em:
https://wwwS5.pucsp.br/ecopolitica/relatorios/2014 relatorios/textos-para-publicacao/

edson-passetti-foucault-e-os-anarquismos.pdf. Acesso em: 31 mai. 2025.

RAGO, Margareth. Foucault, o anarquismo e a historia. In: RAGO, Margareth.

Foucault, historia e anarquismo. 2. ed. Rio de Janeiro: Rizoma, 2015. p. 9-27.

38



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

RUBEL, Maximilien. La charte de la Premiére Internationale: Essai sur le “marxisme”
dans I’ Association internationale des Travailleurs. Le Mouvement Social, Paris, n. 51, p.

3-22, 1965.
SOKOLOWSKI, Robert. Introdu¢do a Fenomenologia. Sao Paulo: Loyola, 2004.

SPRIANO, Paolo. O movimento comunista entre a Guerra ¢ o Pos-Guerra: 1938-1947.
In: BADALONI, Nicola et al. Historia do Marxismo: o marxismo na época da Terceira
Internacional — de Gramsci a crise do stalinismo. Tradu¢ao de Carlos Nelson Coutinho e

Luiz Sérgio N. Henriques. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. v. 10. p. 129-212.

TELES, Gabriel. 4 origem do termo “marxismo”. Aula ministrada no curso “Karl
Korsch e Gyorgy Lukdcs: 100 anos da renovagcdo do marxismo”. Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 8-11

out. 2023.

39



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

ADORNO, BEETHOVEN: ESTILO TARDIO COMO FUGA
DO IDEALISMO ALEMAO

Jodo Paulo Andrade

Doutorando em filosofia pela Unicamp. Bolsista CNPq.

RESUMO

O artigo apresenta o conceito de estilo tardio, formulado por Theodor
W. Adorno em contato direto com as obras do chamado “Terceiro
Beethoven”. Ele visa avaliar as nuances musicologicas e filosoficas
elaboradas pelo autor, demonstrando a fecundidade de sua
conceituagdo em “Alla danza tedesca”, uma das segoes do Quarteto de
cordas em si bemol maior, op. 130. Investiga, por conseguinte, a
miriade de conceitos musicais e filosoficos apresentados de maneira
mais ampla no projeto de livro sobre Beethoven (Beethoven:
Philosophie der Musik), sabidamente inacabado, mas publicado no
primeiro volume dos Escritos pdstumos, e confere um tratamento
especial aos artigos publicados posteriormente na coletdnea Moments
Musicaux: “Estilo tardio de Beethoven” (Spitstils Beethoven) e
“Missa solemnis: obra-prima estranhada” (Missa solemnis.
Verfremdetes Hauptwerk). Acompanhando a tipologia musical
apresentada pelo autor, o artigo insiste nas relagdes de parentesco
origindrio entre musica, sociedade e filosofia. Apresenta, por
conseguinte, os conceitos de Adorno que correspondem a tais campos:
teor de coisa (Sachgehalt) em afinidade materialista com a sociedade ¢
teor de verdade (Wahrheitsgehalt) em afinidade com a filosofia. Seu
objetivo ¢ trazer a lume tais relagdes de parentesco originario, até que
se torne possivel compreender o estilo tardio como fuga do idealismo
alemdo de maneira ampla, passando sobretudo por teses de ontologia,
teoria do conhecimento e filosofia da historia.

PALAVRAS-CHAVE

Theodor W. Adorno; Beethoven; Estilo tardio; Alla danza tedesca;
Idealismo alemao.

ABSTRACT

The article presents the concept of late style, formulated by Theodor
W. Adorno in direct contact with the works of the so-called ‘Third
Beethoven’. It aims to evaluate the musicological and philosophical
nuances elaborated by the author, demonstrating the fruitfulness of his
conceptualisation in ‘Alla danza tedesca’, one of the sections of the
String Quartet in B-flat major, op. 130. He therefore investigates the
myriad of musical and philosophical concepts presented more broadly
in the book project on Beethoven (Beethoven: Philosophie der Musik),
known to be unfinished but published in the first volume of
Posthumous Writings, and gives special treatment to the articles
published later in the collection Moments Musicaux: ‘Beethoven's late
style’ (Spitstils Beethoven) and ‘Missa solemnis: masterpiece
estranged’ (Missa solemnis. Verfremdetes Hauptwerk). Following the

40



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

musical typology presented by the author, the article emphasises the
relationship between music, society and philosophy. It therefore
presents Adorno's concepts that correspond to these fields: content of
thing (Sachgehalt) in materialistic affinity with society and content of
truth (Wahrheitsgehalt) in affinity with philosophy. His aim is to bring
these relations of original kinship to light, until it becomes possible to
understand the late style as an escape from German idealism in a
broad way, passing above all through theses on ontology, the theory of
knowledge and the philosophy of history.

KEYWORDS

Theodor W. Adorno; Beethoven; Late Style; Alla danza tedesca;
German Idealism.

INTRODUCAO

A aproximacdo de um conceito inacabado por vezes se mostra como
distanciamento progressivo. As omissdes apenas aumentam sua envergadura, ¢ cada
lacuna guarda em si potenciais aberturas que, eventualmente, tornam seu proprio autor
um desconhecido. Por outro lado, aquilo que ingressa em seu territorio ameaga
novamente escapar, como se zombasse do estatuto de seu conceito, como se as finas
malhas do pensar ainda nao tivessem se entremeado de maneira plena, interpondo-se
diante da coisa. O estilo tardio coloca uma dificuldade ulterior. Dificilmente o estagio
de elaboragdo em que o conceito foi legado seria responsavel por sua constituicao geral.
Teor e falha ali coincidem. Ali confabulam substancia teorica e o fracasso do projeto
Beethoven, que por fim toma de empréstimo a forma-fragmento. Aparéncia ou
aparecimento lhe pesam como um destino ndo cumprido. Falta, falha, fracasso: a arte
renuncia a seu estatuto ontoldgico classico até o limite da pergunta pelo que ¢, até seu
colapso diante do que se sabe ente e coisa. O que pisa em seu circulo se apaga, a coisa
se converte em escombros, em algo de meramente composto, € a pergunta pelo seu
sentido caduca. A ruptura conjunta implode a coisa sem torna-la objeto; mas desde a
Eroica viam-se rachaduras. Estilos tardios multiplicam-nas, esgueiram-se na menor das
fissuras e pervadem a obra, reviram a suspeita contra o organico em certeza sensivel,
rebelam-se contra a construgdo integral e o ensejo a universalidade de sentido; sem
depor a categoria de totalidade, tornam-na enigmadtica ao extremo, beirando o pré-
artistico. Que o radicalmente sensivel, o que ndo ¢ linguagem, sempre estivesse gravado
nas fibras da arte, que ele tenha sempre prevalecido ndo importasse o sem-nimero de
periodizagdes e interpretacdes formuladas pela filosofia, isto at¢ Hegel admitiu. Mas

que as obras deixassem se reconduzir a Ideia lhe soa insuportavel. Pouco importa se a

41



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

frase era de Hegel ou do aluno Hotho. O estilo tardio dobra novamente os joelhos do

espectador. Curioso que a via para recuperar a opacidade da arte seja a autorreflexao.

A primeira tentativa de formulagao desse conceito inacabado ocorre ainda no
periodo de juventude, quando o curto ensaio “Estilo tardio de Beethoven” (Spdistil
Beethovens) € redigido em 1934. O texto chega a ser publicado em 1937 pela revista
Auftakt. No ano seguinte, Adorno se muda para os Estados Unidos a convite de Max
Horkheimer. L4 distribui o texto a colegas proximos, os intelectuais alemaes em exilio.
Dentre eles estava Thomas Mann, que transcreve parte do ensaio no Doutor Fausto.” O
boato a respeito do escrito entdo se espalha, o que envolveu o tema em expectativa e
acabou por tornar esse texto uma publicacdo aguardada por tedricos da musica e da
estética. A noticia, no entanto, encobria uma reflexdo obliqua, indireta e bem mais
extensa, que se desenvolvia a margem das andlises sobre Beethoven ainda ndo
divulgadas pelo autor. No curso dos anos seguintes, Adorno silenciosamente dava corpo
e forma ao tema, fosse no quadro tedrico da Dialética do esclarecimento e de Minima
Moralia, fosse na primeira grande suma de seu pensamento musical de juventude,
Filosofia da nova musica. Pode ser que o estilo tardio ndo se deixe nomear
explicitamente nesses escritos programaticos; sua dic¢do sombria incide, contudo, de
modo ainda pouco refletido sobre suas formas de apresentacao (Darstellungsform).
Simultaneamente, andlises curtas das pegas do chamado terceiro Beethoven
continuavam a ser escritas em cadernos pessoais. Sao o Adagio do op. 106, o Primeiro
Movimento do op. 111, a Diabelli-Variationen op. 120, as Seis bagatelas para piano
op. 126, o Quarteto de Cordas em do menor op. 131 entre outras (Adorno, 2004, p.
226). Mas a dificuldade em captar a fase tardia de Beethoven com a for¢a do conceito
ndo demorou a se manifestar, e em meio ao conjunto de analises surgem fragmentos que
atestam a necessidade de retorcer a formulagio de juventude. E o caso da pequena segdo
“Obra tardia sem estilo tardio” (Spdtwerk ohne Spdtstil), em que Adorno percebe uma
clivagem inesperada na producdo do terceiro Beethoven, e cuja escrita serve de
preparacdo ao ensaio mais longo, controverso e dificil acerca do tema: “Obra-prima
alienada: sobre Missa Solemnis” (Verfremdtes Haupwerk. Zur Missa Solemmnis). Assim
o conceito inacabado, longe de atingir um estagio satisfatorio para publicacao, acaba por
assistir a seu proprio adiamento, como se seu nome de batismo arregimentasse uma

homologia frustrante, como se seu destino lhe incumbisse uma meta-funcdo. S6 em

22 ¢f. e.g. ADORNO, 2004, p. 337, nota 231

42



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

1961 os dois textos sobre Beethoven viriam a conhecimento publico, quando Moment
musicaux € langado. O livro trazia algumas adverténcias em seu prefacio, sobretudo a
respeito do desafio que o tema constituia ao autor (Adorno, 2003 [GS 17], p. 12). Anos
depois, ao ser perguntado por Hans Mayer a respeito do significado de Missa
Solemmnis para o conceito de estilo tardio, Adorno deixa escapar sua irritacdo: “tudo
isso toca coisas tao infinitamente dificeis que s6 posso dizer: se eu tivesse a resposta, ha
muito teria escrito meu livro sobre Beethoven. O que, até entdo, ainda ndo consegui.”

(Adorno e Mayer, 1992, p. 140-141)

ESTILO TARDIO

O conceito de estilo tardio marca uma importante transicdo no pensamento
musical de Adorno. Em seu encadeamento dialético, ressalta-se dois pontos que
constituiram a reflexdo de juventude do autor. Em primeiro lugar, pode-se notar o adeus
ao ideal da arte organica, que ainda resplandecia a seu modo na consisténcia
(Stimmigkeit) das obras posta como critério judicativo para uma analise de seu teor de
verdade. Este passo deve levar a reinvencao de conceitos e nogdes célebres como
mediacdo (Vermittlung), expressdo (Ausdruck) e instante (Augenblick); contracdo e
irreversibilidade do tempo (Kontraktion der Zeit, Irreversibilitit der Zeit). Em segundo
lugar, uma suspeita até entdo pouco clara finalmente recai sobre a técnica de variagado
em desenvolvimento (entwickelnde Variation). O bom leitor em filosofia percebeu que
Adorno ainda privilegiava essa técnica no periodo de maturidade; o bom leitor em
musica percebeu o contrario, como depois se confirma em Darmstadt. Posta como
racionalizacdo da forma no campo das alturas, a variacdo em desenvolvimento sofreria
um longo processo de erosao no curso da obra de Adorno, até que esta técnica, que
marca tanto o Classicismo Vienense quanto o inicio da Segunda Escola de Viena,
colidisse com outros modos de conducdo, ou melhor, configuragao do material. O longo
processo de erosdo e reformulacdo se exibe em detalhes no encadeamento dialético da
tipologia do tempo musical. A filosofia de Adorno a emula. O estilo tardio realiza uma
tor¢ao dialética na dominagdo do tempo e na renuncia feliz, atestando de modo
surpreendente o teor de verdade da imagem e da justaposicdo acompanhado por um

certo elemento dindmico (Adorno, 2004, p. 135-137).

43



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Recepcao e historiografia da ultima fase de Beethoven sdo revistas ainda no
texto de 1934, “Estilo tardio de Beethoven”. Adorno relembra o desconforto que a
producao mais avancada dos compositores geralmente provoca na critica musicologica e
historiografica. A essas obras parece sempre faltar ancoragem nas praticas
composicionais de seu tempo ou haver desinteresse pelos problemas em pauta nas
correntes artisticas que vigoram. Sdo avalizadas como produtos de uma subjetividade
efusiva, pura intengdo (/ntention) do artista. Desobrigado de qualquer vinculo com os
grandes temas universais ou mesmo com a realidade efetiva, o compositor enfim
poderia desfrutar de sua reputacdo. Obras tardias seriam a imagem do compositor como
pessoa singular, individuag¢do frente ao todo (Ganze) ou a sociedade (Gesellschaft);
reflexo imediato de sua personalidade. Por sua vez, “Obra-prima alienada: sobre Missa
Solemnis” estd assentada sobre o diagndstico de tempo do poOs-guerra, o mundo
administrado (verwandelte Welt), e portanto aperta o passo: a critica teria
desempenhado uma neutralizagdo da cultura (Neutralisation der Kultur), que “indica
mais ou menos a reflexdo geral em que configuragdes espirituais perderam seu vinculo”;
teriam convertido as obras em “objetos de pura intuicdo, mera contemplacao”, bens
culturais que galvanizam a aproximagdo entre extremos, a for¢ca do paratatico, um
museu com bonecos de cera em que, com semblante bonachdo, Nietzsche e Kant se
saudam (Adorno, 2004, p. 204). Diante da dificuldade em interpreta-las, cede-se muito
rapidamente a biografia do autor; perde-se de vista a friccdo entre obra e historia,
retrocedendo ao plano mais baixo do teor de coisa (Sachgehalt), o psicologismo. Obras
tardias seriam puro produto da vontade do artista, como se o material historicamente
formado ndo lhe impusesse qualquer lei na composi¢do. No momento de velhice,
Beethoven se tornaria um compositor de reflexdes sobre sua vida. Perdoado o fracasso
ao articular teor de coisa ou material, a reputagdo do autor garantiria entdo um estatuto
paradoxal as Ultimas obras: mesmo incompreendidas, sdo tomadas como fruto de uma
genialidade incontestavel e indexadas a historia da arte na condi¢do de documentos,
venerados sabe-se 14 por qué. Tudo se passa como se a proximidade da morte encobrisse
o incompreendido, estabilizando os conflitos imanentes a lei peculiar de sua

configuracdo. Nosso génio ¢ agora um furibundo, cabe-nos respeita-lo.

Em oposicdo ao recuo psicologista, obras tardias estariam marcadas por um
carater enigmatico. Nao se trata do estatuto mais geral que Adorno desde sempre atribui

a arte, sua nao-participagdo (nicht Mitmachen), o residuo metafisico que as eleva a

44



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

condicdo de ndo-ente (nicht Seiende), com todas as consequéncias que essas teses
incutem na politica, na ontologia, na teoria do conhecimento. Adorno escreve no texto
de 1934 que a Appassionata seria “certamente mais densa, mais cerrada, ‘mais
harmonica’ que os ultimos quartetos, mas igualmente muito mais subjetiva, mais
autonoma, mais espontanea.” Alguém poderia acrescentar: mais compreensivel e clara,
com carater de linguagem mais amplo, um material menos resistente ao pensar, bem
definido e acessivel; a Appassionata faria sentido. Mas “essas ultimas obras afirmam
diante dela [a Appassionata] o primado de seu segredo. Onde ele repousa?” (Adorno,
2004, p. 181). Assim, deve-se voltar para a analise das construgdes (Gebilde), i.e., ao
modo como material e lei imanente da forma (immanentes Formgesetz) se articulam na
aparéncia estética e no decurso musical (Adorno, 2004, p. 180). Ao analisar as
composi¢des do Beethoven tardio, Adorno aponta precisamente para o caminho oposto
a que a historiografia seguiu: ndo haveria nenhum déficit de objetividade, nenhuma fuga
das determinagdes historicas no estilo tardio, tampouco o sobredimensionamento da
subjetividade. Ao contrario, a lei imanente da forma estabeleceria um modo muito
especifico de relagdo com a histdria e as formas herdadas (Adorno, 2004, p. 181). Nesse
sentido, conceitos e no¢des como aparéncia, totalidade, ideal orgénico, universalidade
de sentido, expressdo, prevaléncia da subjetividade composicional... tudo isto serd
paulatinamente negado, colocado em suspensdo, por vezes inteiramente rejeitado. O
estilo tardio de Bethoveen toma entdo distancia do periodo heroico, e o ideal de
reconstrucdo racional das formas herdadas ¢ conscientemente rejeitado. Em outras
palavras, esse gesto ndo poderia ser compreendido como fruto do acaso nem como se
suas Ultimas obras informassem mero capricho no plano da composi¢ao. Tampouco por
algum tipo de insuficiéncia, € nem mesmo em razao da surdez ou velhice. Falou-se da
tendéncia historica do material musical, j4 manifestada no novo tema da Eroica. Ali
Adorno enxergava uma tentativa de se desvencilhar do momento de inverdade do
intensivo, que se aprofundaria nas elocubragdes nostalgicas da consciéncia configuradas
como catatonia feliz, mas ideologica, no tipo extensivo. Essas tentativas de fuga
obedeceriam, no entanto, uma necessidade histdorica do material, prentincio e preparacao
para a técnica do estilo tardio. A chave para interpretar o curso da producdo de
Beethoven manifesta-se, assim, no momento preciso em que o novo tema revela a
compulsdo pela totalidade, dessensibilizagdo do material musical e violéncia da
racionalizagdo integral. A inverdade do intensivo sofre uma critica no estilo tardio, que

ira depor o aparato subjetivo na composi¢ao em favor da coisa (Adorno, 2004, p. 269).

45



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Em outras palavras, Beethoven ird abandonar a exigéncia de verdade
(Wahrheitsanspruch) do intensivo com vistas a formular uma critica da verdade que, ao
fim, tenciona uma verdade mais elevada (héheren Wahrheit). Critico de si mesmo,
conduz por tabela uma critica a todo sistema idealista de pensamento. “A verdade

acerca da inverdade de Hegel” (Adorno, 2004, p. 36).

Uma macro-ruptura se insinua. Comparada a conceituagdo musical do tipo
intensivo, ele se demonstra de pronto no ressurgimento da polifonia, que passa entdo a
transcorrer junto a monodia nas ultimas composi¢cdes. Assim se iniciaria uma
apropriacdo peculiar da dialética sujeito-objeto por parte de Beethoven. Veiculo da
subjetividade composicional no periodo heroico, a monodia passa a conviver com
intuigdes (Anschauung) emaranhadas, entrecruzadas, atravessadas pela técnica de
contraponto proveniente da fuga, o que demarca o excesso e sobredeterminagao daquilo
que aparece, como a se possibilidade de produzir objetos da experiéncia inevitavelmente
lhe fosse sequestrada, ao menos no sentido ambicionado pelo idealismo alemao. Esta
paisagem dominada por uma hiperimanéncia das intui¢cdes pode ser notada de modo
mais evidente em pecas como a Grofle Fuge op. 133, a fuga da Hammerklaviersonate
op. 106 e Missa Solemnis, em que a ruptura entre monodia ¢ polifonia surge de modo
mais evidente e equilibrado.” Adorno percebe essa recuperagdo peculiar da polifonia e
do trabalho de contraponto ja em 1934, e interpreta essa combinagdo inesperada com o
conhecido motivo de Benjamin: o estilo tardio transitaria ‘“entre extremos, na
compreensdo técnica mais precisa: aqui a monodia, o unissono, o ornamento, 14 a
polifonia, que imediatamente se eleva sobre a monodia.” (Adorno, 2004, p. 184). Ha
boas razdes para concentrar o argumento neste ponto. Mas essa divisdo em extremos
apenas recobre um exercicio muito mais longo, uma configuracdo paratdtica e
microscopica da forma que lhe caracteriza mais propriamente e retorce a funcdo das

convengdes ao por um outro conceito de subjetividade (Adorno, 2004, p. 54).

O carater enigmatico do estilo tardio de Beethoven residiria no papel das
convencdes. Enquanto a inflexdo intensiva para o material musical visava arrancar a
forma da posicao de receituario e condicionante, regenerando-a através da razdo, o

estilo tardio enxerga essa mesma determinagdo externa com distanciamento. A mudancga

2 Apesar da presenca surpreendente da polifonia e do trabalho de contraponto, Adorno enfatiza a0 menos
em uma ocasido a prevaléncia da monodia, o que informa a tor¢ao dialética do intensivo e das bases do
classicismo vienense no estilo tardio de Beethoven. Cf. e.g. Adorno, 2004, p. 264.

46



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

no papel das convengdes pode ser notada no 4° movimento do Quarteto de cordas em si
bemol op. 130, conhecido como Alla danza tedesca. La se exibe uma transformagio
significativa da linguagem musical no estilo tardio, bem como por que Adorno insiste
tanto em um “enigma do convencional” (Rdtsel des Konventionellen) nas tltimas obras
de Beethoven. Como ja foi notado por Nikolaus Urbanek (Urbanek, 2010, p. 239), a
transformacdo da linguagem musical assume a forma de uma erosdo (Aushohlung), ou
ainda uma desnucleacido (Ent-Kernung), levando o discurso musical a se apresentar
como simples fachada.** De saida, o titulo que Beethoven lhe atribui ja exibiria o jogo
pretendido pelo movimento (Menke, 2005, p. 40s). Ao empregar a lingua italiana, “Alla
danza tedesca” sugere uma forma-danga, mas ndo exatamente no feitio alemaio.
Beethoven evita sua lingua materna, como se a composi¢ao buscasse algum tipo de
distanciamento da forma nacional, a Deutschen Tanz. Essa expectativa acaba contudo
surpreendida, pois o movimento encampa a ambiguidade do titulo e apresenta ao
publico uma danga alema que ndo € propriamente alema. A estrutura formal da peca
segue € nao segue a convencdo: um minueto com repetigdes motivicas literais
(compassos 1-24); Trio (compassos 25-80); minueto com repetigdes variadas
(compassos 81-128); e Coda (compassos 129-fim). O ponto de atracdo do movimento ja

comega a se exibir. Abaixo, um excerto da reexposigao.

Beethoven, Quarteto de cordas em si bemol maior op. 130, compassos 75-84

* Alla danza tedesca é um movimento preterido no classico de Theodor Helm, Beethovens
Streichquartette. Helm prefere saltar a analise dessa parte do op. 130, com a justificativa de que “um
movimento tdo despretensiosamente amavel” ndo necessitaria de comentario (1921, p. 213). Mas, assim
como defende Urbanek (2010, p. 240), a construgdo da linguagem musical nesse movimento parece ir ao
encontro da constatacdo de Adorno a respeito do estilo tardio. Nesse sentido, retomar sua analise pode se
mostrar frutifero.

47



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A entrada ndo ¢ aqui indicada previamente, seja pela transi¢ao ou pela cadéncia.
Seu carater repentino sugere imediatidade, algo de contingente (Chua, 1995, p. 191ss).
Comparada com a entrada da reexposi¢do do Trio Erzherzog, € possivel afirmar que
Alla danza tedesca aprofunda o carater de fragmento do discurso musical. O movimento
dispensa a lenta preparagdo das vozes, as modula¢des para o quinto grau e para o
relativo ou mesmo transi¢des que suavizassem o inicio da se¢do. “O fenomeno musical
nao se esforga mais em manter a aparéncia de um produto imanente ao acontecimento
formal, mas ingressa simples e imediatamente no lugar correto” (Urbanek, 2010, p.
241). Com isso, pode-se aferir uma constatacdo importante de Adorno a respeito das
convengdes no estilo tardio de Beethoven. Embora ainda nio aparega no texto de 1934,

£ 1. e., certa

suas anotacdes mencionam frequentemente os termos Kahle e Nackhei
ideia de nudez que marca o estilo tardio. A imediatidade no aparecimento das secdes e
protocolos, a falta de uma reconstrucdo racional através da técnica de variacdo em
desenvolvimento, tudo isso leva a forma a se apresentar como invélucro vazio (leere
Hiille), transparéncia, cavidade, o embarago em afirmar uma construgdo que evitasse os
tragos ideoldgicos da justificagdo racional, momento de inverdade do periodo heroico.
Nesse sentido, forma e tonalidade sdo verdadeiramente historicizados. Eles aparecem
fora do regime da universalidade e necessidade em sentido enfatico, ja que

simplesmente “estdo ai”. Sem qualquer interesse ou ocupacao com tema, “a tonalidade

fala por si mesma.” (Adorno, 2004, p. 187)

Assim a ambiguidade, presente desde o titulo e nos primeiros compassos, parece
fundamentar uma ars combinatoria. Chua (Chua, 1995, p. 193) e Urbanek (Urbanek,
2010, p. 244) empregam uma analise do “Trio” para demonstrar tal procedimento. Entre
0s compassos 56 e 74, ocorreria uma combinagdo de diferentes motivos, ja apresentados
anteriormente. Os temas desse trecho derivam da constru¢cdo motivica do movimento:
um dos motivos do Trio sucede de uma diminuicdo da linha do violoncelo nos
compassos 9-10, que desmonta longos motivos ou combina¢des motivica para, a seguir,
monta-los novamente. O procedimento combinatério contesta, entdo, a aparente
simplicidade do trecho, que até aqui se constituia de grupos de quatro compassos

igualmente formados na superficie sintatica e estrutural.

> Cf. e.g. uma curta analise do op. 101 em Adorno, 2004, p. 185.

48



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

-

—_—

o

T =

-

EEE ¢ . .
= =

111

P sempre plane

e P - i ee——— W Y i
P pr P Pt PR S 2 LN
- E T ﬁ— il L dilr .- —]
P gempre plane A R
— § 1 e
N — I ——— e W - W —rt
ST TrEEsIT ==L S SE===== SE ==
— sempre planao = | o ﬂ"f_,_:
Fo ~
P, b B e =l —
G ——— RSNt Tt e |
— - | = T —— T — ' —r—
] sempre plana L B L ) —
e oy . Py o
Efrapn a? o o a0 1o a aas af
e s === === =i
sEmpre plano
e
s =TI 1 | o o
EEmpre ;.lr'u.rru\“""'-—-"
pr—r— L
- — —r e —t
e ot T ST
N R i — Lo fwi= ¥ —
sempre plane i
= X W A PR
Y e et S S S

fj._ J - _-..ii..._._ e :i.- T

Beethoven, Quarteto de cordas em si bemol maior op. 130, compassos 56-74

Sintaxe e forma musicais permanecem, mas estdo despidas. Abaixo da camada
de superficie, ocorre o procedimento de combinacdo, que revela algo decisivo no estilo
tardio: a ars combinatoria trabalha contra a linguagem ou, como escreve Urbanek, ela
“possui tragos hostis a linguagem” (Urbanek, 2010, p. 246). Um processo de subversao
do sentido corre pelas galerias subterraneas da forma. Mas o sentido ndo ¢ exatamente
negado — ele ¢ desconstruido, ou melhor, de-construido. Ao mesmo tempo, a
prevaléncia de uma superficie comprometida com os protocolos da forma, sem que seja
possivel estabelecer mediacdes entre os caracteres ou elaborar integralmente o
movimento, leva as relagdes de causalidade do discurso musical a perda de sentido. A
estrutura antecedente-consequente estd 14. Mas nada na regido subcutanea a justifica.

Falta-lhe auskomponieren.

A técnica de Alla danza tedesca, i.e., a intromissdo de uma arte combinatoria em
meio a convencdo imediatamente posta, desencadeia dois processos significativos na
tecitura da peca, a abstracdo (Abstraktion) e o encurtamento (Verkiirzung). Neste ponto,
uma caracteristica distintiva pode entdo ser notada: se a brevidade das composi¢des se
destacava no atonalismo livre, que aprofunda a técnica de variacdo em

desenvolvimento, a estética musical de Adorno viria a enxergar na abstracdo uma

49



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

novidade. “Consuma-se um processo de encurtamento e abstragdo junto a todos os
sintomas do grande estilo tardio.” (Adorno, 2003 [GS 18], p. 322) Assim se elabora
uma é€nfase no abstrato (Betonung des Abstrakten) ou uma abstratidade (Abstraktheit)
do discurso musical que provoca uma cristalizagdo semantica ao retorcer o plano
sintatico, até que o mesmo acorde expresse sempre o mesmo sentido,
independentemente da progressio em que ele se inscreve. Com isso ocorre uma
amortizagdo da harmonia em sentido amplo, que paradoxalmente se origina da
resisténcia a subsuncao do sempre-mesmo (das Immergleich), dessensibilizagdo do som
ao torna-lo fungivel nas relacdes harmonicas, trabalho dos temas e motivos como mera
homologia do trabalho social, da atividade. Ao abandonar a mediagao estética da técnica
de variacdo em desenvolvimento, o sempre-mesmo se exprime enquanto tal — e,

portanto, enquanto verdade (Adorno, 2004, p. 227). No momento em que linguagem e

o~

fachada convergem entre si, o acorde torna-se arredio a mistificacdo do capital e
pretensa liberdade de comércio. Com isso, o segredo de sua fung¢do fala por si mesmo, e

o estilo tardio de Beethoven alcancaria a concregio de seu teor.?

Adorno havia tracado as relagdes de parentesco originario em Beethoven
associando sua obra tanto as teses de teoria do conhecimento do idealismo alemao
quanto as dimensodes politica e historica da Revolugdo Burguesa. Pouco a pouco,
surgem aspectos ideoldgicos ou momentos de inverdade em tais aproximagdes: 0 caso
de Kant se condensa na simples reproducdo das formas herdadas da convengao, passo
que retroage sobre seu momento de verdade, a regeneracao da sonata pela racionalidade
assentada no sujeito; quanto a Hegel, o problema da positividade do todo como
quintesséncia da negatividade antecipa a conhecida critica de Adorno a
dessensibilizacdo do material musical, que surge de modo insistente em Filosofia da
nova musica. Ja a critica do parentesco Beethoven-Hegel retroage sobre a técnica de
variacdo em desenvolvimento. Se, de inicio, o emprego da técnica parecia valorizar o
detalhe frente a frieza da mera obediéncia a convengdo, ela se revela em seguida como
garantia arbitraria da forma e do sentido tonal, desdenho aos outros parametros do som
e hipostase da construgdo musical baseada unicamente no plano das alturas. Certo ou

errado, Adorno insiste que a reexposi¢do na Eroica marca um gesto agressivo de

*® Uma analise das Variagées Diabelli (Diabelli-Variationen) confirmaria os fendmenos musicais
identificados em Alla danza tedesca. Na verdade, poderia se demonstrar ndo somente uma historicizagao
plena das formas, como também da propria linguagem tonal. Nikolaus Urbanek ja apresentou esses
resultados, como tantos outros musicélogos interessados em filosofia da musica. Cf. Urbanek, 2010, p.
247ss; cf. tb. Dahlhaus, 1987.

50



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

interrupcao dialética em Beethoven, um “¢ assim” (so ist es) de cuja violéncia se nota o
voluntarismo, uma reafirmacdo enérgica da forma que gostaria de ignorar as
implicagdes mais profundas da introdu¢do de um novo tema. Caracteres que pertencem
a macroestrutura da sonata provam-se dependentes da tonalidade e da técnica, abrindo

espago para a critica.

Todos esses problemas sdo reapresentados em nova chave. A critica
musicoldgica, i.e., a andlise do teor de coisa ou do material, confessa a dificuldade da
historiografia e da recepcao nas Ultimas obras de Beethoven; “a arte sempre tem seu teor
no proprio fenomeno (Erscheinung)”; “a relagdo das convencdes com a subjetividade
deve ser entendida como a lei formal de que escapa o teor das obras tardias, se elas
devem verdadeiramente ter mais importancia do que reliquias tocantes” (Adorno, 2004,
p. 182). Beethoven deve entdo ser reenviado a seu tempo historico, e a subjetividade
musical das obras tardias, revelar seu nicleo temporal da verdade, seu teor concreto. A
apresentacao de formulas convencionais nuas e clichés dos livros de harmonia
retomariam assim os eventos da Revolugcdo Burguesa, e a suspensdo da passagem do
tempo pela configuracdo que desmembra os momentos até a perda de sentido reconstitui
na partitura uma abdboda ainda estrelada, mas em pedagos, o céu semantico que
desabava sobre a cabeca de nobres e assistentes de manufatura, aristocratas e mestres de
guildas. O tempo se acelera na configuragdo de uma subjetividade musical intensiva,
que passa a determinar os objetos da experiéncia. Mas, no estilo tardio, 0 momento
historico da revolugdo aparece suspenso; com ele, os acontecimentos singulares
retrocedem ao estatuto de intuicdo; eles cintilam novamente enquanto tomam corpo para
a atividade interpretativa do pensar, até que a fixacdo em elementos preteridos pela
historia universal possa ganhar rugosidade e liberar novas camadas de teor de coisa,
cifras de tendéncias objetivas. Com isso se agu¢a a visdo de Beethoven, naturalmente
partilhada pelo Horkheimer da década de 1940. “Na Revolucao Francesa parece estar
condensada a histdria posterior. [...] O Estado regulava a economia. [...] A Revolucao
Francesa constituia a tendéncia ao totalitarismo” (Horkheimer, 1972, p. 103). Em uma
analise longa, Horkheimer argumenta que o desejo de liberdade contra o Antigo Regime
foi muito rapidamente adestrado, que cada momento da revolugdo foi arrastado em
favor de uma nova centralizagdo do poder. Mesmo “a luta contra a Igreja ndo se
originava da antipatia com a religido, mas do principio de que também a religido tinha

de ser incorporada a ordem patridtica e servir a esta” (Horkheimer, 1972, p. 103).

51



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Horkheimer e Beethoven: ambos reconhecem, na formacao do Estado, a conducdo da
historia e a aniquilagdo do individuo (/ndividuum); ambos lamentam o monopdlio

econOmico e o desaparecimento da politica.

Beethoven reage a essa tendéncia objetiva entdo descoberta. Por meio da
suspensdao do curso do tempo, reavaliar a Revolucdo Burguesa enquanto evento
emancipatorio, quintesséncia do Esclarecimento e digno de inscricdo na historia
universal; compreendé-la como algo que passa, mera temporalidade disposta, ela
também, em uma série sem fim. A configura¢do do teor de coisa na obra demonstra
assim o esvaziamento de seu significado no momento em que a subjetividade se retrai,
provocando a desnucleacdo do material musical. A renuncia em configurar com a
espontaneidade do sujeito ou com a dindmica dialética cada caractere legado pela
tradi¢do ¢ sua despedida ao movimento iluminista, maneira de apontar, por conseguinte,
certa descrenga de que o Estado seria mesmo a manifestacdo acabada da razdo; de que a
atividade burguesa, cujo valor de uso ¢ certamente importante para a reprodugao social,
pudesse inaugurar uma figura mais elevada do todo ao desenvolver as forcas produtivas;
finalmente, de informar os limites do sujeito no Iluminismo e reafirmar que a teoria do
conhecimento ndo pode mesmo galgar a ideia de liberdade. A essa altura, Beethoven ja
se tornou um kantiano reincidente. Mas sua nova recaida age de maneira subterranea
contra o proprio Kant. E certo que o colapso da irreversibilidade e da contragio do
tempo atua sobre o proprio Kant e as teses de filosofia da historia do [luminismo em
geral. Em Beethoven, a nocdo de progresso se escandaliza enquanto assiste a uma
histéria escarpada, cheia de arestas, por vezes em estilhacos, que ndo admitiria uma
pretensa paz perpétua; a multiplicidade de momentos historicos também provoca um
curto-circuito naquele duplo movimento dialético, o ciclico e o ascendente; ¢ uma
tentativa de organizar o decurso musical em etapas para a luta de classe colidiria tanto
com a linearidade entrecortada quanto com a recuperagdo do material herdado. Mesmo
assim, o estilo tardio avanga na critica a Kant quando comparado ao intensivo. Ele nao
demonstra somente um intelecto dinamico, combinagdo estranha com o idealismo
absoluto que solapa a subjetividade transcendental; antes, sua rejeicdo se exibe em um
topico estritamente kantiano, qual seja, a de um conhecimento fundado no sujeito,
conhecimento limitado, mas possivel. Com a retragdo da subjetividade musical, também
a justificacdo do conhecimento no préprio sujeito deve dar um passo para tras. A

convengdo vazia, reduzida assim a cliché, perde seu carater universal e necessario; ¢

52



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

apresentada como “monumento do que foi” (Denkmal des Gewesenen), e exibe a

historicizag¢ao das formas e da propria tonalidade (Adorno, 2004, p. 184).

As teses em filosofia da historia mostram-se muito mais proximas a Benjamin
no estilo tardio de Beethoven, provavelmente também no estilo tardio entendido como
conceito mais abrangente (Uberbegriff). Sabe-se que essa tematica perpassa sua obra
como um corte transversal, assumindo figuras diversas de acordo com o periodo de seus
escritos. Uma aproximac¢do ao Drama barroco soa, contudo, inequivoca. O estilo tardio
alinha os momentos historicos em uma série, assim como o fazia o conceito de origem
(Ursprung). Seguindo um debate efervescente da filosofia alema no final do XIX e
inicio do XX, Benjamin emprega o conceito de origem como critica a histéria hegeliana
do espirito, ainda que, no Drama barroco, ele transite inicialmente pela estética, em
franca oposicao a classificacdo genética (genetische Klassifikation) proposta por Croce.
A origem ¢ “uma categoria plenamente historica” (Benjamin, 1974 [GS 1.1], p. 226;
trad. Benjamin, 1984, p. 67). Ela se evade tanto da apreciacdo genética dos géneros
artisticos quanto da totalidade de momentos reunidos em torno da justificacdo racional,
como se cada etapa da historia passivel de reconhecimento — mesmo os periodos de
guerra — fosse imanente a propria razado e sua asticia. Assim a narragdo da histéria
universal por Hegel assumiria, contra sua intencao inicial de reabilitar o devir, algo de
previamente dado, um elemento estatico, supratemporal, que se demonstra a medida que
o sofrimento ¢ tragado pelo espirito como seu negativo e as mais variadas eras se
descaracterizam ao ganhar fundamento teleolégico. Em outras palavras, o universal
concreto, entdo garantido pela efetivacdo da ideia, se daria as custas de uma abstragao
do devir histdrico pelo ser ai hegeliano. Com Benjamin, a dimensdo supratemporal da
historia ¢ assumida desde o principio no conceito de origem; o progresso processual da
historia do espirito se desfaz, e ela se desmembra em momentos de igual peso, todos
eles ossificados, cristalizados. Ela ndo aparece mais como processo continuo, mas como
sucessdo ou justaposicao horizontal de esferas completamente separadas — uma histéria
do espirito em fragmentos. Nota-se aqui uma inclinagdo obviamente materialista, mas
que beira também o positivismo em seu olhar escarpado sobre a historia, certa
influéncia do neokantismo tdo importante a Benjamin nas décadas de 1910-20, e do
qual ele se previne ao interpretar o teor de coisa historico (Tiedemann et. al., 1995, p.
66; trad. Tiedemann et. al., 2021, p. 556-557). A historia como uma enorme ferida

coagulada.

53



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A coordenagdo da historia em esferas justapostas encontra um correlato
importante na obra de Adorno. Com ela, a conceituagdo marxiana se aprofunda no estilo
tardio. Nao se trata ainda da tdo citada historia natural (Naturgeschichte), apropriacao
da ultima parte do Drama barroco e da recuperagao da ideia hegeliana de segunda
natureza (zweite Natur) por Lukacs, em Historia e consciéncia de classe. A importancia
desse conceito em seu corpus € bastante conhecida. Ele desponta na obra de Adorno no
periodo de juventude e reaparece nos anos 1960, mas cai em desuso durante sua fase
madura, periodo em que se observa uma filosofia da histéria ainda mais cerrada, ainda
mais proxima a Benjamin. Em uma das publicagdes preparatorias a Dialética do
esclarecimento, Adorno retoma tragos do Drama barroco: a escrita fragmentaria de
“Retlexodes sobre a teoria de classes” talvez antecipe a critica da razao formulada junto a
Horkheimer, e o texto se condensa em uma aproximacgdo da dialética na historia
enquanto ressalta um elemento manifestamente estatico em seu decurso. O primeiro
fragmento aprofunda o conceito de origem na luta de classes capitalista, i.e., na luta de
classes em sentido especifico, a oposi¢do entre burguesia e proletariado. Ao abordar o
periodo dos monopodlios, este momento histérico aparece como mais uma esfera
supratemporal, combinando Benjamin com a analise socio-econdmica entdo oferecida
por Pollock e com o conceito marxiano de pré-historia (Vorgeschichte). Para a
conceituagdo em filosofia da histéria, a tese do capitalismo de Estado em Pollock
aludiria a reincidéncia perene do mesmo; assim o diagndstico dos anos 1940 pode ser
reenviado ao passado com ajuda da luta de classes em sentido amplo — a oposicdo
marxiana entre opressor € oprimido; finalmente, Adorno banha o estatuto da historia no
conceito de origem, que evita infundir o decurso temporal de qualquer desenvolvimento
qualitativo, qualquer telos. Isso se nota sobretudo na entonagdo e em sua terminologia,
que tingem o diagndstico de tempo com uma possibilidade de emancipacdo quase
messianica. “Velho erro” (alten Unrechts), “erro historico prescrito” (verjdhrtes
historisches Unrecht), “imutabilidade” (Unabdnderlichkeit), “vestigio do antigo
sofrimento” (Spur von altem Leiden), “ruina” (Ruine). “Da mais recente figura do erro,
a luz incide continuamente sobre o todo” (Adorno, 2003 [GS 8], p. 374; trad. mod.
Adorno, 2020, p. 260). “Assim, em todas as mediagdes antitéticas a historia permanece
como um juizo analitico desmedido” (Adorno, 2003 [GS 8], p. 375; trad. mod. Adorno,
2020, p. 260). “O sistema da historia, a elevagdo do temporal a totalidade do sentido,
suspende o tempo em sistema e o reduz ao abstratamente negativo” (Adorno, 2003 [GS

8], p. 375; trad. Adorno 2020, p. 261).

54



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

O recuo a “Reflexdes sobre a teoria de classes” persegue, contudo, um outro
motivo. Diferentemente de “Ideia de histdria natural”, esse escrito tematiza o papel do
desenvolvimento técnico no periodo monopolista, que reaparece na Dialética do
esclarecimento ¢ ganha seus ultimos contornos décadas mais tarde, no discurso
“Capitalismo tardio ou sociedade industrial?””. Em uma alusdo rapida, Adorno menciona
0 véu tecnolodgico (technologischen Schleier) que recobre o todo, forma de coesdo e
unidade que, junto da dominacdo psiquica pelas mercadorias da industria cultural
(Kulturindustrie), prova-se um dos tragos que mais bem caracterizam o capitalismo nos
paises desenvolvidos (Adorno, 2003 [GS 8], p. 390; trad. Adorno, 2021, p. 271). A
fungibilidade das ocupagdes nesse estagio do trabalho social combina a si mesma com
aquela compensagdo extraecondmica da miséria crescente, a saber, a melhoria das
condigdes e do padrao de vida das camadas mais pobres pela técnica, o que conferiu
uma solucdo aparente as contradigdes sociais. Seu resultado, uma diferenga material
quase nula no interior da enorme classe oprimida e a redugdo do pensamento a uma
racionalidade classificatoria. “A diferenca entre o trabalhador e o engenheiro, cujo
proprio trabalho ¢ mecanizado, poderia resultar aos poucos no mero privilégio; sob a
demanda de especialistas técnicos pela guerra, revela-se o qudo flexiveis sdo as
diferengas e quio poucos os especialistas o s30” (Adorno, 2003 [GS 8], p. 389-390;
trad. Adorno, 2020, p. 271). A aproximacgao entre trabalhador e especialista, entre blue-
collar e white-collar, se demonstra no habito de apertar botdes, na mecanizagao
acachapante daquela divisdo social do trabalho origindria, i.e., trabalho manual e
espiritual. Assim a propria fun¢do do trabalhador em sua jornada diaria se confunde
com o uso das mercadorias, com o horario de lazer. “O homem na esteira de montagem
da Ford, que ¢ obrigado a puxar sempre a mesma alavanca, ¢ intimo do carro pronto, o
qual n3o contém nenhum segredo que ndo seria adiantado pelo padrdo daquela
alavanca” (Adorno, 2003 [GS 8], p. 389; trad. Adorno 2020, p. 271). Essa ascensdo das
forcas produtivas coloca novos problemas para a teoria social. “Em vista de tal
desenvolvimento técnico, as relagdes de producdo se mostraram mais elasticas do que
Marx imaginava” (Adorno, 2003 [GS 8], p. 355; trad. mod. Adorno, 1986, p. 63). Ela
anima também a pergunta que da titulo ao discurso de Adorno: diante de um
desenvolvimento técnico exponencial e um processo de industrializagdo pervasivo,
como compreender o elemento estatico das relagdes de producdao? Sua resposta
naturalmente ressoa a contradicdo inscrita na pergunta. Esse estadgio das forcas

produtivas teria imposto o trabalho industrial como modelo na sociedade, mesmo em

55



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

setores externos a producdo, como a administracdo, a esfera da distribui¢do e da cultura;
mas, em suas relagdes sociais de produgdo, a sociedade permaneceria capitalista
(Adorno, 2003 [GS 8], p. 361; trad. Adorno, 1986, p. 67-68). No mundo administrado, a
compreensdo do par conceitual marxiano encampa uma configuracdo dialética
inesperada: as forcas produtivas ainda tém preeminéncia sobre as relagdes sociais de
producdo, dado que o real determina o espiritual; mas a engenharia social e seu
dirigismo sdo tao poderosos que a técnica foi convertida em ideologia, o uso das forgas
produtivas passou a reforgar as relagdes sociais de produgdo vigentes. “Cria-se assim a
aparéncia de que o interesse universal s¢ seria ainda o interesse pelo status quo, e o
ideal seria a plena ocupagdo e ndo o interesse em libertar-se do trabalho heteronomo”
(Adorno, 2003 [GS 8], p. 363; trad. Adorno, 1986, p. 69). Eis a figura atual da aparéncia
socialmente necessaria (die aktuelle Gestalt gesellschaftlich notwendigen Scheins). Por
certo a petrificacdo da sociedade em sistema informa uma dominagdo profunda das
relacdes sociais de producdo sobre as forgas produtivas. Mas foram estas mesmas — as
forgas produtivas intelectuais — que ensinaram o dom da administracdo ao monopolismo
dominante. Dai a manutencdao inesperada de sua preeminéncia, ainda que elas se

mostrem enredadas, plenamente mediadas nas relagdes de producao.

A concepgdo de que as forgas produtivas e as relagdes de producao formam
hoje uma identidade e de que, portanto, se poderia construir a sociedade
diretamente a partir das forgas produtivas constitui a configuracdo atual da
aparéncia socialmente necessaria. Essa aparéncia ¢ socialmente necessaria
porque, de fato, momentos do processo social anteriormente separados,
inclusive os seres humanos vivos, sdo levados a uma espécie de denominador
comum. Producdo material, distribuicdo e consumo sdo administrados
conjuntamente. [...] Mas, essa consciéncia da sociedade ¢ aparéncia porque,
ainda que se dé conta da unificacdo tecnoldgica e organizatdria, deixa de ver
que essa unificacdo ndo ¢ verdadeiramente racional, mas se mantém
subordinada a uma regularidade cega e irracional. (Adorno, 2003 [GS 8], p.
368; trad. Adorno, 1986, p. 74)

Se retorndssemos a década de 1940, o apelo de Horkheimer permaneceria
acertado. Em “Estado autoritario, ele se vé forcado a reformular a bifurcacao
historicamente objetiva do capitalismo: ao invés de socialismo ou barbérie, o destino

das sociedades repousaria entre a planificagdo racional e a liberdade (Horkheimer, 1987,

p. 298).

Ao deduzir a tendéncia objetiva do capitalismo com os eventos da Revolugao
Burguesa, o estilo tardio de Beethoven abre um caminho alternativo a racionalizagao do

material musical. Espontaneidade subjetiva na determinagdo do objeto da experiéncia

56



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

ou subjetividade dialética como preparagdo do estranho (fremd): a retragdo do sujeito
resulta antes no acumulo de intui¢des e na sobreposicao de determinidades que eclodem
em uma filosofia da historia despida de justificacdo racional. Erosdo (Aushéhlung),
desnucleacao (Ent-kernung), nudez (Nacktheit) — esses conceitos musicais, produtos da
técnica de abstracdo, incutem um teor de verdade evasivo a filosofia classica alema.
Demonstram antes um proximidade estreita com o conceito benjaminiano de ruina,
frequentemente aludido por Adorno com os termos “escombros” (7Triimmer) e “fachada”
(Fassade). Benjamin ja havia formulado uma metéafora similar ao falar de Calderén. Sua
obra “aparece como uma parede de alvenaria, num prédio que perdeu o reboco”
(Benjamin, 1974 [GS 1.1], p. 355; trad. Benjamin, 1984, p. 201); se esse prédio tivesse
sido demolido, mas sua frente permanecesse preservada por decreto, entdo teriamos
uma imagem adequada ao estilo tardio de Beethoven. Essa fachada rica em ornamentos
se apoia em vigas envelhecidas, de material gasto e pouco trabalhado. A visdo de sua
frente ainda exerce encantamento; atras, ocultam-se os escombros do velho edificio. Sdo
bosques de colunas ao nivel do deserto (cf. Holderlin, 1969 [WuB 1], p. 133). “In nuce”
¢ seu motivo mil vezes repetido, em que se exibe um dominio ndo do sumariamente
indispensavel a forma, pois a economia do tardio se abre como superabundéncia e
ostentagdo, mas de toda uma tipica oferecida a retorica do ornamento, notadamente
desprovida daqueles artificios da arte de convencer, a mera disputatio. Fachada ou ruina
tornam-se a propria figura em que o todo estético aparece. Vale para Beethoven o que
Benjamin afirma sobre o teatro barroco. “E comum a todas as obras literarias desse
periodo acumular incessantemente fragmentos, sem objetivo rigoroso, confundindo
estereotipos com enriquecimento artistico, na incansavel expectativa de um milagre”
(Benjamin, 1974 [GS 1.1], p. 354; trad. Benjamin, 1984, p. 200). O milagre pelo qual
aguarda o estilo tardio decorre de seu olhar pétreo contra o curso do tempo. “Na historia
da arte, obras tardias sdo as catastrofes” (Adorno, 2004, p. 184). Assim elas se mostram
a exata contraparte da filosofia da historia classica alema; sdo ruinas eternas em
transi¢do; sdo o originariamente historico, i.e., algo posto desde o inicio, € o
monumento exemplar a toda uma época. Sua eternidade escapa do supratemporal pois ¢é

tempo petrificado.

Surgem assim problemas em estética e teoria do conhecimento. O contexto de
decadéncia nos periodos historicos que favorecem o florescimento do tardio impinge

uma sobredeterminacao do objeto que comprime a subjetividade. Por detras da fachada,

57



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

o sujeito se revela uma miniatura de si mesmo, por vezes impotente diante do fluxo
torrencial de fendomenos que lhe atravessam. Adorno aponta seu apequenamento na

esterilidade do conceito de expressao para o estilo tardio.

De todo modo, a lei da forma das obras tardias ¢ de um tipo que ndo se abre
com o conceito de expressdo. No ultimo Beethoven, ha construgdes as mais
“sem expressdo”, distanciadas; por isso que, de seu estilo tardio, gostava-se
tanto de deduzir construgdes novas, polifonico-objetivas, quanto aquele
carater pessoal intransigente. (Adorno, 2004, p. 180-181)

A guinada da expressdo para o sem expressdo (das Ausdruckslose) ira sinalizar
novamente a presen¢a de Benjamin. Este caso, contudo, nos remete a escritos anteriores
ao Drama barroco: nos remete a “Dois poemas de Friedrich Holderlin” e sobretudo a
“As afinidades eletivas de Goethe”. Em uma aproxima¢ao panoramica, pode-se dizer
que ambos tratam dos limites da investigacdo estética em filologia e seu suplemento
necessario pela filosofia; nos termos de Benjamin, a relacdo necessaria entre comentario
e critica, que culmina em teor de coisa e teor de verdade, sdo empregados com peso
conceitual por Adorno em sua obra tardia. A analise dos poemas “Coragem de poeta” e
“Timidez” demonstraria uma insisténcia permanente na unidade de forma e conteudo e
a necessidade de uma estética capaz de reunir esses conceitos classicos. Holderlin
mesmo abordara esse topico em seus ensaios com a categoria de cesura (Zdsur),
importante para Benjamin tanto na no¢do de forma interna (innere Form) quanto no
conceito de apresentacdo (Darstellung). A partir da comparacdo dos dois poemas,
surgem as primeiras linhas de uma “estética do sem expressido”,”’ conceito que, embora
ainda nd3o mencionado no texto sobre Holderlin, pode ali ser rastreado na atividade
composicional do artista posta como tarefa (Aufgabe) de perseguir a relagao efetiva
entre poesia (Dichtung) e vida (Leben), em outras palavras, de perseguir a lei imanente
dada pela ideia poética até o emudecimento do sujeito (Verstummen des Subjekts) — na
epistemologia critica do prefacio ao Drama barroco, at¢é que o conhecimento
(Wissenschaft) deixe de ser intencionado em favor da apresentagdo da verdade
(Wahrheit). “Timidez” se revelaria um poema mais bem sucedido que “Coragem de
poeta”, sua primeira versao, na medida em que, seguindo a terminologia de Holderlin,
nele se cumpre a lei poética até atingir o equilibrio entre a esfera dos deuses e a dos
mortais; nas palavras de Benjamin, até atingir “a identidade das formas intuitivas e
espirituais entre si € umas com as outras” (Benjamin, 1977 [GS2.1], p. 112; trad. mod.

Benjamin, 2011, p. 29) condensada no poetificado (das Gedichtete). Assim comega a se

% Formulagdo de Primavesi. Cf. 2011, p. 465.

58



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

erigir o sem expressdo, enunciado anos depois no ensaio sobre As afinidades eletivas,
quando Benjamin o vincula explicitamente ao declinio da aparéncia na obra.”® Ele
retoma o debate classico acerca da ambiguidade no termo phainomena (ou Schein, para
a filosofia alema), livrando-o do sentido de “brilho” ou “engano”, que Platao endereca
ao fendmeno em geral, mas acentua na obra de arte enquanto simulacro do ente. O sem
expressao mostra-se assim um conceito oposto a aparéncia. Ele converge com a cesura
por seu efeito antirritmico no desenvolvimento da obra e a medida que expoe a técnica
de composicao — como escreve Holderlin, sua mekhané (1969 [WuB 2], p. 729ss). Ele
exerce uma critica de arte totalmente diversa da filosofia classica ao ndo admitir a
sensualizag¢do da verdade pelo belo, antes atribui a este um sentido demoniaco, algo que
transfigura a obra e a mantém ainda atada a sua origem mitica. O sem expressao surge
como elemento ndo encoberto no curso da obra, fissura por onde a critica se infiltra para
interromper a totalidade da aparéncia estética. Desse modo, Benjamin tenta reconfigurar
a antiga unidade entre o bom, o belo e o verdadeiro; ndo admite que a beleza
simplesmente leve ao engano nem que a dialética seja submetida ao regime da ética,
mas reconstréi a unidade conservando conexdes entre as ideias platdnicas superiores
para garantir, por exemplo, a relagdo entre arte e verdade. Por debaixo da obra, contudo,
ndo repousa nenhuma verdade externa a si mesma, assim como nao ha nenhuma
esséncia escondida na beleza — ela propria € essencializada por Benjamin. “A beleza nao
¢ aparéncia, nao ¢ véu de uma outra coisa. Ela mesma nao ¢ fendmeno, mas esséncia
por completo, uma esséncia tal que, por certo, s6 permanece essencialmente igual a si
mesma sob o velamento” (Benjamin, 1974 [GS 1.1], p. 195). Eis por que critica e
mortificacdo da obra se confundem. O belo aparece somente através do véu, e o que €
desvelado deixa também de ser belo. A exposi¢ao do verdadeiro na obra € a interrupgao
da beleza, portanto a mortificacdo da obra que sobrevive como critica, como teor de
verdade que se eleva do sem expressdo. Ottilie, inspiragdo alegdrica para a beleza
essencializada; a novela do casal de jovens como fragmento que interrompe a forma-

romance; um Goethe atravessado pela cesura de Holderlin.

Adorno toma o conceito benjaminiano de sem expressdo para tematizar a

categoria de subjetividade composicional no estilo tardio. Diferente do que ocorre em

%% Assim se encaminha uma alternativa a justificacdo estética da vida proposta pelo jovem Nietzsche. Este
debate se encontra nas anotagdes preparatorias de Benjamin para a escrita do ensaio sobre As afinidades
eletivas. Elas ndo foram publicadas pelo proprio autor, mas estdo disponiveis nas Obras reunidas. Cf.
Benjamin, 1974 [GS 1.3], pp. 837-838.

59



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

As afinidades eletivas, ndo se trata mais de uma interrupg¢ao isolada, mas uma miriade
de caracteres, frases e passagens impassiveis de articulagdo segundo a logica intensiva.
Sem expressao € a obra como um todo; dai o sujeito possuido por um siléncio funebre,
acentuagao extrema da falta de sentido. Foi tomado por uma passividade que nos
permite falar ndo somente em mortificacdo da obra de arte pela critica, mas da propria
subjetividade composicional, que repde a critica a0 mesmo tempo em que a desafia.
Com isso torna-se possivel articular todos os elementos tedricos que orbitam a lei
formal do ultimo Beethoven: no trato rigido da subjetividade com as convengdes
repousa o gesto que inscrevera o sujeito no limiar de seu esfacelamento, nas palavras de
Adorno, seu pensar a morte (im Gedanken an den Tod). O objeto da experiéncia
determinado como cliché reverte-se em algo anterior a experiéncia, espontaneidade
bloqueada, esquematismo sequestrado que aproxima a representacdo de uma opacidade
paradoxal, pois cristalina, mas sem sentido, e o sujeito colide com a negag¢do de si por
motivos ndo hegelianos. “Tocada pela morte, a mao mestra liberta massas de material
que antes ela formava; os rasgos e saltos, testemunha da impoténcia finita do eu diante
do existente, sao sua ultima obra” (Adorno, 2004, p. 183). O psicologismo garante entao
sua vitoria de Pirro: ainda assim uma vitoria. A proximidade com morte estd no cerne
do ultimo Beethoven e do estilo tardio em geral — mas, apropriada pela explicacio
biogréfica, a morte assume o papel incomodo de substancia da obra que restabelece a
subjetividade espontanea como centro do decurso musical. Tudo se passa como se a
logicidade da arte ndo se desprendesse do real, como diz Adorno na Teoria estética,
como se a obra nao se elevasse a partir da empiria. Em seu circulo magico, a morte nao
aparece mais como a morte; estd atravessada por aquela refracao dialética (dialektische
Brechung) que caracteriza a arte e, no caso do estilo tardio, jamais se d4 como simbolo.
“[A morte] certamente ndo pode adentrar de imediato na obra de arte como seu ‘objeto’.
Ela ¢ imposta unicamente as criaturas, ndo as construcdes, e desde sempre aparece na
arte de modo fraturado: como alegoria” (Adorno, 2004, p. 182). A teoria do
conhecimento calcada no simbolo teria de abstrair as qualidades da coisa enquanto se
apodera dela como objeto ou acompanhar seu movimento provisoriamente até, num
cacoete tiranico, condensar tudo em um instante, que naturalmente nao contém tudo.
Teria de servir aquela intentio obliqua, tantas vezes algada inconscientemente a posi¢ao
de intentio recta. Totalmente diferente € o tardio. Benjamin menciona Creuzer e Gorres
no paragrafo “Simbolo e alegoria no romantismo”, citado a perder de vista pela forca

com que ele define a alegoria, facies hippocratica da histéria. Creuzer: processo de

60



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

substituicdo como marca inconteste da alegoria; Gorres: sumario de sua temporalidade
em caracteres como “‘em constante progressao”, “acompanhando o fluxo do tempo”,
“dramaticamente movel”, “torrencial”. O processo de substituicdo da alegorese em
Beethoven estd na abstratidade das convengdes: exposicao crua, sim, da morte — ndo do
sujeito, mas morte da torrente de intuicdes que, antes mesmo de se tornarem objetos,
desfilam na partitura enquanto perecem uma a uma, todas as esferas historicas
sucedendo-se como inimigas mortais umas das outras, presididas aqui pela fuga e a
sonata. A morte do sujeito ¢ somente um epifendmeno, alids prevenido de antemao por
ele proprio a medida em que faz mimesis no objeto. Assim o tltimo giro das relagdes de
parentesco originario finalmente se enuncia. Pois a asticia de um sujeito que se camufla
na narratividade catastrofica prova-se critica da razao pela faculdade mimética, salvagao
dos fenomenos, enfim, “disposi¢ao moral cosmopolita, ainda presente no fim da vida” —
o tardio como “representacdo da imaginacdo que estd de tal modo ligada a essa
diversidade das representagdes parciais no seu livre uso que para ela ndo se pode
encontrar nenhuma expressdao designando um conceito”, momento em que se presta
dignidade a “muito do inomindvel cujo sentimento d& vida as faculdades de
conhecimento e espirito a mera letra da linguagem” (Kant, 2016, p. 213-214). Cruza-se
a linha que separa a exposi¢do de um conceito indeterminado do entendimento para a
exposi¢do de um conceito indeterminado da razdo, da forma para o sem forma, a
representacao da qualidade para a da quantidade, marca do sublime desde Longino, mas
que, interiorizada no sujeito, inspira aquela grandeza absoluta que s6 se abre a intuigdo,
permanecendo anterior ao esquematismo sem se evadir da razdo sob regime do juizo
estético. Morte do sujeito € aqui morte somente de um certo estatuto da subjetividade. A
refracdo dialética que caracteriza a arte € sua seguranca frente ao perigo, de modo
analogo as descri¢des kantianas do sublime dindmico; sua resisténcia frente a catdstrofe
veloz lhe permite expandir a si mesmo rumo a espiritualizagdo (Vergeistigung) posta
como ideia reguladora, e ao fim da vida ele se prova generoso. “Assim as convengoes
tornam-se expressao na apresentacdo nua de si mesmas no ultimo Beethoven.” Através
das frestas, fissuras e cesuras irradia uma luz dibia, critica teoldgica da razao no duplo

sentido do genitivo, e que escapa por entre a paleta infinita de intuigdes expressivas.
Com a erupcdo da subjetividade, elas [as convencdes] se estilhacam.
Enquanto estilhagos, decompostas e abandonadas, elas mesmas por fim se

revertem repentinamente em expressdo; agora, ndo em expressdo do eu
isolado, mas da qualidade mitica da criatura e de sua queda, cujo limite as

61



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

obras tardias tragam de modo emblematico, assim como nos instantes de
interrupgdo. (Adorno, 2004, p. 183)

O esfacelamento do sujeito persegue, contudo, uma determinagdo objetiva; quer
dizer, seu processo de decomposi¢cdo acompanha uma lei inscrita na propria coisa,
levando a subjetividade a esbarrar em problemas ontologicos de ordem superior.
Adorno desdobra o conceito classico de conteudo (/nhalt) em uma formulagao menor, a
nocdo de estofo ou matéria (Stoff), para criticar a filosofia da arte de Hegel como
julgamento arbitrario pois excessivamente vinculado ao tema: s6 neste caso a obra se
tornaria mesmo manifestagao sensivel da Ideia. Ao contrario: no tardio, vé-se ressaltar o
trago eminentemente ontoldgico da obra a medida em que o conteido se vinga do tema
e o acimulo de material desafia a pergunta pelo qué. O teor de coisa dos periodos de
declinio resiste ao pensar — assim também o conteudo resiste a forma. Ali o conteudo
ganha peso; ao se precipitar sobre si mesmo, enrijece sua lei imanente, até que as
construcdes (Gebilde) se fechem a configuracdo artistica quase por completo, € a
subjetividade do tardio colide entdo com o “demasiado terreno” (Benjamin, 1974 [GS
1.1], p. 356; trad. Benjamin, 1984, p. 202). Nisto se exibe algo de monstruoso. O
acimulo de material ndo mediado pela subjetividade provoca uma dobra radical na arte;
encaminha ela mesma para seu proprio nucleo: debrugar-se sobre si mesma enquanto
coisa. A Teoria estética admite que toda obra de arte se configura como ndo ente. Mas
esse ens artificiosus, a obra tardia, torna-se consciente da pergunta por seu estatuto
enquanto a encarna. Também ai a lei de sua configuracdo permanece fiel a coisa e seu
teor. Sabe-se que a filosofia classica inscreveu a metafora do organismo tanto na arte
quanto na sociedade. “Porém uma coisa, quero crer, terds de admitir: que todo discurso
precisa ser construido como organismo vivo” (Platon, 1933, p. 69 [264c]). “Essas
consideragdes mostram, portanto, que a cidade esta entre as realidades que existem
naturalmente” (Aristote, 1970, p. 29 [1253a]). Adorno: “A veneravel unidade daquilo
que veio a ser, o direito natural da hierarquia na sociedade representada como
organismo, ja se mostra como unidade das partes interessadas” (Adorno, 1994 [GS §],
p. 373; trad. mod. Adorno, 2020, p. 259). Uma configuragdo imanente nao poderia se
contentar com a representacdo das contradigdes inerentes ao todo — ela seria ainda
demasiadamente pacifica. Antes, deve demonstrar uma contradicdo mais fundamental: a
contradi¢do do todo consigo mesmo. A sociedade se despede de sua constituicao
espontanea; por extensdo, perde aquela antiga afinidade com a ideia de organismo, se

revela como inorganica, algo de pré-ordenado, um acumulado de interesses que se

62



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

esforca em conferir sentido ao sem sentido, um particularismo excessivo que, fiel a
dominagdo, integra, e sobre o qual se equilibra sua unidade fragil. “As circunstancias
modificadoras sdo extraterritoriais ao sistema da economia politica, porém centrais para
a historia da dominagao. No processo de liquidagao da economia, elas nao sao nenhuma
modifica¢do, mas propriamente a esséncia” (Adorno, 1994 [GS8], p. 385; trad. mod.

Adorno, 2020, p. 259).

CONCLUSAO

Na identidade aparente entre forgas produtivas e relagdes de producdo repousam
os contornos gerais das formas gastas; no véu tecnoldgico reflete-se a miriade de
material ossificado produzido pela técnica de abstracdo. Este parentesco entre
capitalismo tardio e estilo tardio pode com todo direito se erigar. Mas a arte manifesta o
que a sociedade dissimula: & medida que a coisa se fecha ao sujeito, o acumulo de
material pde a aparéncia como sem aparéncia, ndo ente por exceléncia. Benjamin
também sabia disso (cf. Benjamin, 1974 [GS 1.1] p. 356); Adorno o acompanha: “a
violéncia da subjetividade nas obras de arte tardias ¢ o gesto explosivo com que ela
abandona as obras de arte. Ela as explode ndo para se expressar, mas para, com o sem
expressdo, por abaixo a aparéncia da arte” (Adorno, 2004, p. 183). Assim Platdo ¢
virado do avesso. Sem aparéncia ¢ sem sentido: sem dado sensivel. A revolta estética do
tardio, exposicao da ontologia em decomposi¢do, deixa no entanto marcas profundas em
Beethoven, que hesita no ultimo momento. Em filosofia, é praxe buscar causas
primeiras quando o conhecimento se desfaz. Assim também se poderia interpretar o
papel de Missa solemnis que, de modo similar a Kant, duvida da ontologia classica e da
propria teoria do conhecimento, mas invoca a Deus ao mesmo tempo em que revoga a
deducdo de sua existéncia pelo juizo de esséncia. “O sujeito em sua finitude permanece
banido; o cosmos objetivo ndo € mais representado como obrigatorio; assim a Missa se
equilibra sobre um ponto de indiferenga que se aproxima do nada” (Adorno, 2004, p.
216). Sobretudo na Missa, prevalece um tom arcaizante: debrugar-se sobre si mesma
enquanto coisa, coisa social. A arte parece sempre ter se alimentado de sua historia,
realizando de novo e de novo um tour de force ao sedimentar formas enquanto as
tornava novo material disponivel. Mas o tardio dd meia volta; ao olhar para tras, visa
uma ontologia historicamente determinada da arte. Nisso, ele ¢ ainda mais histdrico,

inventario bruto do que passou e deposi¢cdo de seu proprio conceito como index de uma

63



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

ontologia permanentemente em declinio. “Recuperar o que passou como sacrificio para

o futuro” (Adorno, 2004, p. 221).

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ADORNO, Theodor W. Gesammelte Schriften in 20 Bdnde. Ed. Rolf Tiedemann.
Frankfurt: Suhrkamp, 2003.

. Nachgelassene Schriften, Band 1/1. Beethoven. Philosophie der Musik. Ed.
Rolf Tiedemann. Frankfurt: Suhrkamp, 2004.

. Teoria estética. Trad. Artur Morao. Lisboa: Edi¢des 70, 2009.

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento.
Fragmentos filosoficos. Trad. Guido Antonio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar

Editor, 1985.

ADORNO, Theodor W.; MAYER, Hans. Uber Spitstil in Musik und Literatur. Ein
Rundfundgespriach. In: TIEDEMANN, Rolf (Org.). Frankfurter Adorno Bldtter VII.
Miinchen: edition text + kritik, 1992, pp. 135-145.

ARISTOTE. La politique. Tradugao e notas J. Tricot. Paris: J. Vrin, 1970.

BENJAMIN, Walter. Gesammelte Schriften. Band 1. Ed. Rolf Tiedemann e Hermann
Schweppenhéuser. Frankfurt: Suhrkamp, 1974.

Gesammelte Schriften. Band 2. Ed. Rolf Tiedemann e Hermann

Schweppenhéuser. Frankfurt: Suhrkamp, 1977.

BENJAMIN, Walter. As afinidades eletivas de Goethe. In: Ensaios reunidos: escritos
sobre Goethe. Trad. Monica Krausz Borebusch, Irene Aron e Sydnei Camargo. Sao

Paulo: Duas Cidades; Editora 34, 2009, pp. 11-122.

. Dois poemas de Friedrich Holderlin. In: Escritos sobre mito e linguagem.
Trad. Susana Kampff Lages e Ernani Chaves. Sdo Paulo: Duas Cidades; Editora 34,
2011, pp. 13-48.

CHUA, Daniel K. L. The »Galitzin« Quartets of Beethoven: Opp. 127, 132, 130. New

Jersey: Princeton University Press, 1995.

64



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

DAHLHAUS, Carl. Beethoven und seine Zeit. Laaber: Laaber-Verlag, 1987.

DUARTE, Rodrigo. Duas versdes contemporaneas para o fim da arte. In: PAZETTO,
Debora; CECCHINATO, Giorgia; COSTA, Rachel (Orgs.). Os fins da arte. Belo
Horizonte: Relicario, 2018, p. 133-146.

HELM, Theodor. Beethovens Streichquartette. Versuche einer technischen Analyse
dieser Werke im Zusammenhang mit ihrem geistigen Gehalt. Leipzig: C. F. W. Siegel
Verlag, 1921.

HOLDERLIN, Friedrich. Werke und Briefe. Band 1. Ed. Friedrich Beifiner e Jochen
Schmidt. Frankfurt: Insel Verlag, 1969.

KANT, Immanuel. Critica da faculdade de julgar. Trad. Fernando Costa Mattos.

Petropolis; Braganca Paulista: Vozes; Editora Universitaria Sdo Francisco, 2016.

KINDERMAN, William. Beethoven'’s Diabelli Variations. Oxford: Oxford University
Press, 2008.

LINDNER, Burkhardt. Goethes Wahlverwandtschaften. Goethe im Gesamtwerk. In:
LINDNER, Burkhardt (Org.). Benjamin Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart;
Weimar: J. B. Metzler, 2011, pp. 472-492.

MENNINGHAUS, Winfried. Das Ausdruckslose: Walter Benjamins Kritik des
Schonen durch das Erhabene. In: STEINER, Uwe (Org.). Walter Benjamin 1892-1940:
Zum 100. Geburtstag. Memoria, Band 2. Bern: Peter Lang, 1992.

MENKE, Johannes. Alla danza tedesca. Uber den vierten Satz des Streichquartetts op.
130, Musik & Asthetik 9/34, 2005, p. 38-53.

PLATON. Oeuvres completes. Tome 1V, Phédre. Trad. Léon Robin. Paris: Les Belles
Lettres, 1933.

PRIMAVESI, Patrick. Zwei Gedichte von Friedrich Holderlin. In: LINDNER,
Burkhardt (Org.). Benjamin Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart; Weimar: J.
B. Metzler, 2011, pp. 465-471.

SOCHA, Eduardo. Tempo musical em Theodor W. Adorno. Tese (Doutorado) —
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas. Departamento de Filosofia,

Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2015.

65



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

URBANEK, Nikolaus. Auf der Suche nach einer zeitgemdflen Musikdsthetik. Adornos
»Philosophie der Musik« und die Beethoven-Fragmente. Bielefeld: transcript Verlag,
2010.

66



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

DO CORPO-SUJEITO AO CORPO-CARNE EM MERLEAU-
PONTY

Lara Baptista Vidaurre

Mestre em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro

RESUMO

O ensaio apresenta a passagem da no¢do do corpo como sujeito
cartesiano para aquela concernente ao corpo como existéncia
encarnada no mundo. Para tanto, sera abordada uma diferenga
fundamental entre a filosofia do sujeito de Descartes e a
filosofia da existéncia merleau-pontyana: o problema da
independéncia (ou dependéncia) mente-corpo. Enquanto
Descartes afirma essa independéncia, sugerindo uma
desidentificagdo entre corpo e mente, Merleau-Ponty desfaz tal
dualismo, afirmando a indiscernibilidade entre o sujeito e o
corpo. Para este ultimo autor, o sujeito instaura o mundo, de
modo que ha indubitavelmente uma simbiose entre corpo-
mente-alma. A consequéncia destes diferentes modos de encarar
a filosofia parece restar no seu compromisso ou engajamento no
contexto da transformagdo historico-temporal do mundo,
considerada ai a construg@o pelo homem da experiéncia indivisa
da carne.

PALAVRAS-CHAVE

Filosofia do sujeito; Filosofia da existéncia; Sujeito; Corpo;
Carne; Engajamento.

ABSTRACT

The current essay shows the shifting from the concept of the
body as Cartesian’ subject to that relative to the body as
incarnated existence in the world. For this purpose, it will be
examined a fundamental difference between Descartes’ modern
philosophy of the subject and the Merleau-Ponty’s philosophy
of existence: the problem of the independence (or dependence)
mind-body. Whereas Descartes declares this independence,
suggesting a non-identification between mind and body,
Merleau-Ponty breaks down such dualism, asserting the
indiscernibility between the subject and the body. For this last
author, the subject sets up the world, so that there is
undoubtedly a symbiosis between body-mind-soul. The
consequence of these different ways of facing philosophy seems
to remain in its commitment or involvement in the context of
the temporal-historic transformation of the world, considered
then the men’s making of the indivisible experience of the flesh.

KEYWORDS
Philosophy Subject; Body; Flesh; Subject’s Philosophy;
Existence’s Involvement.

67



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

INTRODUCAO

Descartes inaugura na era moderna a chamada filosofia da subjetividade,
na qual o tema principal, dentre outros, era o conhecimento elaborado dos seres
em geral. O privilégio do intelecto instaurara-se, ¢ junto dele a concep¢ao do
sujeito independente do corpo. A consequéncia de tal dicotomia restava na
instrumentalizagdo dos seres a vontade dominante do “eu” solipsista, fruto da

perfeicao de Deus.

Tal dicotomia, ou o chamado dualismo cartesiano, consiste na distin¢cao
substancial entre corpo e mente, ou seja, duas realidades absolutamente diferentes
e independentes entre si (embora possam agir e interferir uma sobre a outra).
Nesse sentido, o dualismo sinaliza com a doutrina que defenda que a realidade

deriva de dois, e apenas dois, principios ou fundamentos.

Entretanto, toda a filosofia de Descartes reconhece Deus como unica
realidade absolutamente fundamental, da qual depende o ser de todas as coisas.

Nao se deveria classificar sua filosofia como monista, entdo?

A resposta ¢ negativa. Para o filosofo, a mente e o corpo sdo substancias
porque dependem somente do concurso de Deus para existirem e serem o que sao.
Para Descartes, portanto, haveria somente duas substincias ou entes
fundamentais: a substancia pensante (alma, mente) e a substancia extensa ou

corporea.

Descartes enquadra-se, assim, numa longa tradi¢do (desde o Fédon de
Platdao) de pensadores que advogam nao apenas a realidade da mente (assim como
a do corpo), mas, sobretudo, a completa autonomia da mente em relagao ao corpo.

Ele mesmo explica:

Ja que, de um lado, tenho uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na
medida em que sou apenas uma coisa pensante e inextensa, e que, de
outro, tenho uma ideia distinta do corpo, na medida em que ¢ apenas
uma coisa extensa e que nio pensa, ¢ certo que este eu, isto ¢, minha
alma, pela qual eu sou o que sou, € inteira e verdadeiramente distinta
de meu corpo e que ela pode ser ou existir sem ele (Descartes, 1983,
p. 142, 6° Med., par. 17).

No entanto, para Descartes ¢ inegdvel a unido entre corpo ¢ mente: de fato,

esta controla aquele através da vontade, por meio da razdo. O corpo, subserviente

68



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

a relagdes mecanicas de causa e efeito, esta sujeito a leis reguladoras, enquanto a
alma, ou a mente, funciona como eixo ordenador e produtor de valores e ideias,
exercendo um dominio racional sobre aquele. Disso resulta, por um lado, um
papel passivo que podemos atribuir ao corpo, €, por outro, um papel ativo que

podemos fazé-lo em relagdo a mente.

O corpo seria, assim, um mecanismo determinado em relacdo a mente —
esta, sim, fundamentada segundo a livre vontade do “Eu pensante”. Isso sugeriria,
talvez, um desengajamento do corpo em sua ética, em prol de uma alma pensante

e critica, dotada de vontade ativa e construtora de ideias.

Pois bem. Essa tradi¢do ¢ questionada a partir da “filosofia da existéncia”
merleau-pontyana, a qual se caracteriza sobretudo pela interrelacionalidade. O
autor de “O visivel e o invisivel” nega a dicotomia sujeito-corpo cartesiana,
sugerindo que ¢ pelo entrelagamento ou pela indivisdo entre ambos que se da a
“deiscéncia” (Merleau-Ponty, 2003, p. 141) ou capacidade de abertura ao mundo.
O sujeito instaura 0 mundo através de sua corporeidade® que € sindnimo de sua

relagdo com o outro. Nesta linha, Merleau-Ponty questiona:

[...] Temos ou ndao temos um corpo, isto ¢, ndo um objeto de
pensamento permanente, mas uma carne que sofre quando ferida, e
maos que apalpam? Sabemos que as maos ndo bastam para apalpar,
mas sO por isso decidir que nossas maos ndo apalpam, pondo-as no
mundo dos objetos e dos instrumentos, seria, aceitando a bifurcacdo
do sujeito e do objeto, renunciar de antemdo a compreender o
sensivel, e privar-nos de suas luzes. Propomo-nos, ao contrario, para
comegar, leva-lo a sério (Merleau-Ponty, 2003, p. 133).

Nossas maos apalpam o mundo, tendo o conddo de transforma-lo. Elas
prospectam o mundo, sdo ativas, € ndo meramente instrumentais. Conforme o

mesmo autor, habitamos a um s6 tempo num corpo fenomenal (manifestado ao

® £ imprescindivel reconstituir uma filosofia da intercorporeidade a partir da tradigdo das
filosofias da consciéncia. Para Husserl, um outro, ou outra consciéncia, outro ego so6 ¢ passivel
de conhecimento a partir de minha consciéncia intencional. Assim, o outro s6 existe, neste
sentido da consciéncia intencional, como uma experiéncia de meu ego. Deste modo, € possivel
afirmar que no plano da consciéncia intencional, 0 mundo vivido é sempre o mundo vivido de
cada um, singularmente considerado, embora sempre intencionalmente dirigido a um outro
objeto ou a uma outra consciéncia. Na filosofia de Merleau-Ponty a consciéncia ja ndo pode
mais ser entendida como soberana ou constituinte, ou mesmo como uma consciéncia que seja
“estrangeira” ao mundo vivido: a consciéncia deve ser perceptiva, isto ¢, ligada
inextrincavelmente ao corpo, em permanente didlogo com o mundo (o que ele denomina ser-
no-mundo).

69



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

modo de ser da percepcdo) e noutro objetivo (ou sensivel). Merleau-Ponty

continua:

[...] que nele [NOSSO CORPO] retine essas duas propriedades, ¢ sua
dupla pertencenga a ordem do "objeto" e a ordem do "sujeito" nos
revela entre as duas ordens relagdes muito inesperadas. Se o corpo
possui essa dupla referéncia, isso ndo pode advir de um acaso
incompreensivel. Ele nos ensina que uma referéncia chama a outra [...]
(Merleau-Ponty, 2003, p. 133).

Assim, Merleau-Ponty busca dissolver oposi¢des entre alma e corpo,
consciéncia e mundo, sujeito e objeto. Somos “um unico corpo diante de um unico
mundo” (2003, p. 138). Como seres espago-temporais, somos dotados de
consciéncia encarnada no corpo e, por conseguinte, no mundo, com memoria do

passado e miragem no futuro.

Ademais, para Merleau-Ponty o intelectualismo da tradicdo moderna deve
ceder lugar a uma filosofia da percep¢ao, fundamentada num plano pré-reflexivo
da existéncia. E dizer, a percepgio é 0 nosso primeiro contato imediato e primério
com o mundo, ou a origem de nosso modo de existir. E a maneira como sentimos
originariamente o mundo, em outras palavras. Em realidade, o autor mencionado
questionava o privilégio do intelecto — posto em evidéncia na filosofia racionalista
cartesiana — no intuito de fazer retomar no plano do pensamento a percep¢ao

originaria ou primordial, antes referida.

Além da corrente denominada intelectualismo, o autor principal deste
ensaio aponta, também, a corrente chamada “realismo” o mesmo erro daquela.
Conforme escreve Cesar Gomes Bonfim Dias® na esteira de Merleau-Ponty, o

equivoco da-se no

[...] ‘ignorar’ a ‘experiéncia da percep¢do’, tratando-a como
‘representacao’ e ‘identificacdo’. Para o realismo, o sujeito € passivo
ante o mundo em si, portanto, efeito do mundo, sendo ele
‘identificado’ como parte do mundo, no entanto, consequéncia deste
ultimo. Para o intelectualismo, o sujeito é pura atividade e constituinte
do mundo, de um mundo ideal, assim, é causa do mundo, ele o
‘representa’ (Dias, 2011, p. 10).

Neste ensaio, vamos nos ater a experiéncia da indivisdo ou
indiscernibilidade entre sujeito e mundo para sugerir como, pela relagdao

quiasmadtica da carne, ¢ produzida a diferenciabilidade entre o sujeito e o outro, €

% GOMES BONFIM DIAS, C. A experiéncia da indivisio na filosofia de Merleau-Ponty. Dissertagio
(mestrado em filosofia) — Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo, 2011.

70



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

entre este € o mundo. E sobre o significado deste conceito de “carne” merleau-
pontyano que nos debrugaremos. O que significa dizer que somos carne em

transformagao e diferenciacao? O que seria uma existéncia humana encarnada?

Pelo quiasma — ou seja, pelo entrelacamento entre as coisas do mundo
objetivo e do mundo subjetivo, originando-se ai 0 mundo perceptivo - uma nova
perspectiva existencial abre-se, portanto, através da experiéncia sempre renovada
¢ doada a0 homem de construir e transformar o mundo que o circunda. Nesse
entrelacamento de sentidos entre todas as coisas do mundo visivel e invisivel, da-
se a constru¢do de uma grande trama que estrutura nosso ser-estar no mundo.
Nessa rede em que tudo se interconecta, como aborda Lévy (2001), ndo hé sujeito
nem objeto, o que realmente conta ¢ o grande tecido da experiéncia que se

desdobra continuamente.

Desse modo, trata-se de encarar o mundo ndo como uma determinagao
prévia, mas suscetivel a um agir engajado e compromissado com a transformagao

historico-temporal.

Nesta esteira, aduz nosso autor solar que “o tocar se faz no meio do
mundo” (2003, p. 130), sendo “(...) preciso que aquele que olha ndo seja, ele
proprio, estranho ao mundo que olha” (2003, p. 131). Desse modo, a sinestesia
entre o tocar e o ver aludida pelo autor implica, em realidade, na inscricao do

invisivel no visivel do mundo.
Nao seria o invisivel a propria carne do outro, por si inacessivel?

Para nds, um possivel conceito de “carne” deve englobar tais ideias acima
referidas. Nesse sentido, poderiamos especular ser a carne um “elemento” (2003,
p. 136) originario e primordial de diferenciagdo, propiciadora de uma “deiscéncia”
(Merleau-Ponty, 2003, p. 141) ou abertura reversa e inacabada de um visivel no
vidente, e deste naquele; assim como do vidente no tangivel, e deste igualmente
naquele: abertura que se aperfeicoa no e em meio ao mundo. Quem vé e ¢ visto,
quem toca e € tocado, aqui e agora, ¢ sustentado por um invisivel, horizonte carnal

e tessitura umbilical que os liga, os atravessa e os possibilita.

Pretendemos desenvolver nesse ensaio possiveis desdobramentos da ideia

de carne merleau-pontyana, expressos em ‘“locugdes-resumo”, tais como a

71



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

proximidade na distincia, a passividade na atividade, a unidade na abertura, a

generalidade na unidade, a superficie na profundidade, e identidade na diferenca.

Em Merleau-Ponty, o conceito de corpo ganha uma abertura a um sentido
sensivel do mundo. Em outras palavras, nosso corpo ¢ presenga no mundo — um
corpo vivido e ndo meramente um conjunto de 6érgaos. Nosso corpo ¢ fenomenal,
€ se expressa no movimento € na agdo: a experiéncia perceptual ¢ sempre

perspectiva, ou seja, leva em conta um dado angulo, uma dada distancia.

Descartes apostaria nesta perspectiva perceptual? Certamente, nao.
Sustentando que mente e corpo existam de fato em um estado de unido
substancial, unidos e capazes de mutuamente afetar um ao outro, sua separagdo
ontoldégica no entanto permanece uma pedra angular de sua visdo geral. Em
contrapartida, Merleau-Ponty insiste na recusa de tal distingdo ontoldgica,
afirmando, portanto, uma concep¢ao de mundo inacabada e sempre pronta a se
renovar. Um mundo onde ndo existe nem proximidade nem distdncia, nem
superficie ¢ nem profundidade, mas onde tais experiéncias se entrelacam na

reabertura quiasmatica da carne.

PASSIVIDADE NA ATIVIDADE; PROXIMIDADE NA DISTANCIA

Como as pinceladas de uma pintura a 6leo podem deixar sempre um
ultimo retoque por completar, as relagdes quiasmaticas pressupdem também um
inacabamento. Sdo relacdes na iminéncia de se completarem. Desse modo, a
proximidade ndo pode ser oposta a distancia: em realidade, engloba-a. Vejamos o

que escreve Merleau-Ponty:

[...] Compreende-se entdo por que, a0 mesmo tempo, vemos as
proprias coisas no lugar em que estdo, segundo o ser delas, que ¢ bem
mais do que o ser-percebido, ¢ estamos afastados delas por toda a
espessura do olhar e do corpo: ¢ que essa distdncia ndo é o contrario
dessa proximidade, mas estd profundamente de acordo com ela, é
sinénimo dela. E que a espessura da carne entre o vidente e a coisa ¢
constitutiva de sua visibilidade para ela, como de sua corporeidade
para ele; ndo ¢ um obsticulo entre ambos, mas o meio de se
comunicarem [...] (grifos nossos) (Merleau-Ponty, 2003, p. 131-132).

No caso, a espessura da carne constitui-se por meio de um desvio do olhar

entre vidente e coisa: € precisamente a imprecisdo deste desvio que possibilita a

72



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

comunica¢do entre eles. O desvio impreciso (e distante) constitutivo do olhar,

entdo, propicia comunicacdo e proximidade.

Este caminho de pensamento pode ser aplicado a outra dialética da carne: a
passividade na atividade. E pela passividade ou recolhimento da carne que o

visivel se fenomenologiza, ainda que parcialmente ou de modo incompleto.

Ao tocar a mao esquerda, a mao direita também ¢é tocada - uma vez ativa,
torna-se passiva. O tocar acontece tocando-se. Assim também a relagdo entre

vidente e visivel: o olhar exterior acontece enquanto se olha a si mesmo.

Nesse sentido, nosso autor assevera:

[...] De sorte que o vidente, estando preso no que vé, continua a ver-se
a si mesmo: ha um narcisismo fundamental de toda visdo; dai por que,
também ele sofre, por parte das coisas, a visdo por ele exercida sobre
elas; dai, como disseram muitos pintores, o sentir-me olhado pelas
coisas, dai, minha atividade ser identicamente passividade - o que
constitui o sentido segundo e mais profundo do narcismo: nao ver de
fora, como os outros véem, o contorno de um corpo habitado, mas
sobretudo ser visto por ele, existir nele, emigrar para ele, ser seduzido,
captado, alienado pelo fantasma, de sorte que vidente e visivel se
mutuem reciprocamente, € ndo mais se saiba quem vé e quem € visto
[...] (grifos nossos) ) (Merleau-Ponty, 2003, p. 135).

Portanto, colocar-se numa atitude passiva ou recolhida pressupde pensar o
imperativo de - ao sermos vistos ou tocados por um outro -, mediante uma cadeia
de relagdes, “(...) existir nele, emigrar para ele, ser seduzido, captado, alienado

pelo fantasma (...)".

Sobretudo ser assombrado pelo fantasma através de um abandonar-se na

experiéncia sensivel marcada pela sinestesia.

Quando o corpo se descobre visto, ele se descobre como aquele que vé.
Nesse ponto, o vidente ja ndo existe sem o visivel, € parte dele, apesar de com ele

ndo coincidir. Tal ¢ a passividade na atividade, e a proximidade na distancia.

UNIDADE NA ABERTURA; GENERALIDADE NA UNIDADE

Comecemos pela generalidade na abertura. Merleau-Ponty conceitua carne
como elemento geral (“coisa geral”), situado entre o “individuo espacio-temporal
e a ideia”. A carne ¢ tessitura umbilical que atravessa o ver e o visto, ou seja, o

inacessivel que possibilita a autonomia da experiéncia sensivel. Por outro lado, a

73



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

ideia pressupde o sensivel, ndo € seu contrdrio - donde que a suposta

invisibilidade da carne est4 igualmente imbricada no visivel sentiente.

O autor de “O quiasma — entrelacamento” escreve:

[...] A carne ndo ¢ matéria, ndo € espirito, ndo & substincia. Seria
preciso, para designa-la, o velho termo "elemento", no sentido em que
era empregado para falar-se da dgua, do ar, da terra e do fogo, isto &,
no sentido de uma coisa geral, meio caminho entre o individuo
espacio-temporal e a idéia, espécie de principio encarnado que
importa um estilo de ser em todos os lugares onde se encontra uma
parcela sua. Neste sentido, a carne ¢ um "elemento" do Ser. Néo fato
ou soma de fatos e, no entanto, aderéncia ao lugar e ao agora. Ainda
mais: inauguragdo do onde e do quando, possibilidade e exigéncia do
fato, numa palavra, facticidade, o que faz com que o fato seja fato
(grifos nossos) [...] (Merleau-Ponty, 2003, p. 136).

Ao falar da carne como “aderéncia ao lugar e ao agora”, Merleau-Ponty

parece chamar atencdo para a dimensionalidade histérico-temporal deste

J4

elemento. Carne ¢ possibilidade de mutagdo e transformacdo dos fatos

(“facticidade”™).

O elemento carne pressupde um “entre” a dimensionalidade “espaco-
temporal e a ideia”, ndo sendo realizada sua vocacao se faltar o envolvimento de
outros corpos em sua grandeza reversa. As relagdes quiasmaticas sdo
caracterizadas pela dobra reversa constante entre vidente e visivel, entre tangivel e
estes; e de todos em relacdo ao mundo. Sua reversibilidade contém uma unidade
inerente, ja que se trata, como mencionado anteriormente, de “um Unico corpo
diante de um unico mundo”. No entanto, a carne somente perfectibiliza-se diante
de outros corpos, ou em comunhdo com um “Sensivel em geral”. Donde se

conclui sua generalidade na unidade.

Merleau-Ponty esclarece:

[...] O que significa [i.¢, admitir que o corpo sinérgico ndo ¢ objeto]
que cada visdo monocular, cada palpagdo de uma unica mao, embora
tenha seu visivel e seu tangivel, estd ligada a outra visdo, a outra
palpagdo, de modo a realizar com elas a experiéncia de um unico
corpo diante de um tUnico mundo, gragas a uma possibilidade de
reversdo, de reconversdo de sua linguagem na delas, possibilidade de
reportar e de revirar segundo a qual o pequeno mundo privado de cada
um ndo se justapde aquele de todos os outros mas é por ele envolvido,
colhido dele, constituindo, todos juntos, um Sentiente em geral, diante
de um Sensivel em geral. Ora, essa generalidade que faz a unidade de
meu corpo, por que nio se abriria ela a outros corpos? O aperto de
maos também € reversivel, posso sentir-me tocado ao mesmo tempo
que toco e, por certo, nao existe um grande animal de que nossos
corpos sejam os orgdos, como as maos, os olhos o sdo cada um deles.

Por que ndo existiria a sinergia entre diferentes organismos, ja que ¢

74



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

possivel no interior de cada um? (grifos nossos) (Merleau-Ponty,
2003, p. 138).

A generalidade na unidade possui como consequéncia a abertura na
unidade. Esta abertura (ou deiscéncia) traveste-se em compromisso, enrolamento,
engajamento e envolvimento com o outro ¢ o mundo. Para o autor ora estudado,
em que pese habitarmos um “Unico corpo”, existem outras visdes além da minha,
“outras paisagens além da minha”: se 0 movimento sinestésico esta presente em

mim, por que ndo estaria nos outros, € igualmente entre mim e estes?

Continua o mesmo autor:

[...] Se pudermos mostrar que a carne ¢ uma nogdo ultima, que néo ¢
unido ou composigdo de duas substancias, mas pensavel de per si, se
ha uma relagdo do visivel consigo mesmo que me atravessa € me
transforma em vidente, este circulo que ndo fago mas que me faz, este

enrolamento do visivel no visivel pode atravessar e animar tanto os
outros corpos como o meu. Se pude compreender como nasce em mim

esta vaga, como o visivel que estd acold é simultancamente minha
paisagem, com mais razao posso compreender que alhures ele também

se fecha sobre si mesmo, ¢ que haja outras paisagens além da minha;:
se se deixou captar por um de seus fragmentos, o principio da
captacdo esta assimilado, e o campo aberto para outros Narcisos, para
uma "intercorporeidade". Se minha mao esquerda pode tocar minha
mao direita enquanto ela apalpa os tangiveis, toca-Ia tocando, voltar
para ela sua palpagdo, por que, tocando a mao do outro nela também
ndo tocaria 0 mesmo poder de esposar as coisas que toquei na minha?
E verdade que "as coisas" de que se trata sdo minhas, que toda a
operagdo se passa, como se diz, “em mim", em minha paisagem, um
a0 passo que agora se trata de nela instaurar outro [...] (grifos nossos)
(Merleau-Ponty, 2003, p. 137).

Nesta passagem, ele da a entender a responsabilidade dos videntes sobre os
visiveis situados alhures. O dominio da carne ¢ ilimitado: estamos envolvidos na

9931

abertura da “intercorporeidade”™’. A carne, elemento geral e uno, ¢ sobretudo

atravessada por uma relagao aberta e oniabrangente.

SUPERFICIE NA PROFUNDIDADE

A profundidade enquanto tal ndo significa uma coordenada espacial, posto
que existe a priori de tal objetivacdo. Como fenomenologo, Merleau-Ponty
descreveu a profundidade enquanto fendmeno: ¢ dizer, ele almeja perscrutar
como essa dimensdo se revela ao corpo, como as coisas existem em seu entorno,

seja o espago, os objetos, a natureza. O autor quer investigar de que maneira o

3! Vide explicagdo deste conceito na pagina 3 deste ensaio, na segunda nota de rodapé.

75



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

homem se relaciona com a sua natureza aparente, qual sua esséncia e seu

proposito para a existéncia.

Na ansia de “retornar aos fendmenos”, Merleau-Ponty busca compreender
a estrutura espacial e sua relagdo com o corpo, tentando assim perquirir sobre o
“contato original e primordial” de ambos. O autor inclina-se sobre a
profundidade, no intuito de descrever nossa experiéncia tal como ela €. Neste
sentido, a profundidade se faz responsavel pelo entrelagamento entre corpo e

espago, atestando a indircenibilidade entre ambos.

Nesta esteira, Merleau-Ponty utilizou-se largamente nao s6 do espago real,
mas também do pictorico. Diferentemente do cientista, o artista jamais permanece
impermeével ou desapegado do mundo. Com esta afirmagdo queremos dizer que
entre a fenomenologia e a arte existem muitas semelhangas: como uma
experiéncia sempre inacabada e incoativa, tendo por norte nao somente descrever
esséncias, mas interrogar radicalmente o mundo, ambas se constituem numa obra
aberta e fecunda. Tal nos ¢ comprovado através de um artista como Cézanne,

sobre o qual nosso autor solar largamente se debrugou.

Para Cézanne, “a sensa¢do ¢ a base de tudo”, e, por conseguinte, ele ndo
ignora o concreto, a sensacdo, a percep¢ao. Se ha uma ldgica pictdrica a ser
seguida ¢ o0 movimento vivo das cores, essas sensagdes mais primordiais. Queria
ele voltar aos fendmenos, como nosso filésofo? Cézanne pinta uma
multiplicidade de perspectivas que desdguam num caos iridescente. Sua pintura
ndo estatica constitui-se em meio a um espaco que estd sempre renascendo e se

revelando de novo ao espectador.

Ao pintor importa deformar a perspectiva e, consequentemente, a
aparéncia do plano: fluido, ele se metamorfoseia num evanescer de formas,
porque somente as deformagdes sdo capazes de dar a impressao da plasticidadade.
Esta apresenta o carater dual do espaco, que “esta ja constituido, mas também nao
estd nunca completamente constituido. Sob o primeiro aspecto, somos solicitados,
sob o segundo somos abertos a uma infinidade de possiveis” (Merleau-Ponty,

2011, p. 608). Porqué plastico, o espago nunca estd completamente constituido.

Conforme Cézanne, “a natureza estd mais em profundidade que em

superficie” (Gasquet, pp 129 ;140; 147; 151). Ora, o que reside abaixo desta? O

76



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

mistério. O pintor quer descer “ao mistério do ser, as raizes mesmas do enigma”
(Gasquet, p. 153.). Para o pintor, ndo existe separabilidade primordial entre
senciente e sentido. A profundidade esta no sentir, no aprender a “ver” sempre de
novo. Trata-se de “descer, com a pintura, a raizes sombrias, enredadas nas coisas,
subindo com as cores, florescendo-se a luz com elas; saber ver, sentir” (Gasquet,

p. 166.).

Assim como Merleau-Ponty, Cézanne toma como ponto de partida a
experiéncia sensivel. Assim como a arte perspectiva tem o conddo de moldar e
deformar o espago pela sua plasticidade, nosso corpo é capaz de produzir uma
experiéncia espago-temporal também “deformavel” — exatamente porque em

constante transformacao.

Merleau-Ponty aduz:

[...] O corpo nos une diretamente as coisas por sua propria ontogénese,
soldando um a outro os dois esbogos de que ¢ feito, seus dois labios: a
massa sensivel que ele é e a massa do sensivel de onde nasce por
segregacdo, ¢ a qual, como vidente, permanece aberto. E ele ¢
unicamente ele, porque ¢ um ser em duas dimensodes, que nos pode
levar as prdprias coisas, que ndo sdo seres planos mas seres em
profundidade, inacessiveis a um sujeito que os sobrevoe, so abertas, se
possivel, para aquele que com elas coexista no mesmo mundo [...]
(grifos nossos) (Merleau-Ponty, 2003, p. 132).

Nossa carne, ser bipolar facial, ¢ um ser em profundidade. Nosso corpo
como massa sensivel que ¢ (profunda), perfaz-se na experiéncia (ou “massa”) do
sensivel (superficie). O corpo pode nos levar as coisas mesmas, posto lhe ser
insito a abertura a fenomenalidade. Permanecer aberto é fazer-se copertencente ao
mundo, ¢ sentir-se parte dele. A abertura ao mundo pressupde ndo encara-lo como
algo estabelecido previamente, mas suscetivel de transformag¢des mediante um

agir engajado do homem.

CONSIDERACOES FINAIS

Podemos dizer que a grande perspicacia merleau-pontyana foi recolocar a

subjetividade, o cogito,

[...] no seu devido lugar, qual seja, entrelacado com as coisas, com o
mundo e, [...] com outrem. Formando, assim, uma carne, a qual se
configura como ‘coesdo sem principio’, no sentido de ndo ter uma

77



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

esséncia pré-determinada, como encontramos, por exemplo, nas
metafisicas tradicionais [...]*%.

Nao sendo pré-determinada, a carne, ao contrario, exige uma tomada de
posi¢do no mundo, um “assumir a situagao feita”. Em “A duvida de Cézanne”,
Merleau-Ponty discorre brevemente sobre a vida do génio Leonardo Da Vinci, o
qual fora abandonado pelo pai e criado pela mae camponesa nos quatro primeiros
anos de vida. A tese merleau-pontyana refere-se ao génio pintor como alguém
que, tornando-se “consciéncia pura”, aprendeu a tomar posi¢do em relacdo ao
mundo e aos outros através da assuncao da situagcdo que encontrara feita por seu

nascimento ¢ infancia. “(...) Nao ha consciéncia que nio seja modulada por seu

engajamento primordial na vida e pelo modo deste engajamento (...)"*.

Sobre a tensdo entre o mundo dado previamente e aquele o qual somos
capazes de protagonizar, ou “assumir a situacdo”, Merleau-Ponty adverte em “A

davida de Cézanne”

[...] Se desde o nascimento sou projeto, impossivel distinguir em mim
o dado e o criado, impossivel portanto designar um s6 gesto que ndo
seja sendo hereditario ou inato e que ndo seja espontineo, mas
também um s6 gesto que seja absolutamente novo em relagdo a esta
maneira de estar no mundo que me é desde o inicio. E o mesmo dizer
que nossa vida ¢ inteiramente construida ou inteiramente dada. Se ha
uma verdadeira liberdade, s6 pode existir no percurso da vida, pela
superagdo da situacdo de partida e sem que deixemos, contudo, de ser
0 mesmo — eis o problema. Duas coisas sdo certas a respeito da
liberdade: que nunca somos determinados e que ndo mudamos nunca,
que, retrospectivamente, poderemos sempre encontrar em nosso
passado o prentncio do que nos tornamos [...] (grifos nossos)
(Merleau-Ponty, 1975, p. 312-313).

O corpo-carne merleau-pontyana ¢ sobretudo dimensao histérico-temporal.
E condigao de possibilidade da Historia, designio que faz do homem projeto capaz
de encontrar os meios de transforma-la. Ndo somos seres determinados; ao

contrario, somos frutos de escolhas.

Como bem ressalta Merleau-Ponty em outro ensaio - “O olho e o espirito”
- situacdo diferente ocorre em relagdo ao corpo-sujeito cartesiano: “(...) Pode um

cartesiano crer que o mundo existente ndo ¢ visivel, que a unica luz é de espirito,

32 Santos, Renato. O sentido ontolégico da alteridade segundo Merleau-Ponty. Sapere Aude, Belo
Horizonte, v. 9 —n. 17, p. 237-254, Jan-Jun.2018

* HUSSERL, E.; MERLEAU-PONTY, M. A divida de Cézanne. In: Textos estéticos. 1* ed.
Tradugdo Nelson Alfredo Aguilar. S&o Paulo: Abril Cultural, 1975, vol XLI, p. 315 (Coleg¢io Os
Pensadores)

78



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

3O hiato existente entre o sujeito — fruto da

que toda visao se faz em Deus (...)
perfeicdo de Deus — e as coisas restara consagrado, o que possibilitava a

instrumentalizacao destas em prol do eu dominante solipsista.

Para Merleau-Ponty, ndo existe um sujeito cujo centro seja Deus. Para ele,
a comunicacdo homem-mundo passa pelo corpo-carne: “(...) Em vez de rivalizar
com a espessura do mundo, a de meu corpo ¢, ao contrario, o Unico meio que
possuo para chegar ao amago das coisas, fazendo-me mundo e fazendo-as carne

(...) (2003, p. 132).

O corpo-carne se faz através do mundo, e circula em torno deste. Um

mesmo estofo os molda. Sobre isso, adverte nosso autor em “O olho e o espirito”:

[...] Visivel e movel, meu corpo esta no niimero das coisas, ¢ uma
delas; ¢ captado na contextura do mundo, e sua coesdo ¢ a de uma
coisa. Mas ja que v€ e se move, ele mantém as coisas em circulo a
volta de si; elas sdo um anexo ou um prolongamento dele mesmo,
estdo incrustadas na sua carne, fazem parte da sua definigdo plena, ¢ o
mundo é feito do préprio estofo do corpo. Estes deslocamentos, estas
antinomias [0 corpo constitui-se a0 mesmo tempo em vidente e
visivel] sdo maneiras diversas de dizer que a visdo é tomada ou se faz
do meio das coisas, [...] (grifos nossos) (Merleau-Ponty, 1975, p. 279).

O corpo-carne ¢ desvio, deslocamento: alids, ¢ pelo desvio que se
vislumbra-o. S3o suas distor¢des que o fazem passividade na atividade,
proximidade na distdncia, unidade na abertura, generalidade na wunidade,
superficie na profundidade e, por ultimo, agora — identidade na diferenca.

Vejamos o que o autor continua a ressaltar em “O olho e o espirito™:

[...] Quando eu vejo, através da espessura da agua, o ladrilhado no
fundo da piscina, ndo o vejo apesar da agua, dos reflexos; vejo-o
justamente através deles, por eles. Se ndo houvera essas distorgdes,
essas zebruras do sol: se eu visse sem esta carne a geometria do
ladrilhado, entdo é que cessaria de o ver como ele ¢, onde ele esta, a
saber: mais longe do que qualquer lugar idéntico [...] (grifo nosso)
(Merleau-Ponty, 1975, p. 294).

O corpo-carne se faz elemento diferenciador porque perfaz-se no desvio,
ndo constituindo uma totalidade fechada em si mesma. Somos agregacdo e
desagregacgdo, idénticos e diferentes, seres paradoxais de per si. Marilena Chaui

escreve (apud Renato Santos):

* HUSSERL, E.; MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espirito. In: Textos estéticos. 1* ed.
Tradugdo Gerardo Dantas Barreto. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1975, vol XLI, p. 298 (Colecio Os
Pensadores)

79



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Afirmar que estamos encarnados com as coisas significa dizer que a
carne “¢ pacto de nosso corpo com o mundo € pacto entre as coisas,
entre as palavras e as ideias [...]. O quiasma, trabalhando a Carne por
dentro, enlaca, cruza, segrega e agrega, reflexiona sem coincidir.
Diferenciagdo (grifos da autora) (Chaui, 2002, p.111-112,).%

Neste ponto, ¢ necessario fazer uma comparag@o entre a ontologia classica
e a inaugurada por Merleau-Ponty. Para tanto, utilizamo-nos dos entes
matematicos. Assim, de modo distinto do ser perspectivista (paralelo e sem
transcendéncia) euclidiano, prevalece na ontologia merleau-pontyana um espago
topologico permissivo de relagdes de vizinhangas e envolvimento entre as partes
opostas, no qual o principio selvagem® do Logos — ou ser bruto, ¢ fundado. “(...)
E este ser selvagem ou bruto que intervém em todos os niveis para ultrapassar os
problemas da ontologia classica” (Merleau-Ponty apud Renato Santos, 2014, p.

197, grifo do autor).

O mundo paralelo e perpendicular euclidiano ndo permite diferenciagdo,
posto que ndo composto de desvios. Encerrado numa totalidade fechada, nao se
desloca. A nova ontologia merleau-pontyana afirma a profundidade do Ser bruto,

inaugurando uma nova topologia das diferencas.

Merleau-Ponty fez sua essa “missao”, certamente: proceder a perscrutagao
do mundo naquilo que nos diferencia igualando-nos. Naquilo que afirma nossa
proximidade na distancia. No que confirma nossa passividade na atividade. No
que nos aprofunda na superficie. E no que nos unifica na abertura.

Ele arremata, em “O olho e o espirito™:

[...] A nossa filosofia so resta empreender a prospeccio do mundo
atual. Nos somos o composto de alma e corpo; (...) O espago ndo ¢
mais aquele de que fala a Dioptrica [de Descartes], rede de relagdes
entre objetos, tal como o veria uma terceira testemunha da minha
visdo, ou um gedmetra que a reconstroi e a sobrevoa; ¢ um espaco

contado a partir de mim como ponto ou grau zero da espacialidade. Eu
niao o vejo segundo o seu invélucro exterior, vivo-o por dentro, estou

% Santos, Renato. O sentido ontolégico da alteridade segundo Merleau-Ponty. Sapere Aude, Belo
Horizonte, v. 9 —n. 17, p. 237-254, Jan-Jun.2018

3 “Espirito Selvagem” é uma expressido cunhada por Merleau-Ponty, significando o lago que ata o
“espirito” (ou o que leva a lembranca da alma, da esséncia de que ¢ feito o homem) ao Ser
Bruto, ou seja, que lembra e nos faz pensar no proprio Ser. Ja o termo “Selvagem” denota a
imagem da transgressdo, da transformag@o, da “novidade”; ¢ aquilo que almeja ultrapassar o
dado, o pronto, o acabado, ou instituido. Podemos dizer que se trata da busca pelo ser como
transgressdo. O pintor Cézanne personifica tal espirito, uma vez que ele parte do que é
constituido para mirar no constituinte; o que ha para se ver que ainda ndo se viu; a novidade.

80



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

englobado nele. Afinal de contas, 0 mundo estd em torno de mim, e
ndo adiante de mim [...] (grifos nossos) (Merleau-Ponty 1975, p. 290).

O que significa, afinal, volver mutuamente a alma ao corpo em Merleau-
Ponty, em oposi¢do ao pensamento separatista corpo-sujeito de Descartes?
Significa anunciar que o corpo-carne ¢ condicdo de possibilidade para, pelos
desvios, nos fazer agentes da indeterminabilidade historico-temporal. O mundo ¢
rede de relagdes, intercorporeidade — e € nele que o engajamento se perfaz.

Neste sentido, o ‘“corpo vivido” consiste na concrecao visivel da
existéncia, o “lugar” em que a existéncia se exprime e, por conseguinte, exprime o
mundo. Aquele corpo, fundante do corpo fisico ou objetivo, exprime o modo ou
meio pelos quais 0 homem exerce sua liberdade.

Em Merleau-Ponty, a liberdade ¢, pois, mediada pelo “corpo vivido”. A
consciéncia deste corpo ndo ¢ um “eu penso”, como em Descartes, mas um “eu
posso” que em nosso autor solar capacitard o homem ao exercicio de sua
liberdade, que ¢ também escolha.

Antes de escolhermos viver nesse mundo, nosso mundo nos escolhe. E
dizer, o “mundo vivido” opera desde sempre sob um logos cultural manifestado
nas institui¢des de cultura e linguagem. No entanto, isto ndo nos impede de
constituir com nosso corpo proprio possibilidades sempre abertas, uma vez que
este mundo nao ¢ algo fechado, ou acabado, e sempre posso nele intervir através
do exercicio de minha liberdade.

A linha geométrica que delimita o contorno dos objetos ndo pertence ao
mundo visivel, segundo o autor fulcral deste ensaio’’: de fato, a falha, a
defeituosidade, bem assim o desvio ndo compdem tal ontologia classica, na qual a
perfeicdo do corpo-sujeito insere-se. Ao contrario, a nova ontologia
merleaupontyana afirma, pelo corpo-carne, que ¢ pelo olhar das imperfei¢des e
distor¢des que se chega a plena visdo. Assim, a visao tem o condao de envolver o
mundo mas, a0 mesmo tempo, ¢ também envolvida por ele. As coisas do mundo
ndo se encontram inerte diante de mim: o visivel ndo € estatico, entidade pura,
mas me envolve e me toca. Por conseguinte, o mundo, as coisas visiveis, nao
estdo como objeto frente a um sujeito — estou, antes de tudo, envolvido com elas,

enquanto quiasma.

* HUSSERL, E.; MERLEAU-PONTY, M. A divida de Cézanne. In: Textos estéticos. 1* ed.
Tradugdo Nelson Alfredo Aguilar. S&o Paulo: Abril Cultural, 1975, vol XLI, p. 307 (Coleg¢io Os
Pensadores)

81



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
Bitencourt, Joceval Andrade. Descartes e a inven¢do do sujeito / Joceval
Andrade Bitencourt. — Sao Paulo: Paulus, 2017. — (Coleg¢ao Filosofia em questao)
Dias, César Gomes Bonfim. A experiéncia da indivisio na filosofia de
Merleau-Ponty. Dissertacdo de mestrado apresentada na PUC-SP, sob orientag¢ao
da prof. Dra. Salma Tannus Muchail. Sao Paulo, 2011.
GASQUET, J. Cézanne. Paris: Cynara/Bernheim-Jeune, 1988.
LEVY, Pierre. A Conexio planetaria: o mercado, o ciberespaco, a consciéncia
e o mundo entrela¢ados. Sdo Paulo: Ed. 34, 2001.
Merleau-Ponty, M. Fenomenologia da percepciao. 4" ed. Tradugdo: Carlos
Alberto Ribeiro de Moura. Sao Paulo: Martins Fontes, 2011.
Merleau-Ponty, M., O visivel e o invisivel, Sdo Paulo, Perspectiva S.A, 2003
HUSSERL, E.; MERLEAU-PONTY, M. A duvida de Cézanne. In: Textos
estéticos. 1* ed. Traducao Nelson Alfredo Aguilar. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1975, vol XLI (Cole¢cao Os Pensadores)
HUSSERL, E.; MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espirito. In: Textos estéticos.
1* ed. Tradugdo Gerardo Dantas Barreto. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1975, vol XLI
(Colecao Os Pensadores)
Santos, Renato. O sentido ontolégico da alteridade segundo Merleau-Ponty.

Sapere Aude, Belo Horizonte, v. 9 —n. 17, p. 237-254, Jan-Jun.2018

82



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

COLONIALISMO, CAPITALISMO E VIOLENCIA

Lorena Silva Oliveira

Pos-doutoranda pelo PPGF/UFRJ.
Bolsista FAPERJ-Programa Pés-Doutorado Nota 10-2024.
Email: bendizendodralorena@gmail.com

RESUMO

O presente texto tem por objetivo apresentar a interconexdo entre os
conceitos de colonialismo, capitalismo e violéncia a partir das
filosofias africanas e do pensamento decolonial de autores como:
Aimé Césaire, Frantz Fanon, Walter Mingolo, Achille Mbembe e
Anibal Quijano. Buscar-se-4 desmistificar o colonialismo como uma
empreitada filantrépica, revelando-o como um projeto de exploragdo
impulsionado por interesses economicos, destacando sua contribuigdo
para a acumulag¢do primitiva de capital e o desenvolvimento do
capitalismo. A violéncia € apresentada como uma condigdo intrinseca
para essa acumulacdo e sdo demarcadas algumas das multiplas formas
de violéncia exercidas no periodo colonial, evidenciando que as
estruturas de poder coloniais persistem na contemporaneidade sob a
forma da ‘colonialidade’.

PALAVRAS-CHAVE
Colonialismo; capitalismo; violéncia colonial; colonialidade.

ABSTRACT

The aim of this text is to present the interconnection between the
concepts of colonialism, capitalism and violence based on African
philosophies and the decolonial thinking of authors such: as Aimé
Césaire, Frantz Fanon, Walter Mingolo, Achille Mbembe and Anibal
Quijano. The aim is to demystify colonialism as a philanthropic
endeavor, revealing it as a project of exploitation driven by economic
interests, highlighting its contribution to the primitive accumulation of
capital and the development of capitalism. Violence is presented as an
intrinsic condition for this accumulation and some of the multiple
forms of violence exercised in the colonial period are outlined,
pointing out that colonial power structures persist in contemporary
times in the form of 'coloniality'.

KEYWORDS
Colonialism; capitalism; colonial violence; coloniality.

83



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

INTRODUCAO

O filésofo camaronés Bidima (2002, p.01), nos diz que “ndo podemos entrar na

filosofia, assim como na vida, sendo misturados ao que nos precede”. Nesse sentido, €

necessario sermos criticos em relagdo a Historia e tomar como ponto de partida a
existéncia cultural como fonte de constru¢ao do pensamento filosofico.

Portanto, falar sobre colonialismo, capitalismo e violéncia e suas intrinsecas
relagdes, requer fazermos um exercicio de revisdo historia que consiga responder
algumas questdes fundamentais para o nosso entendimento. Nesse sentido, para
iniciarmos nossa reflexdo, precisamos, primeiramente, fazermos algumas demarcagdes:

Tendemos a encontrar abordagens que nos apresentam o colonialismo como
um sistema histérico de dominagdo politica, econdmica e cultural marcado,
inicialmente, pelas grandes navegagdes e expedigdes maritimas europeias ocorridas a
partir dos séculos XV e XVI.*

Aprendemos que o inicio do colonialismo estd diretamente ligado ao contexto
europeu da época, caracterizado pelo Renascimento, pela expansdao comercial e pelo
desenvolvimento da ciéncia nautica e cartografica. Essas expedigdes maritimas
resultaram na invasdo (dita descoberta e conquista) de vastas regides das Américas,
Africa e Asia, dando inicio a exploragdo colonial.

Tais territorios conquistados eram tratados como fontes de riqueza inesgotavel,
especialmente de ouro, prata, especiarias, agucar e algoddo. Por fim, aprendemos que
esse fluxo continuo de recursos, juntamente com o trafico transatlantico de pessoas
escravizadas, forneceu a base material essencial para o surgimento do capitalismo

moderno industrial.

% Sobre o conceito de colonialismo, a autora Maria Meneses coloca uma observagdo importante em seu
artigo “Colonialismo como violéncia: a “missdo civilizadora” de Portugal em Mogambique”.
Segundo ela, um dos problemas associados a defini¢do de colonialismo prende-se com o facto deste
conceito estar relacionado com o de imperialismo. Ela diz: “Se, para Schumpeter (1974: 6), a
referéncia ao império sugere uma ocupagdo politica ilegitima por parte de um Estado, na analise
sociopolitica de Lenine (2010 [1916]), o imperialismo ¢ caracterizado como o estagio mais avangado
do capitalismo, interpretacdo inspirada no trabalho de John Hobson (1902). Este ultimo definiu o
imperialismo como a procura agressiva, pelo capital financeiro, de mercados e investimentos
estrangeiros durante periodos de baixo consumo. Na sequéncia desta busca por mercados e fontes de
matéria -prima assiste -se, como sublinha Lenine, a globalizagdo do capital, processo que se traduz na
partilha do mundo entre associagdes capitalistas internacionais, cujo resultado ¢ a divisdo territorial
do mundo entre as maiores poténcias capitalistas. Posteriormente varios pensadores marxistas irdo
analisar o imperialismo como um estagio historico do desenvolvimento do capitalismo, ampliando a
caracterizacdo além da experiéncia historica de dominacao politica e militar.” (Menezes, 2018,p.118)

84



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Mas, sabemos que esse resumo, comumente apresentado pela perspectiva dos
povos colonizadores, visa expor o carater aparentemente simplista deste processo, como
se o processo colonial tivesse sido um marcador historico essencial, ndo violento, para o
desenvolvimento e civilizagao dos territorios e pessoas colonizadas durante tal periodo.

Todavia, se buscarmos compreender a relagdo entre colonialismo, capitalismo e
violéncia, pela perspectiva dos povos colonizados, o que encontrariamos? Esse é o
objetivo desta reflexdo: entender tal relacdo desde os povos do Sul Global que possuem
historico colonial. Para isso, convocarei a perspectiva das filosofias africanas e do
pensamento decolonial, apresentando os pensares Aimé Césaire, Frantz Fanon; Walter
Mingolo, Achille Mbembe e Anibal Quijano, para entendermos como esses filosofos

podem nos auxiliar nessa empreitada.

O COLONIALISMO PELA PERSPECTIVA DE AIME CESAIRE

Iniciemos entendendo o colonialismo.

Aimé Césaire, em sua obra “Discurso sobre o colonialismo” (2010), no traz a
seguinte indagacdo: “o que € em seu principio a colonizacao?” e reflete sobre a
necessidade de respondermos, de forma evidente, esta questdo, o que requer, para ele:

Reconhecer que ela ndo é evangelizagdo, nem empreitada filantropica, nem
vontade de fazer retroceder as fronteiras da ignordncia, da enfermidade, da
tirania; nem a expansdo de Deus, nem a extensdo do Direito. Admitir de uma
vez por todas, sem titubear por receio das consequéncias, que na colonizagdo
o gesto decisivo é o do aventureiro e o do pirata, o do mercador e do
armador, do cagador de ouro e do comerciante, o do apetite e da for¢a, com
a maléfica sombra projetada por tras por uma forma de civilizagdo que em
um momento de sua histéria se sente obrigada, endogenamente, a estender a

concorréncia de suas economias antagbnicas a escala mundial (Césaire,
2010,p.17, grifo meu).

Nesse sentido, ao evidenciar o que a colonizagdo ndo foi, Césaire busca fazer
uma inflexdo, ou seja, contrapor o que comumente ¢ apresentado, nos acervos coloniais
disponiveis a nos, sobre o que foi a colonizagdo e quais eram seus objetivos.

A saber, o colonialismo e as expedi¢des maritimas foram sustentados por uma
visdo religiosa e filosofica eurocéntrica cristd do mundo. Embasado no principio da

Terra Nullius* os colonizadores amparados em suas perspectivas juridicas e com a

¥ No contexto do Direito Internacional, a expressdo Terra Nullius (Terra de Ninguém) refere-se a
territorios que nao sdo considerados propriedades de nenhum Estado. Logo, esse principio juridico foi
utilizado para justificar o colonialismo europeu afirmando que determinadas terras eram "vazias" ou
"sem dono", pois ndo eram habitadas por povos considerados civilizados, segundo os critérios
europeus da época. Em suma, a ideia de Terra Nullius serviu como uma ferramenta legal ¢ filoséfica
que mascarava a violéncia da ocupacdo colonial, sob uma suposta auséncia de civilizacdo nas terras

85



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

autorizacdo da igreja, colonizavam espagos considerados ‘sem donos’, ‘ndo civilizados’
e ‘ndo cristdos’, como se tal ato fosse uma missao civilizadora e evangelizadora na qual
0s povos brancos/europeus eram os executores.

O humanismo renascentista também desempenhou um papel significativo nesse
processo. Esse movimento substituiu o teocentrismo medieval pela centralidade humana
como referéncia na cultura e no pensamento; deu énfase no pensamento critico, na
observagao empirica, dando abertura ao surgimento do conhecimento cientifico. Sendo,
portanto, decisivo para a modernidade europeia, por abrir caminhos que possibilitaram a
revolucdo cientifica, as grandes navegagdes, reforma protestante, novas concepcdes
politicas e etc.

Contudo, ao criar e enfatizar a ideia do grande potencial e capacidade racional
do individuo europeu, como modelo de civilizagdo, este movimento relegou outros
povos a categoria de ‘primitivos’ e/ou ‘selvagens’. Do ponto de vista filosofico, esse é
um dos aspectos mais marcantes dessa era, para essa reflexdo, pois o fato desse
movimento cultural e filos6fico ter colocado o ser humano no centro do pensamento
(antropocentrismo), nao necessariamente tornava a categoria ser humano universal.

Podemos considerar que o humanismo foi interpretado pelos europeus, como
uma valorizagdo especifica da humanidade europeia, considerada mais avangada
cultural e intelectualmente. Essa ideia construida de uma superioridade europeia, em
todos os niveis, somada as ideias de progresso e civilizagdo, levaram a crenga de que os
europeus tinham o direito ou o dever de levar sua ‘superioridade cultural’ para outras
partes do mundo, justificando a colonizacao.

Nesse sentido, vemos que, no decorrer da historia, essa racionalidade tao
exaltada e superioridade cultural foi utilizada, também, para criar teorias
pseudocientificas que afirmavam a inferioridade racial e cultural de outros povos, como
os indigenas (povos originarios) e africanos.

E neste cendrio que se ergue entio a ideia de raca como justificativa
classificatoria para denominar todos aqueles ‘ndo-europeus’ como seres inferiores, logo,
menos humanos (ou ndo humanos). As populacdes do continente africano estariam
enquadradas nesta condi¢do de seres ‘nao-civilizados’ / ‘inferiores’ e teriam, a partir de
entdo, sua humanidade questionada por meio de teorias racistas de vieis bioldgico,

(racismo cientifico)

conquistadas.

86



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

E por isso que Césaire nos convida a pensar a colonizagdo pelo que ela nio foi.
Afinal, para este pensador o pseudo humanismo® europeu foi uma falacia! Fazendo a
seguinte critica: “E esta € a grande reprovagao que eu fago ao pseudo humanismo: haver
socavado , por muito tempo os direitos do homem; tido deles, e ainda ter, uma
concepgao estreita e dividida, incompleta e parcial; e, no final das contas, sordidamente
racista” (Césaire, 2010,p.22)

Ou seja, o humanismo europeu possuia uma concepgao estreita e parcial sobre
quais humanos deveriam estar no centro, serem ouvidos e considerados em sua
completa humanidade, nos pensares sobre os projetos de sociedade. O que demonstra
que as reais intengdes ndo era levar a civilizagdo, o ‘progresso’ intelectual e cultural
para os povos ditos inferiores, pois para ele “a distdncia da colonizagdo a civilizagdo ¢
infinita” (Césaire, 2010,p.19) e de todas as expedigdes, estatutos e ministeriais coloniais
existentes, ndo se pode resgatar nenhum valor humano.

Nesse sentido, para desmentir estas falsas ideias que foram difundidas como
justificativas do fendmeno da colonizagdo que, encoberto/protegido por um pedantismo
cristdo, elaborou equagdes desonestas como: cristianismo é igual a civilizag¢do,
paganismo seria igual a selvagerismo, gerando consequéncias “colonialistas e racistas
abomindveis, cujas vitimas deveriam ser os indios, os amarelos, os negros.” (Césaire,
2010, p.18), o pensador elabora a equagdo que considera realmente valida para
expressar o colonialismo, diz Césaire: “Cabe-me agora levantar uma equagao:

colonizagdo=coisificagdo” (Césaire, 2010,p.32, grifo meu)

Essa equagdo busca traduzir o que fora o colonialismo na medida em que expoe
ser, o resultado dessa equagdo: sociedades esvaziadas, culturas pisoteadas, terras
confiscadas, religides assassinadas, milhares de pessoas sacrificadas, economias nativas
desorganizadas, subalimentacdo instalada, agricultura orientada apenas a metrépole
colonial, saques de produtos e matérias primas, medo, complexo de inferioridade,
servilismo, pessoas desarraigadas de seus costumes, vidas, sabedorias, magnificéncias

artisticas aniquiladas e extraordindrias possibilidades suprimidas.

% (Césaire aponta que o colonialismo cria uma sociedade moralmente doente e espiritualmente
corrompida, revelando a contradi¢do profunda entre os valores proclamados pela Europa — como
liberdade, igualdade e fraternidade — e suas agdes cruéis nas colonias. Assim, em sua critica radical,
ele questiona profundamente a moralidade e a validade ética da suposta missdo civilizatoria,
revelando que, longe de civilizar, o colonialismo era um projeto que brutalizava ambos os lados,
destruindo ndo apenas o colonizado, mas também a humanidade do colonizador.

87



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Ela, evidencia-nos, portanto, que o colonialismo nido pode ser compreendido
como uma ‘missao civilizatéria’, pelo contrario, expressa que o colonialismo foi um
projeto sistematico e violento de exploracao, opressdao e desumanizagao (coisificagao)
dos povos colonizados, por isso, dira Césaire : “Falam-me de civilizagao, eu falo de
proletarizacdo e de mistificacdo” (idem, p.34).

Por este fato, Césaire ¢ contundente em denunciar a falacia das justificativas
filosoficas e morais apresentadas pelos colonizadores. Tais argumentos mascaram o
proposito primordial do colonialismo, que ¢ puramente economico e politico. Logo, ser
baseado na exploragdo de recursos naturais e humanos e no controle econémico das
regides colonizadas.

Afinal, a exploragdo ¢ a dominagdo colonial foram as condi¢des necessarias
para o desenvolvimento industrial europeu e, nesse sentido, o colonialismo foi um
fendmeno intrinseco e fundamental no processo histérico de reproducdo do capital.
Contudo, percebemos haver uma obliteracdo desse cardter econdmico nas justificativas
eurocéntricas sobre as praticas coloniais.

Mas, uma analise cuidadosa sobre o colonialismo nos demonstra que este
aspecto econdmico ¢ uma fonte importante, que alimentou as concepgdes filosoficas que
surgiram na modernidade, a fim de justificar e legitimar as grandes expedicdes, a
invasdo/colonizacdo dos territérios, como a posteriormente denominada América
Latina, e a escravizagao e evangelizacdo dos povos originarios e africanos.

Portanto, entender que a coloniza¢do das Américas e do continente Africano, por
exemplo, foi um projeto violento de apropriacdo territorial e coisificagdo/exploragao de
recursos naturais € humanos, a fim de subsidiar os interesses econdmicos do
capitalismo, que emergia nesses tempos, ¢ um aspecto essencial para o entendimento da

interrelacdo entre colonialismo e capitalismo.

ENTENDENDO AS RELACOES: COLONIALISMO E CAPITALISMO

Mas, vamos entender melhor como o colonialismo esta relacionado a
emergéncia do capitalismo.

Se partirmos pelo raciocinio de Walter Mingolo em seu texto “ Colonialidade: o
lado mais escuro da Modernidade” (2017) caberia iniciarmos essa reflexao recordando
que, antes de 1500, nosso imaginario consegue nos levar a cenarios do mundo que
podem ser considerados policéntricos € ndo capitalistas. Mas, ele questionara: “o que

aconteceu no século XVI que iria mudar a ordem mundial, transformando-a naquela em

88



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

que vivemos hoje? O advento da “modernidade” poderia ser uma resposta simples e
geral...” (Mingolo, 2017, p.3) ele dira.

Essa questdo, no entanto, ¢ fundamental, pois entender o que a modernidade
europeia produziu, em relacdo a histéria anterior, até o século XVI, ¢ basilar para
entendermos as raizes da atual ordem mundial. Ele nos recorda que os principais
ambitos transformados com o advento da modernidade europeia sdo os ambitos
econOmicos (capitalismo) e epistemologicos (revolugdo cientifica).

No ambito econdmico houve uma mudanga radical no dominio da economia, o
que permitia que o Ocidente reproduzisse os seus recursos indefinidamente. Mas, o que
possibilitou isso? O colonialismo,*!, certamente ¢ uma das respostas possiveis (Mingolo,

2017), dira ele em suas reflexdes.

A saber, Marx, filosofo e economista alemao, em sua obra “O Capital” (livro 1,
cap. 24), ao refletir sobre a “Génese do capitalismo industrial” respalda essa assercao de
Mingolo, ao ser categorico e nos demonstrar, em seus estudos, o papel fundamental do

colonialismo nos primoérdios do capitalismo*. Dira Marx:

A descoberta das terras auriferas e argentiferas na América, o exterminio, a
escravizagdo e o soterramento da populacdo nativa nas minas, o comego da
conquista ¢ saqueio das Indias Orientais, a transformacdo da Africa numa
reserva para a caca comercial de peles-negras caracterizam a aurora da era
da produgdo capitalista. Esses processos idilicos constituem momentos
fundamentais da acumula¢do primitiva. A eles se segue imediatamente a
guerra comercial entre as nagdes europeias, tendo o globo terrestre como
palco. Ela ¢ inaugurada pelo levante dos Paises Baixos contra a dominagdo
espanhola, assume propor¢des gigantescas na guerra antijacobina inglesa e
prossegue ainda hoje nas guerras do dpio contra a China etc.

Os diferentes momentos da acumulag@o primitiva repartem-se, agora, numa
sequéncia mais ou menos cronoldgica, principalmente entre Espanha,
Portugal, Holanda, Franga e Inglaterra. Na Inglaterra, no fim do século XVII,
esses momentos foram combinados de modo sistémico, dando origem ao
sistema colonial, ao sistema da divida publica, ao moderno sistema tributario
e ao sistema protecionista. Tais métodos, como, por exemplo, o sistema
colonial, baseiam-se, em parte, na violéncia mais brutal. Todos eles, porém,

*t Observagdo: o colonialismo, em geral, ndo inicia no séc. XV. Mas, a historiografia geralmente marca o
inicio do colonialismo europeu moderno no século XV, especialmente a partir de 1492, ano da
chegada de Cristovdo Colombo as Américas. Esse marco representa, simbolicamente, o inicio da
expansdo territorial europeia, que abriu caminho para a colonizagdo do continente americano e,
posteriormente, da Africa e Asia. O periodo que segue, especialmente os séculos XVI e XVII, é
reconhecido como o auge do colonialismo inicial, caracterizado pela ocupagdo, exploragdo
econdmica e imposic¢ao cultural sobre os povos colonizados.

* Dira Marx em O Capital, livro I, que “Embora os primoérdios da produgdo capitalista ja se nos
apresentem esporadicamente, nos séculos XIV e XV, em algumas cidades do Mediterraneo, a era
capitalista s6 tem inicio no século XVI. Nos lugares onde ela surge, a supressdo da serviddo ja esta ha
muito consumada, e o aspecto mais brilhante da Idade Média, a existéncia de cidades soberanas, ha
muito ja empalideceu” (Marx, 2013,p.963)

89



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

langaram mdo do poder do Estado, da violéncia concentrada e organizada
da sociedade, para impulsionar artificialmente o processo de transformagéo
do modo de produgdo feudal em capitalista e abreviar a transi¢do de um para
o outro. 4 violéncia é a parteira de toda sociedade velha que estd prenhe de
uma sociedade nova. Ela mesma é uma poténcia economica. (MARX, 2013,p
998, grifo meu)

Nestes excertos o filésofo demonstra como o processo colonial, em todos os
seus aspectos: apropriagdo de terras estrangeiras, exterminio das populagdes nativas,
expropriagdo de recursos naturais, escravizagdo dos povos, por exemplo, foi
fundamental para a “aurora da produgdo capitalista”, que através da riqueza gerada
pelas diferentes formas de exploragdo colonial, possibilitou o que Marx conceitua como
acumulagdo primitiva®:

Essa passagem, por fim, nos informam que o capitalismo ndo surgiu
pacificamente, mas necessitou de um periodo de acumula¢do inicial de riquezas que
ocorreu de forma violenta. A principio com a expansdo mercantilista (séculos XV—
XVIII), as coldnias serviram como provedoras quase inesgotaveis de recursos naturais
(ouro, prata, acucar, café, algodao, especiarias). Esses recursos eram levados para as
metrépoles e vendidos a precos elevados; isso se deu através da exploragdo intensiva e
desumana de pessoas escravizadas e do trabalho forcado dos povos colonizados.

A escraviddo nas Américas, com 0s povos originarios e, posteriormente, dos
povos africanos, forneceu a Europa uma mao de obra extremamente barata e gratuita.
Isso permitiu taxas exorbitantes de lucro, acelerando a acumulagdo capitalista e o
crescimento econdmico das metropoles. Tais fatos demonstram como o colonialismo foi
necessario para que paises europeus acumulassem capital suficiente para financiar seu
desenvolvimento econdmico e impulsionar o capitalismo comercial e industrial (séculos
XVIHI-XIX).

Nesse sentido a emergéncia do capitalismo (expansdo mercantilista do sec. XV—
XVIII), motivou o colonialismo e ambos - capitalismo como modo de produgdo e
colonialismo como modo de operar desse sistema de produgao da vida material - foram
sustentados e operaram, como ainda operam, através da ideia de raga.

Dira Anibal Quijano em sua reflexdo “Colonialidade do poder, eurocentrismo e

Ameérica Latina”(2005), que a ideia de raga foi um critério fundamental para a

# “A assim chamada acumulagfo primitiva ndo €, por conseguinte, mais do que o processo historico de
separagdo entre produtor e meio de produgdo. Ela aparece como “primitiva” porque constitui a pré-
historia do capital e do modo de producdo que lhe corresponde” (Marx, 2013,p 960-961)

90



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

distribui¢do da populagdo mundial na estrutura de poder da nova sociedade que

emergia. Ele demarca que:

Na América, a ideia de raca foi uma maneira de outorgar legitimidade as
relagdes de dominagdo impostas pela conquista. A posterior constitui¢do da
Europa como nova id-entidade depois da América e a expansdo do
colonialismo europeu ao resto do mundo conduziram a elaboragdo da
perspectiva eurocéntrica do conhecimento e com ela a elaboragéo tedrica da
ideia de raga como naturalizagdo dessas relacdes coloniais de dominagdo
entre europeus e ndo-europeus. Historicamente, isso significou uma nova
maneira de legitimar as j& antigas ideias e praticas de relagdes de
superioridade/inferioridade entre dominantes e dominados. Desde entdo
demonstrou ser o mais eficaz ¢ duravel instrumento de dominagdo social
universal, pois dele passou a depender outro igualmente universal, no entanto
mais antigo, o intersexual ou de género: os povos conquistados ¢ dominados
foram postos numa situacdo natural de inferioridade, e consequentemente
também seus tragos fenotipicos, bem como suas descobertas mentais e
culturais. Desse modo, raca converteu-se no primeiro critério fundamental
para a distribuicdo da populacdo mundial nos niveis, lugares e papéis na
estrutura de poder da nova sociedade. Em outras palavras, no modo basico de
classificagdo social universal da populagdo mundial (Quijano, 2005, p.118).

E que:

[...] desde o comego da América, os futuros europeus associaram o trabalho
ndo pago ou ndo-assalariado com as racas dominadas, porque eram ragas
inferiores. O vasto genocidio dos indios nas primeiras décadas da
colonizacdo ndo foi causado principalmente pela violéncia da conquista, nem
pelas enfermidades que os conquistadores trouxeram em seu corpo, mas
porque tais indios foram usados como mdo de obra descartavel, forcados a
trabalhar até morrer.[...] E a outra forma de trabalho nao-assalariado, o ndo
pago simplesmente, o trabalho escravo, foi restrita, exclusivamente, a
populagio trazida da futura Africa e chamada de negra (Quijano, 2005,p.120,
grifo meu).

Portanto, as reflexdes dos pensadores decoloniais Mingolo e Quijano, assim
como do filosofo economista Karl Marx, nos possibilita perceber que o colonialismo foi
fundamental para entendermos a nova ordem mundial que surge a partir do século XVI,
de modo que podemos afirmar que, esse processo de apropriacdo e expropriagdo de
recursos humanos e naturais, sustentados por ideias racistas , para justificar as agdes e
interesses dos europeus, demonstram que colonialismo e capitalismo sdo categorias

codependentes e que a violéncia foi o principal instrumento, recurso utilizado para que

essa nova ‘ordem econdmica mundial’ se estabelecesse.

SOBRE A VIOLENCIA
Nesse interim, para entendermos o papel da violéncia nesse processo, €
importante termos em mente que a emergéncia do capitalismo e sua necessidade de

expansdo para angariar recursos, ocorreu de forma violenta e organizada: ideias

91



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

filosoficas, teologicas e juridicas foram utilizadas e/ou desenvolvidas para fomentar e
incentivar as agdes/interesses da Europa ocidental.

Nesse cenario, o edificio intelectual, filos6fico do colonialismo, foi erguido
precisamente sobre a negag¢io da possibilidade de humanidade* de determinados povos,
de modo que Césaire dird que a empresa colonial ¢ para 0 mundo moderno o que o
imperialismo romano foi para o mundo antigo: percursor do desastre e da catdstrofe
(Césaire, 2010)

Mas, seria possivel mensurar em palavras o carater catastrofico e violento do
colonialismo? Certamente, ndo hé palavras que consigam expressar a violéncia ocorrida
nas colonias do século XV ao séc. XX. Porém, é possivel pontuarmos algumas
violéncias ocorridas no periodo colonial contra os povos colonizados, abrangendo desde

a violéncia ambiental até violéncia social e cultural. Vejamos:

1. Violéncia contra a natureza

e Exploragdo descontrolada de recursos naturais:
Extragdo excessiva de minérios (ouro, prata, diamantes, ferro),
derrubada indiscriminada de florestas para plantagdo, queimadas e
uso intensivo do solo, provocando desequilibrios ecologicos.

e Destruicdo dos habitats naturais:
Caca predatoria e invasdo dos espacos naturais pelos colonizadores,
levando a extingdo ou ameaca de espécies animais e vegetais.

e Introdugdo de espécies invasoras:
Plantas e animais europeus que afetaram o equilibrio ecologico
original, prejudicando espécies nativas.

2. Violéncia fisica e genocidio contra populagéoes indigenas e africanas

e Massacres e genocidio:
Assassinatos sistematicos de comunidades inteiras, como punigdo
ou estratégia de dominacao territorial.

o FEscravizagcdo em massa:
Captura, comércio ¢ exploragdo brutal do trabalho indigena e
africano em planta¢des, minas e engenhos.

e Deslocamentos for¢ados:

* O filosofo Emmanuel Eze em sua reflexdo “4 filosofia moderna ocidental e o colonialismo africano”
faz um apontamento importante sobre isso. Diz-nos ele que : “Quando a filosofia ocidental fala de
“raz80”, ndo esta simplesmente falando de “ciéncia” e de “conhecimento”, de “método” e de “critica”, e
inclusive de “pensamento”. Em, e através destes codigos, fundamentalmente a questdo do antrophos do
homem ¢ o que estd em jogo, porque as perguntas sobre o conhecimento ¢ a identidade, do logos e o
antrophos como logikus, neste entrelacamento do entendimento humano, os europeus introduziram
originalmente a no¢ao de uma diferenca de espécie entre eles mesmos e os africanos, como um modo de
justificar sua inqualificavel exploracao e difamacdo. (Eze, s/d, p.13)

92



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Remogdo forgada dos povos origindrios de suas terras ancestrais
para locais menos férteis ou mais remotos, causando mortes e
desestruturagdo social.

e Guerras e conflitos armados:
Uso de forca militar superior dos colonizadores para subjugar
resisténcia indigena e africana, com armas e estratégias de guerra
desconhecidas dos povos locais.

3. Violéncia cultural e religiosa

o Conversdo religiosa for¢ada:
Imposicao do cristianismo pelos missionarios e autoridades
coloniais, proibindo praticas religiosas e espirituais tradicionais,
destruindo templos e locais sagrados.

o Destrui¢do cultural e linguistica:
Proibi¢do ou desencorajamento do uso das linguas nativas,
resultando na perda ou enfraquecimento das tradigdes orais e
culturais dos povos colonizados.

4. Violéncia sexual e violéncia contra as mulheres

o Estupro sistemdtico e violéncia sexual:
Mulheres indigenas e africanas eram frequentemente violentadas
sexualmente por colonizadores, tornando-se alvo comum de
violéncia sexual como estratégia de humilhag@o e controle social.

e FExploragdo sexual:
Mulheres eram muitas vezes obrigadas a servir sexualmente
colonizadores, seja diretamente ou como forma de "troca" por
seguranga ou alimentos.

e Imposi¢do de padroes patriarcais europeus.
Introdugdo de praticas sociais que desvalorizavam e limitavam o
papel das mulheres, antes consideradas importantes nas sociedades
indigenas e africanas, destruindo seus papéis comunitarios
tradicionais.

5. Violéncia contra criancas

o Separagdo familiar:
Criangas eram frequentemente separadas & forca de suas familias,
vendidas em condi¢do de pessoa a ser escravizada ou a serem
enviadas a instituigdes religiosas para ‘educagdo’ que objetivava
destruir sua identidade cultural original.

e Exploragao do trabalho infantil:
Uso extensivo de mao-de-obra infantil nas minas, plantagdes e
tarefas domésticas, com exposicdo a condigOes precarias, violentas
e insalubres.

e Abuso fisico e psicologico:
Castigos severos ¢ abusos fisicos usados como método disciplinar,
visando quebrar a capacidade de resisténcia e identidade cultural
original desde a infancia.

6. Violéncia economica

e Confisco de terras e propriedades:

93



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Expropriagdo e apropriacdo forgada de terras ancestrais pelos
colonizadores europeus, gerando pobreza extrema, dependéncia e
marginalizacdo.

e Imposic¢do de trabalho for¢ado e escraviddo:
Sistema econdmico baseado em exploragdo, onde populagdes
indigenas e africanas eram submetidas & escravidao ou a servidao
por divida.

o Tributagdo opressiva:
Cobranga de impostos abusivos como método adicional de controle
econdmico, gerando endividamento e submissdo forcada aos
colonizadores.

7. Violéncia psicolégica

o Inferiorizagdo racial e étnica:
Desenvolvimento de teorias racistas pseudocientificas para
justificar exploracdo e violéncia, impondo uma visdo de
superioridade europeia.

e Humilhacdo publica e punigdes exemplares:
Castigos publicos frequentes, destinados a intimidar e controlar
populagoes inteiras, estabelecendo terror psicologico.

o Imposicdo de identidades alienantes:
Obrigagdo de aceitar nomes, vestimentas € costumes europeus,
despersonalizando e apagando identidades originais dos povos
colonizados.

Sem duavidas, esses apontamentos ndo exaure todas as violéncias, mas oferece
um panorama abrangente das diversas formas pelas quais a colonizagdo gerou
consequéncias devastadoras para os povos colonizados, afetando-os fisica, cultural,
social, econdmica e psicologicamente, com impactos ainda presentes nas sociedades
contemporaneas e nas subjetividades de seus descendentes.

Pensadores africanos e decoloniais também nos oferecem um panorama sobre
como a violéncia ¢ uma categoria preponderante que, representa o modo de operar
colonial, a favor da consolida¢ao de um modo de producao capitalista.

Frantz Fanon, por exemplo, em sua obra "Os Condenados da Terra"(2022),
descreve o colonialismo como um sistema inerentemente violento, que causou e causa

danos fisicos, psicologicos e culturais profundos aos povos colonizados. Fanon

identifica essa violéncia como estruturante do dominio colonial, a ponto de afirmar que

> Nesta obra Fanon nos diz que o mundo colonial ¢ um mundo compartimentado e faz uma abordagem
do mundo colonial, a partir de seus arranjos, disposi¢des geograficas o que, segundo ele, ¢ uma andlise
fundamental que permite-nos delimitar as “arrestas a partir das quais se reorganizard a sociedade
descolonizada” (Fanon, 2022, p.34) Esse mundo compartimentado, dividido em dois ¢ habitado por
espécies diferentes. Essa ideia o faz perceber que a “Originalidade do contexto colonial é que as
realidades econdmicas, as desigualdades, a enorme diferenca dos modos de vida ndo conseguem nunca
mascarar as realidades humanas. Quando se apreende o contexto colonial em seu imediatismo, fica
patente que o que divide o mundo ¢é antes de mais nada o fato de pertencer a tal espécie, a tal raga (idem,

p.36)

94



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

“o colonialismo ndo ¢ uma maquina de pensar, ndo ¢ um corpo dotado de razdo. E a

violéncia em estado puro, e sé se curvara diante de uma violéncia maior” (Fanon, 2022,
p.58).

Achille Mbembe contribui com uma perspectiva contemporanea de analise sobre
o carater violento do colonialismo e do capitalismo, ao introduzir o conceito de
necropolitica e fazer uma analise critica que, explora como o capitalismo moderno e
suas praticas coloniais, perpetuam formas extremas de violéncia, definindo quais vidas

importam e quais podem ser descartadas. Mbembe dira que:

[...] uma verdade ¢ certa: no pensamento filos6fico moderno e no imaginario
e na experiéncia politica europeia, a colonia representa o lugar onde a
soberania consiste fundamentalmente no exercicio de um poder a margem da
lei (ab legibus solutus) e onde a “paz” mais parece adquirir a face de uma
“guerra sem fim” (Mbembe, 2017, p.125-126).

Seu pensamento dialoga com o conceito do filésofo caribenho Malcon

146

Ferdinand que afirma que nas coloniais operam a heterotopia colonial®. O que significa

isso? Que nos territorios coloniais, que sdo dependentes ontologicamente das
metropoles, a violéncia é permitida, vez que, no territorio colonial ndo ha Lei*.
Césaire também demarca, na obra “Discurso sobre o colonialismo”’(2010), essa

percepcao e excegdo existente nas coldnias, ao resgatar o seguinte trecho:

Uma tultima citacdo de um tal de Carl Siger, autor de um Essai sur la
colonisation “Os paises novos sdo um vasto campo aberto para as atividades
individuais, violentas, que nas metropoles se enfrentariam com certos
preconceitos, com uma concep¢do sabia e regulada da vida, mas que podem
desenvolver-se livremente nas colonias e, portanto, afirmar melhor seu valor.
Assim, as colonias podem servir até certo ponto de valvulas de seguranca a
sociedade moderna. Esta utilidade, mesmo que fosse a tUnica, ¢ imensa”
(Césaire, 2010, p.30, grifo meu).

% “A heterotopia atribui a lugares (topos) usos e praticas diferentes (hetero) de um centro geografico ou
de uma norma”.(Ferdinand, 2022,p.125).

* Mbembe em seu texto Necropolitica (2017) fard uma analise importante sobre o poder soberano nas
coldnias. Uma das passagens importantes que dialoga com a ideia de heterotopia colonial , ¢ a seguinte:
“No mesmo contexto, as colonias sdo semelhantes as fronteiras. Elas sdo habitadas por “selvagens”. As
colonias ndo sdo organizadas de forma estatal e ndo criaram um mundo humano. Seus exércitos nao
formam uma entidade distinta, e suas guerras ndo sdo guerras entre exércitos regulares. Nao implicam a
mobilizagdo de sujeitos soberanos (cidaddos) que se respeitam mutuamente, mesmo que inimigos. Nao
estabelecem distingdo entre combatentes ¢ ndo combatentes ou, novamente, “inimigo” e “criminoso”.
Assim, ¢ impossivel firmar a paz com eles. Em suma, as col6nias sdo zonas em que guerra e desordem,
figuras internas e externas da politica, ficam lado a lado ou se alternam. Como tal, as col6nias sio o local
por exceléncia em que os controles e as garantias de ordem judicial podem ser suspensos — a zona em que
a violéncia do estado de excecdo supostamente opera a servigo da “civilizacdo” (Mbembe,2017,p.127).

95



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Com C¢saire, Fanon e Mbembe podemos entender que o capitalismo e o
colonialismo juntos criaram zonas de exclusdo e precariedade, de modo que a ocupacao
colonial, na perspectiva de Fanon, por exemplo, implicou uma divisdo do espaco em
compartimentos, definindo limites e fronteiras internas e externas, regulados pela
linguagem da forga pura, da violéncia.

Para mais, esses pensadores em suas reflexdes, que nos demonstram como a
violéncia € estruturante do modus operandi colonial e capitalista, nos auxiliam a
compreender algo importante em nossa contemporaneidade.

As perspectivas de andlise desde o Sul Global, principalmente, nos auxiliam a
compreendermos que essa violéncia ndo terminou com o fim das administragdes
coloniais formais, mas transformou-se em estruturas de poder que persistem no que hoje
denominamos colonialidade. Logo, quando falamos colonialismo ndo estamos a falar,
apenas, de uma época historica. Estamos a falar da constru¢do de uma estrutura na qual
se enraizaram varias institui¢des do ocidente. Estamos a falar da construcdo de uma
matriz de poder.

Ramoén Grosfoguel em sua reflexdo “Para descolonizar os estudos de economia
politica e os estudos pos-coloniais: Transmodernidade, pensamento de fronteira e
colonialidade global’(2017) nos ajuda a entendermos melhor essa colocacgdo. Ele nos
diz que

As multiplas e heterogéneas estruturas globais, implantadas durante um
periodo de 450 anos, ndo se evaporaram juntamente com a descolonizagdo
juridico-politica da periferia ao longo dos tultimos 50 anos. Continuamos a
viver sob a mesma “matriz de poder colonial’. Com a descolonizagdo
juridico-politica saimos de um periodo de “colonialismo global” para entrar
num periodo de “colonialidade global”. Embora as “administragdes
coloniais” tenham sido quase todas erradicadas e grande parte da periferia se
tenha organizado politicamente em Estados independentes, os povos nao-
europeus continuam a viver sob a rude exploragdo e dominagdo
europeia/euro-americana. As antigas hierarquias coloniais, agrupadas na
relagdo europeias versus ndo-europeias, continuam arreigadas e enredadas na
“divisdo internacional do trabalho” e na acumulacdo do capital a escala

mundial (Quijano, 2000; Grosfoguel, 2002). (Grosfoguel,2008, p.126, grifo
do autor)

Ou seja, apesar de termos aprendido a relacionar colonialismo com a presenca
de administracdes coloniais, pensadores do Sul Global e decoloniais tem nos auxiliado,
também, a entender que a colonialidade est4 para além disso. Ela ¢ uma matriz de poder
que continua a operar, por diferentes vias e faces, a relagdo colonial que ¢

fundamentada na ideia de raga, tem como objetivo a expropriagdo dos recursos, como

96



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

instrumento de operagdo a violéncia, que se apresenta de diversas formas, sendo a
dependéncia econdmica, mesmo apods a independéncia politica das colonias, uma de
suas expressoes de continuidade.

O socidlogo peruano Anibal Quijano apresenta-nos através do conceito de
‘colonialidade do poder’, esta ideia. O autor define o conceito como uma matriz de
poder que se constituiu durante o processo colonial e que se perpetua através das
relagdes de raca, género e classe (Quijano, 2005). Ao introduz a ideia da colonialidade
do poder, argumenta que a colonizagdo ndo apenas instituiu formas de exploragdo
econdmica, mas também estruturou relacdes sociais, profundamente racializadas,
gentrificadas, contribuindo para entendermos, ainda mais, o carater violento desse

processo. Dird Quijano

[...] os colonizadores exerceram diversas operagdes que ddo conta das
condi¢gdes que levaram a configuragdo de um novo universo de relagdes
intersubjetivas de dominagao entre a Europa e o europeu e as demais regides
¢ populagdes do mundo, as quais estavam sendo atribuidas, no mesmo
processo, novas identidades geoculturais. Em primeiro lugar, expropriaram
as populagoes colonizadas —entre seus descobrimentos culturais— aqueles que
resultavam mais aptos para o desenvolvimento do capitalismo e em beneficio
do centro europeu. Em segundo lugar, reprimiram tanto como puderam, ou
seja, em variaveis medidas de acordo com os casos, as formas de produgdo
de conhecimento dos colonizados, seus padrdes de produgdo de sentidos, seu
universo simbolico, seus padroes de expressdo e de objetivagdo da
subjetividade. A repressdo neste campo foi reconhecidamente mais violenta,
profunda e duradoura entre os indios da América ibérica, a que condenaram a
ser uma subcultura camponesa, iletrada, despojando-os de sua heranca
intelectual objetivada. Algo equivalente ocorreu na Africa. Sem davida muito
menor foi a repressdo no caso da Asia, onde portanto uma parte importante
da historia e da heranga intelectual, escrita, pdde ser preservada. E foi isso,
precisamente, o que deu origem a categoria de Oriente. Em terceiro lugar,
for¢aram —também em medidas varidveis em cada caso— os colonizados a
aprender parcialmente a cultura dos dominadores em tudo que fosse util
para a reproducdo da dominacgdo, seja no campo da atividade material,
tecnolégica, como da subjetiva, especialmente religiosa. E este o caso da
religiosidade judaico-cristd. Todo esse acidentado processo implicou no
longo prazo uma colonizagdo das perspectivas cognitivas, dos modos de
produzir ou outorgar sentido aos resultados da experiéncia material ou
intersubjetiva, do imaginario, do universo de relagées intersubjetivas do
mundo; em suma, da cultura (Quijano, 2005, p.121, grifo meu )

Nesse sentido, a colonialidade expressa a permanéncia da ‘colonizagdo das
perspectivas’ em diversas esferas das nossas vidas até os dias hodiernos.
Evidentemente, a perspectiva dominante ainda ¢ a euro-ocidental. Atualmente, podemos
afirmar ser a perspectiva euro-estadunidense. De todo modo, a permanéncia das praticas
coloniais se expressa, por exemplo, nas atuais disparidades sociais e econOmicas, nas

estruturas de poder politico, nas relagdes culturais e identitarias, no racismo epistémico,

97



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

dentre outras, que reforcam e marginalizam, continuamente, grupos historicamente

colonizados.

CONSIDERACOES FINAIS

Ao analisarmos a relacdo entre colonialismo, capitalismo e violéncia, a partir das
perspectivas filoséficas do Sul Global, compreendemos que tais categorias sao
interdependentes e fundamentais para a constituigdo da ordem mundial moderna
capitalista. O colonialismo ndo foi apenas um momento historico restrito aos séculos
XV ao XX, mas um fendmeno estruturante que se perpetua, atualmente, por meio da
colonialidade, uma matriz de poder que continua a operar em niveis econdmicos,
politicos, sociais, estéticos e epistemologicos.

O capitalismo emergiu e se consolidou por meio de processos violentos de
exploragcdo dos povos colonizados, cuja humanidade foi sistematicamente negada em
favor de interesses economicos das poténcias europeias. A violéncia foi, portanto, nao
uma consequéncia acidental, mas uma condi¢do, necessaria, para a acumulagdo
primitiva do capital, estruturando relagdes raciais, de género e de classe violentas e
desiguais que permanecem evidentes até hoje.

Reconhecer essas conexdes ¢ essencial para desnaturalizarmos e confrontarmos
as persistentes desigualdades herdadas do colonialismo. Os pensamentos de Césaire,
Fanon, Mbembe, Quijano ¢ Mingolo nos desafiam a refletir sobre nosso presente e
futuro, chamando-nos a responsabilidade intelectual e ética para superar a colonialidade,
em todas as suas expressdes, promovendo caminhos para a justi¢a social, emancipagao
epistémica e uma verdadeira descolonizagdo das estruturas que, ainda, moldam nosso

mundo contemporaneo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
BIDIMA, Jean-Godefroy. De la traversée: raconter des expériences, partager le sens.
Rue Descartes, 2002/2, n.36, p. 7-17. Tradugao para uso didatico por Gabriel Silveira de
Andrade Antunes. Disponivel em: <

https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/jean-

godefroy bidima -

_da_travessia._contar_experi%C3%AAncias_partilhar_o_sentido.pdf> Acesso 30 mai.

2025.

98


https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/jean-godefroy_bidima_-_da_travessia._contar_experi%C3%AAncias_partilhar_o_sentido.pdf
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/jean-godefroy_bidima_-_da_travessia._contar_experi%C3%AAncias_partilhar_o_sentido.pdf
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/jean-godefroy_bidima_-_da_travessia._contar_experi%C3%AAncias_partilhar_o_sentido.pdf

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

CESAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradugdo de Anisio Garcez Homem.
Santa Catarina: Letras Contemporaneas. 2010.

EZE, Emmanuel Chukwudi. La moderna filosofia occidental y el colonialismo
africano. Tradugdo para uso didatico por Marcos Carvalho Lopes. s/d. Disponivel em:

<https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/a-filosofia-moderna-

e-o-colonialismo-africano -emmanuel-eze.pdf> Acesso em 10 mai. 2025.

FANON, Frantz. Sobre a violéncia. In: Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Zahar,
2022

. A experiencia vivida do negro. In: Peles Negras, Mascaras Brancas.
Salvador: EDUFUBA. 2008.
FERDINAND, Malcon. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho.
Sao Paulo: Ubu Editora, 2022.
GROSFOGUEL, Ramoén. Para descolonizar os estudos de economia politica e os
estudos pos-coloniais: Transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade
globaly», Revista Critica de Ciéncias Sociais [Online], 80 | 2008, publicado a 01 outubro
2012, consultado a 10 fevereiro 2023. URL: http:// journals.openedition.org/rccs/697 ;
DOI: https://doi.org/10.4000/rccs.697

MARX, Karl. O capital: critica da economia politica : Livro I : o processo de producao
do capital. Sao Paulo : Boitempo, 2013. Disponivel em

<https://www.gepec.ufscar.br/publicacoes/livros-e-colecoes/marx-e-engels/o-capital-

livro-1.pdf> Acesso 26 mar. 2025

MBEMBE, Achille. Necropolitica. In: Politicas da Inimizade. Lisboa: Antigona, 2017
MENESES, Maria Paula. Colonialismo como violéncia: a “missdao civilizadora” de
Portugal em Mogambique. Revista Critica de Ciéncias Sociais [Online], Numero
especial | 2018, publicado a 05 novembro 2018, consultado a 28 jun 2022. URL:
http://journals.openedition.org/rccs/7741 ; DOI: https://doi.org/10.4000/rccs.7741
MINGOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais obscuro da modernidade. Revista
Brasileira de Ciéncias Sociais - vol. 32, n° 94, p.1-17, jun. 2017 DOI
https://doi.org/10.17666/329402/2017 .

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas
Buenos Aires: CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales. 2005. Disponivel em:
<https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf f > . Acesso
em 06 mar. 2025.

99


https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf%20f
https://doi.org/10.17666/329402/2017
https://doi.org/10.4000/rccs.7741
https://www.gepec.ufscar.br/publicacoes/livros-e-colecoes/marx-e-engels/o-capital-livro-1.pdf
https://www.gepec.ufscar.br/publicacoes/livros-e-colecoes/marx-e-engels/o-capital-livro-1.pdf
https://doi.org/10.4000/rccs.697
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/a-filosofia-moderna-e-o-colonialismo-africano_-emmanuel-eze.pdf
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/a-filosofia-moderna-e-o-colonialismo-africano_-emmanuel-eze.pdf

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

NIETZSCHE E O ASCETISMO: POR UMA FILOSOFIA
AFIRMATIVA

Quésia Oliveira Olanda

Doutoranda em Historia da Filosofia (PPGF/UFRJ). Bolsista CAPES.

Tudo no mundo comegcou com um sim. Uma molécula disse sim e a
outra molécula e nasceu a vida. Mas antes da pré-historia havia a
pré-historia da pré-historia e havia o nunca e a havia o sim. Sempre
houve.

Clarice Lispector

RESUMO

O presente artigo se ocupara em apresentar as analises feitas por
Nietzsche sobre a questdo do ascetismo, sobretudo, nos textos da sua
fase madura. Este conceito possui um lugar especial na terceira
dissertacdo de A Genealogia da Moral (1887), no qual o fildésofo
alemdo busca determinar o valor da moral, colocando em xeque o
proprio valor dos valores. A analise nietzschiana nesse texto vale-se
do estudo filolégico, etimoldgico, histdrico e uma psicologia da
vontade de poder, com o intuito de demonstrar a diversidade de
interpretagdes. No entender de Nietzsche, o ascetismo ¢ um fendmeno
que se proliferou na histéria do Ocidente, sendo uma doutrina que se
manifestou de muitas formas, seja no campo da religido, da arte ou da
filosofia, a partir do socratismo. Esse termo ¢ derivado do grego
“askesis” e quer dizer pratica ou exercicio, podendo ser interpretado
de forma positiva. Entretanto, daremos énfase ao teor negativo, visto
que as raizes dessa doutrina sdo dualistas e desprezadoras do corpo,
sempre em busca de uma elevacdo. Nietzsche, por sua vez, ¢ o
fildsofo dor amor fati, que diz sim a vida. E, portanto, por essa via que
caminharemos, defendendo uma filosofia dos afetos, holistica e
afirmativa.

PALAVRAS-CHAVE

Ascetismo; Afetos; Socratismo; Vontade de nada.

ABSTRACT

This article will be concerned with presenting the analyses made by
Nietzsche on the question of asceticism, especially in the texts of his
mature phase. This concept has a special place in the third dissertation
of The Genealogy of Morality (1887), in which the German
philosopher seeks to determine the value of morality, putting in check
the value of values. The Nietzschean analysis in this text is based on
the philological, etymological, historical and a psychology of the will
to power, in order to demonstrate the diversity of interpretations.
According to Nietzsche, asceticism is a phenomenon that has
proliferated in Western history, being a doctrine that has manifested
itself in many ways, whether in the field of religion, art or philosophy,

100



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

from Socratism. This term is derived from the Greek "askesis" and
means practice or exercise and can be interpreted positively. However,
we will emphasize the negative content, since the roots of this doctrine
are dualistic and despising of the body, always in search of an
elevation. Nietzsche, in turn, is the philosopher pain love Fati, who
says yes to life. It is, therefore, by this way that we will walk,
defending a philosophy of affections, holistic and affirmative.

KEYWORDS

Asceticism, affections, Socratism, will of nothing.

CRITICA A MODERNIDADE

Nietzsche profere em todo o seu percurso intelectual grandes criticas a
modernidade. Sabe-se que essa questdo perpassa toda a sua obra, sobretudo, os escritos
tardios, a partir do olhar critico que o autor aponta para as chamadas “ideias modernas”,
isto ¢, as ideias progressistas de justica, liberdade, igualdade etc. Em Além do bem e do
mal (1886), a titulo de exemplo, a critica ¢ evidenciada, como também numa obra
posterior, escrita como uma espécie de complemento a este primeira, a saber, sua
Genealogia da Moral (1887) — texto que, inclusive, terd maior €nfase no presente artigo.
Entretanto, o olhar critico do filésofo do martelo esta atrelado ao seu posicionamento
contrario ao cristianismo, que, para ele, antecede a modernidade. Segundo o pensador
alemao, a modernidade esta impregnada pelos valores metafisicos inseridos e pregados
nesta religido. Embora Nietzsche faca consideraveis criticas a religido cristd, ele
encontra suas raizes na Grécia antiga, sobretudo, em Socrates e Platdo. Para melhor
compreensdo, serd necessario tratar com mais detalhes um conceito citado por

Nietzsche, intitulado como socratismo.

SOCRATISMO COMO FRAQUEZA FISIOLOGICA

A nocdo de socratismo apareceu pela primeira vez na obra nietzschiana na
conferéncia proferida pelo jovem professor de Basiléia em 1870, intitulada Socrates e a
Tragédia. Essas conferéncias concedidas pelo pensador alemao, inclusive, sao
conhecidas como textos preparatorios, antecedendo algumas discussdes que ecoaram em

sua primeira publicagdo, preponderando, assim em O Nascimento da Tragédia (1872).

101



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Nesta obra primaria, o autor retoma as criticas voltadas a cultura moderna, bem como
aponta sua insatisfacdo com o socratismo nas tragédias de Euripedes.

Com relacdo a filosofia socratica, sabe-se que Socrates concebe por belo aquilo
que se volta para o campo racional, seu carater €, por conseguinte, antidionisiaco,
distanciando-se do tragico — questdes tao caras ao jovem Nietzsche. Embora este termo
esteja ligado aos textos da sua primeira fase intelectual, ele estd sempre assombrando,
de alguma maneira, outros escritos nietzschianos. Socratismo, entao, ¢ entendido como
um momento histérico de valorizagdo do racionalismo, tornando-se, portanto, o fator
responsavel para o enfraquecimento da tragédia grega. Rosa Dias tece um comentario
acerca da tradicdo socratica-platonica, ao dizer que esta “instaurou uma violenta ruptura
com o passado grego, no qual o pensamento tinha a fun¢do de afirmar a vida e a vida, de
ativar o pensamento, para tornar-se algo que nega a vida e, ao nega-la, a deprecia”
(DIAS, 2011, p.55). Por mais que este termo seja antidionisiaco, ele ndo ¢ interpretado
como apolineo, justamente por sua negacao ao valor que se encontra no ambito estético.
Rejeitar o espirito dionisiaco ¢ o mesmo que desprezar a arte, a vida, tudo o que
Nietzsche afirma. A "doenga de Socrates” se mostra como inversa ao que antes
proliferava entre os gregos.

Na obra de sua juventude, Nietzsche, entdo, apresenta uma estética em que a luta
dos espiritos apolineos e dionisiacos sao expostas, os chamados “impulsos artisticos por
natureza”, considerados, neste momento, antagonicos. Impulsos estes que, “emergem do
seio da natureza, independente da mediacdo do artista”, como salienta Rosa Dias
(2011). O espirito apolineo ¢ relativo ao deus Apolo, sendo o principio que representa a
razdo como beleza harmoniosa e comedida, organizada. Ao impulso apolineo, Nietzsche
contrapde o impulso dionisiaco, derivado da figura do deus Dioniso, sendo, portanto, o
principio que representa a embriaguez, o dilaceramento, o caos, a falta de medida, a

paixao, a alegria, em suma, os sentidos.

Enquanto Apolo expressa ponderacdo, Dionisio tem excesso. Em muitas
passagens, Nietzsche menciona Dioniso e diz ser um discipulo dele. Em Do
dilaceramento do sujeito a plenitude dionisiaca, Scarlett Marton (2014) ressalta que o
nosso filosofo quer mostrar que, se a criagdo do mundo ndo foi feita por um ser divino e
o ser humano ndo foi criado “a imagem e semelhanca de Deus” — assim como diz a
doutrina cristd —, a relagdo entre eles tem de mudar. Mas o que isso quer dizer?

Nietzsche, entdo, estd mostrando que o homem e o mundo ndo mais podem se opor, que

102



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

s30 uma coisa sO, encontram-se em harmonia. Com isso, nosso filosofo reconhece a
necessidade de mudanga, da destrui¢do, do vir-a-ser. Destruir e reconstruir sao
concepgdes pilares da cosmologia nietzschiana. O espirito dionisiaco almeja a
destruicao das ideias modernas, ao passo que as questiona. Este impulso surge para
designar uma nova concepc¢do de mundo, avaliando a modernidade. Segundo Marton,
“assim como a doutrina do eterno retorno do mesmo e a concepg¢do de vida enquanto
vontade de poténcia, Dioniso converte-se em martelo para destruir as ideias modernas,
em critério para questiona-las” (Marton, 2009). Desta forma, ao interpretar seu fazer
filoso6fico como dionisiaco, o pensador alemao entende que ele ¢ afirmativo, faz parte

do ambito da criagdo, traduzindo a vida.

Além de Nietzsche ter feito men¢ao ao termo “socratismo” em O nascimento da
tragédia (1872) posteriormente, o conceito aparece em escritos da fase madura, como ¢
o caso da mengio em O Crepiisculo dos Idolos (1888). Portanto, Socrates passa a ser
responsavel pelo atraso e decaimento da polis grega, como comentamos, por meio do
seu método dialético e incentivo ao controle dos instintos. Segundo Nietzsche,
Euripedes, sob influéncia de Socrates, destruiu em sua composi¢do artistica a unido
entre os impulsos apolineo e dionisiaco. Sobre isso, o autor comenta: “Também
Euripides foi, em certo sentido, apenas mascara: a divindade, que falava por sua boca,
nao era Dionisio, tampouco Apolo, porém um demonio recentissimo nascido, chamado

Socrates” (NT, §12).

Se o jovem Nietzsche demonstrou uma grande admiragdo pela cultura tragica
grega — seja no ambito artistico, filosofico ou cientifico —, ele também foi um grande
critico da influéncia que Sécrates exerceu sobre ela. A partir de Soécrates, as portas se
abriram para uma nova maneira de filosofar, aquela na qual ¢ instaurada uma
determinada divisdo entre razao e instintos. Como consequéncia, Nietzsche reconhece
que Socrates tornou-se o responsavel pela morte da tragédia grega, dando inicio a uma
civilizacdo marcada por formas degeneradas de vida, cuja postulagdo se encontra na
crenca na existéncia de um mundo sensivel e inteligivel, negando a propria realidade

efetiva.

103



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

O CRISTIANISMO COMO RESULTANTE

Nietzsche sempre foi um grande estudioso e critico da cultura moderna,
sobretudo, da cultura alema. Desde os seus escritos da juventude, ¢ notoria a sua
preocupacao com a cultura vindoura: ele pensava a frente de seu tempo e afirmou no
prologo de O Anticristo (1888) que nasceu poéstumo. Suas Consideragoes
Extempordneas sao a prova inicial de que este filésofo estava acusando a sociedade de
sua época — diagnosticando seus problemas. No entanto, o foco principal estava no seu
progndstico, isto €, na sua alternativa mediante a tais questdes. Para o pensador alemao,
a modernidade ¢ permeada por valores morais e metafisicos que sdao herdados do
cristianismo que, inclusive, ¢ considerado por ele no prefacio de Além do bem e do mal

(1886) como o platonismo para o povo. Religido que, no entender de Nietzsche,

despreza o corpo em prol de uma outra vida.

Para compreender esta frase serd necessario discorrer brevemente sobre o que
Nietzsche compreendia como platonismo e suas principais caracteristicas. Segundo
Francisco Moraes, em nota introdutéria a sua tradu¢ao dos cursos de Nietzsche sobre
Platdo, o filésofo alemdo, ao utilizar a tradi¢do platonica teve o intuito de analisar de
forma critica, a propria filosofia enquanto metafisica, um tipo de pensamento que
prepararia o triunfo e avango a religido cristd, no qual teria desdobramento no ideal
ascético. De acordo com a perspectiva nietzschiana, Platdo e o platonismo expressam a
moral em que se baseiam a vontade de verdade, isto ¢, o ideal de transpor aparéncias, de
destrui-las e substitui-las pela verdade (Cf. MORAES, 2020). Em suma, Nietzsche esta
dizendo que este idealismo ¢ expressao do “instinto que degenera, que se volta contra a

vida com subterranea avidez de vinganca” (EH, § 2).

Nietzsche parece estar dizendo que a religido crista foi influenciada pela filosofia
de Platdo, isto ¢, conectou principios religiosos com os filoséficos. Quando Nietzsche
usa a palavra “povo”, dd a entender — no sentido vulgar da palavra —, que ele esta se
referindo a populagdo, a uma comunidade ou um grupo que partilha dos mesmos
valores. Além disso, a palavra povo parece informalizar, popularizar e tornar algo

acessivel — neste caso, o platonismo.

Para o pensador alemdo, o platonismo representa a incapacidade de assumir e

aceitar a realidade tal com ela se apresenta, uma espécie de racionalizagdao da vida, que

104



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

a entende como um erro a ser corrigido, sendo, portanto, um desejo de vinganca. A
crencga na razdo e a vontade de verdade permeia os modernos, cuja influéncia veio do

socratismo — como foi dito anteriormente.

O cristianismo influenciado pelo platonismo e neoplatonismo, por seu lado,
estabelece como meta alcangar a “verdadeira vida”, uma esperanca em alcangar um
lugar perfeito em outra dimensao, ndo mais na terra, assim como idealiza Platdo. Uma
vez que no reino de deus as virtudes cristas seriam, enfim, recompensadas, viver de
acordo com essas virtudes — ascetismo, resigna¢do, compaixao etc. — ganhou sentido.
Além disso, o desprezo do corpo e a inibi¢ao dos instintos sao fortes marcas de ambos.
Deste modo, o além passou a servir como justificativa para uma vida terrena conforme
0s preceitos morais cristdos. Por esta razdo ¢ que Nietzsche argumenta ser o
cristianismo um platonismo para o povo. Como diz Brussoti, “a representa¢do de um
ideal ascético permite a Nietzsche narrar a historia da metafisica e da moral cristd como

uma historia unitaria” (BRUSSOTI, 2000, p.11).

Essa maneira de ver baseia-se na tese de que, antes mesmo da religido crista, a
filosofia de Platdo também teria erigido o mundo suprassensivel como a referéncia para
promover a legitimacdo de uma ética ascética e negadora da vida. Sendo assim, o
pensador afirma que a negagdo platonica dos sentidos consiste numa preparagdo para o
cristianismo. Em um fragmento postumo de 1886, Nietzsche comenta sobre o

platonismo, ele descreve-o desta maneira:

Isso € platonismo: que, no entanto, tinha mais uma ousadia, virando-se: — Ele
mediu o grau de realidade de acordo com o grau de valor e disse: quanto mais
"ideia", mais ser. Ele inverteu o conceito de “realidade” e disse: “O que vocé
toma por real ¢ um erro, € quanto mais nos aproximamos da 'ideia', mais nos
aproximamos da 'verdade’ (Fragmento postumo 7[2] de 1886).

Note-se como, tanto no cristianismo quanto no platonismo, a meta ¢ a fuga em
direcdo ao nada (ao “mundo verdadeiro”, a “vida verdadeira”) através de uma
progressiva negacao deste mundo. Uma vontade ascética como vontade de nada ndo
pode deixar de envolver auto aversao incluindo, obviamente, aversdo ao nosso proprio
corpo enquanto encarnagdo da nossa vontade individual; mas a auto aversao ascética
ndo pode deixar de envolver também 6dio e negacdo de tudo o mais que € terreno —
negacgdo de todo o horizonte onde se joga a agdo da vontade humana, a negagdo do que ¢

imanente.

105



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

E importante salientar que em O Anticristo, Nietzsche diferencia o cristianismo da
tradi¢do daquele anunciado pelo préprio Cristo. De acordo com este pensador, a religido
crista deturpou a mensagem do evangelho, levando-a para um lado punitivo, cuja
recompensa se da no porvir, quando na sua concepg¢ao, ela se relaciona mais com a
préxis, e estd presente aqui e a agora, ndo necessariamente em uma outra vida. O autor
cita que “O reino de Deus ndo ¢ nada que se espere; nao possui ontem nem depois de
amanha, nao vira em ‘mil anos’ — € a experiéncia de um coragdo; esta em toda parte,
esta em nenhum lugar...” (AC, §34). Nietzsche, ao declarar que a “boa nova” de Jesus
foi corrompida, diz que como consequéncia os conceitos de castigo, culpa e pecado sdo
transformados em poder, nas maos dos sacerdotes — assunto no qual serd tratado ao
longo do texto. Nas palavras de Nietzsche: “O pecado, repito, essa forma de
autoviolacdo do homem par excellence, foi inventado para tornar impossiveis a ciéncia,
a cultura, toda elevacdo e nobreza do homem; por meio da invengdo do pecado, o

sacerdote domina” (AC, §49).

Uma das teses principais dos ultimos escritos de Nietzsche ¢ de que o cristianismo
¢ a forca produtora, que perpassa e constitui a modernidade ocidental. A obediéncia da
moral inserida nesta religido teria conduzido quase toda a civilizagdo ocidental a
negacao da vida terrena, isso porque ela teria feito o homem ocidental viver esta vida
em fun¢do de uma outra, apenas ilusoria. Para ele, essa religido planta suas raizes no

solo da décadence.

A QUESTAO DA DECADANCE

A palavra francesa décadence aparece de uma forma isolada em um fragmento
poéstumo do verdo de 1876, mas ¢ a partir de O Caso Wagner que ela ¢ citada com maior
importancia, como também nos outros escritos do mesmo ano: Crepiisculo dos Idolos, o
A Anticristo e Ecce Homo, além dos fragmentos postumos logo apds o verao de 1887. O
termo francés nao ¢ uma invencao nietzschiana. Ao contrario, o filésofo alemao a retira
de sua leitura de Essais de psychologie contemporaine (1883) do escritor francés Paul

Bourget.

Nietzsche utiliza a palavra em francés décadence, que para ele, ¢ a desagregacao e
degeneracdo dos instintos, na qual torna-se impossivel encontrar condigdes que

propiciem o crescimento de poténcia. E, portanto, um processo de esgotamento possivel

106



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

at¢é mesmo em organizacdes potentes e hierarquizadas. O pensador enuncia que a
historia da civilizagdo europeia é permeada pelo movimento da decadéncia. Ele diz: “Os
expedientes radicais sdo imprescindiveis apenas aos degeneradores; a fraqueza da
vontade — dito mais exatamente, a incapacidade de nao reagir a um estimulo — ¢ ela

propria apenas outra forma de degeneragao” (CI, A moral como antinatureza, §2).

A moral, o socratismo, a metafisica, o platonismo, o cristianismo, e todo tipo de
idealismo sdo sintomas da desagregagdo dos instintos. O niilismo ou a vontade de nada
e o ideal ascético, sdo exemplos de decadéncia fisiologica, todos eles sdo artificios para
dissimular o desprezo do mundo, a negacdo da vida enquanto um fluxo continuo de
mudancga, isto ¢, do devir.

No que tange o pensamento critico nietzschiano acerca da modernidade, tendo
como énfase o cristianismo, nota-se a presen¢a de um ideal cujas raizes sdo de cunho

transcendentes e negadora desta vida: o ideal ascético.

DIFERENTES MANIFESTACOES DO ASCETISMO

Para que se possa compreender a critica nietzschiana acerca do ascetismo, faz-se
necessario analisar a génese do conceito, os caminhos percorridos até chegar no
pensamento de Nietzsche, tendo em mente que ele ndo ¢ propriamente uma criagcdo do
filosofo. Para tal procedimento, sera levado em consideracao as influéncias e as diversas
manifestagdes do ascetismo, visto que Nietzsche a diagnosticou em muitos momentos

da historia da filosofia, como também na arte e na religido.

E evidente que falando de ascetismo pensamos imediatamente em Schopenhauer.
Este filosofo estd sempre por perto da filosofia nietzschiana e aqui hd uma énfase maior,
pois, a questdo do ascetismo ¢ definidora da moral schopenhaueriana. A tradicdo
ascética ndo esta presente somente no campo da moral, mas também pode-se encontrar
suas caracteristicas no campo da metafisica. Além disso, esse conceito tem associacdo
com o quietismo, que tem como defini¢do “a renuncia de todas as vontades”, ao passo
que o ascetismo ¢ “a mortificagdo premeditada da propria vontade”. Em sua filosofia
pessimista, Schopenhauer compreende que “querer € viver, e viver ¢ sofrer”. Nesse
sentido, para ndo sofrer, ¢ preciso cessar de querer, negar a vida em vez de afirma-la.

Segundo Binoche:

107



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

O ascetismo ¢ uma negagdo salutar do querer-viver, e que s6 ¢ possivel
compreender isso se formos além da simples moralidade da piedade,
abolindo afetivamente o principio da individuagdo, para, assim, acessar seus
fundamentos metafisicos: o querer-viver, o mundo como vontade
(BINOCHE, 2018).

Schopenhauer faz das praticas mais rigorosas do ascetismo o caminho para um
estado espiritual, isto ¢, a contemplagdo quietista, que consiste em “ndo querer nada”.
As religides, como ¢ o caso do cristianismo e o bramanismo, pareciam ter
compreendido consideravelmente que a salvacdo sé poderia ser alcangada no
esgotamento e na negacio de si e, por conseguinte, de toda vontade de vida. E por isso
que, de acordo com Binoche, elas inventaram ideias — como, por exemplo, a de pecado
original — cuja moral consiste em expressar o sentido de que a existéncia ¢

intrinsecamente ma, corrupta.

Nietzsche, através do seu escrito A Genealogia da Moral, interpreta de uma
forma completamente distinta a valorizagdo religiosa do ascetismo. Isso quer dizer que
nesta obra o conceito ¢ entendido, de acordo com Binoche, “como desvalorizagao
triunfante da vida, a qual, a partir de agora, ¢ redefinida como vontade de poténcia. Esse
procedimento consiste abertamente na nega¢do da nega¢do do querer-viver”
(BINOCHE, 2018). Todavia, argumenta o mesmo autor, “esse gesto nao conduz a
nenhuma espécie de reconciliagdo [VersOhnung]: ao contrdrio, ele ¢ preferivel
justamente porque afirma a natureza irremediavelmente agonistica da existéncia”

(BINOCHE, 2018).

Binoche apresenta duas perspectivas pelas quais se devem compreender a
formulagdo que orienta a terceira dissertacdo de Genealogia da Moral e que a respeito
da vontade afirma duplamente que esta “preferird ainda querer o nada a nada querer”

(GM, 111, §1). Nas palavras dele:

A primeira ¢ que de fato, como bem diz a frase “querer o nada” se opde, por
um lado, a “ndo querer nada”, o imperativo schopenhaueriano ao qual &,
impossivel satisfazer, pois a vontade ndo pode ndo querer. Isto seria,
portanto, a sua propria destruicdo. Entretanto, “querer o nada” se opde
também a “querer tudo” (amor fati) — o imperativo nietzschiano cujo eterno
retorno ¢ a enunciagdo euforica (BINOCHE, 2018).

Nietzsche, por sua vez, se afasta da filosofia de Schopenhauer e responde contra
seu pessimismo na terceira dissertagdo da Genealogia da Moral. O pensador alemao
ndo poderia se afastar de Schopenhauer sem antes eleger como alvo o ascetismo, e

caminhando na mesma perspectiva que, com efeito, ¢ todo o cristianismo —

108



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

principalmente aquele derivado do apostolo Paulo — que se encontra, ainda que
indiretamente, colocado em questdo, sem deixar de salientar o platonismo. Nesse
sentido, Binoche aborda um assunto crucial para a compreensao do conceito de

ascetismo, ao afirmar que:

As praticas ascéticas cristds mais severas, aquelas das quais tratardo
Schopenhauer e Nietzsche, fala-se de “peniténcia”, de “mortificacdo”. A
palavra “asceta” parece estar reservado a linguagem dos tedlogos, os quais,
alids, utilizam o termo raramente, evocando os Padres do deserto sob o nome
de “solitarios” (BINOCHE, 2018).

A palavra ascetismo se oriunda do grego askesis, que significa “exercicio” ou
“pratica”. E importante salientar que o ascetismo contém também uma conotagdo
positiva, visto que na Grécia antiga, os gregos praticavam uma série de atividades
fisicas, visando a satde e a estética. Um exercicio que existe um esforco, que muitas
vezes trazia um grau de sofrimento. O asceta lida com limitagdes, ele tem uma meta e
estabelece estratégias de como agir para alcanga-la. Portanto, para alcangar a meta
proposta ¢ crucial a disciplina e o esforco. Neste caso em especifico, o ascetismo esta

ligado a pratica em prol da satde e bem-estar.

Podemos ver como o conceito de ascetismo esta inserido de forma consideravel
no pensamento schopenhaueriano. Contudo, Binoche afirma que nao foi em
Schopenhauer que este conceito teve sua primeira aparicdo. Embora a questdo do
ascetismo se encontre também entre os antigos, ele foi encontrado na traducdo de
Bentham feita por Dumont em 1802: o segundo capitulo de Tratados de legislagcao civil

e penal intitula-se “Principio do ascetismo”.

No artigo intitulado Nietzsche on Cruelty, Asceticism, and the Failure of
Hedonism, Ivan Soll (1994) salienta que o ascetismo ¢ constituido pela crueldade e ¢ um
ideal que se contradiz, porém, existe algo ainda mais agudo para o hedonismo

psicologico do que a crueldade:

Enquanto a crueldade levanta a questdo de porque os prazeres ou dores dos
outros devem ser prazerosos ou dolorosos para mim, o ascetiSmo,
caracterizado hedonisticamente, parece simplesmente contraditorio. Tanto a
crueldade quanto o ascetismo sdo apresentados como encontrando satisfagdo
na criacdo da dor. As satisfagdes da crueldade concebidas dessa maneira
levantam a questdo de por que a dor de outra pessoa deveria ser prazerosa
para mim, enquanto as do ascetismo representam o enigma muito maior de
como minha prépria dor pode ser prazerosa para mim (SOLL, 1994).

Segundo o mesmo autor, Nietzsche considera o ascetismo como um paradoxo,

algo que requer explicacdo, pois 0 asceta concebe a vida como um caminho errado, um

109



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

erro pelo qual se deve buscar um conserto. Nietzsche parece se espantar com a
onipresenca do conceito, pelo fato de ele se proliferar. O que isto significa? Um
fenomeno monstruoso, duradouro e potente se instaurou na histéria humanidade. Sobre
isso, Nietzsche nos chama aten¢ao com sua analise acerca da for¢a desse ideal, ele diz:
“Considere como o sacerdote asceta aparece em quase todas as épocas; ele ndo pertence
a nenhuma raga; ele prospera em todos os lugares; ele emerge de todas as classes da

sociedade” (GM, II1, §11).

Ivan Soll (1994) apresenta dois tipos de paradoxos envolvidos no fendomeno do
ascetismo. Primeiramente, existe o paradoxo hedonistico da dor prazerosa como o
objetivo do comportamento ascético. Em segundo lugar, existe o paradoxo vital de uma
forma de vida que luta contra os objetivos naturais da vida — e, além disso, sobrevive,
prospera e prevalece. Visto que o ascetismo ¢ dirigido contra os objetivos naturais da
vida, "a vida ascética ¢ uma contradicdo" (GM, III, §11). O paradoxo vital de "vida
contra vida" € para Nietzsche "um simples absurdo" (GM, III, §13).

Para Nietzsche, a resolugao do paradoxo vital do ascetismo consiste em vé-lo
como uma estratégia complicada de um instinto para a preserva¢dao e melhoria da vida
que, por causa de debilidade interna ou obstaculos externos, ndo pode perseguir seus

objetivos naturais diretamente. Com relacao a isso, o filésofo disserta:

O ideal ascético nasce do instinto de cura e protecdo de uma vida que
degenera, a qual busca manter-se por todos os meios, e luta que tenta por
todos os meios sua existéncia; indica uma parcial inibi¢do e exaustdo
fisiolodgica, que os instintos de vida mais profundos, permanecidos intactos,
incessantemente combatem com novos meios e invengdes (GM, 111, §13).

A elaboragdo dessa hipdtese — de que o ascetismo, apesar das aparéncias e
interpretagdes contraditorias, na verdade pode servir a conservacao da vida — depende
da identificacao da vontade de vida com a vontade de poder. O que Nietzsche pretende
mostrar ¢ que o ascetismo, em Ultima andlise, ¢ uma estratégia para a preservagdo da

vida decadente e o aumento de sua poténcia.

No entendimento de Nietzsche, o ascetismo ¢ um tipo de doutrina que se
manifesta em diversas religides, como o budismo e o cristianismo, mas também estaria
presente em determinadas filosofias como na de Socrates e na de Platdo. O filosofo
define que: “em resumo: por ideal ascético entendem o ascetismo alegre de um animal
divinizado que voou no ninho por for¢a de suas proprias asas, que plana acima da vida,

em vez de descansar nela” (GM, 11, §8).

110



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

De uma maneira geral, essas “tradicdes ascéticas” se caracterizam por
assumirem um pressuposto dualista, segundo o qual o homem seria um composto de
duas partes, a saber, um elemento espiritual, geralmente entendido como uma substancia
imortal e um elemento corporal, tendo a primeira, preponderancia. Nesse contexto, o
corpo ¢, portanto, compreendido como uma espécie de adversario para o
desenvolvimento e elevacdo do espirito. O elemento espiritual, entretanto, seria
concebido como uma espécie de centro diretivo do composto humano, e que, assim,
deveria mortificar o corpo. Segundo Nietzsche, o “ascetismo, uma renuncia radical e
serena favorece, soberanamente bem-disposta, faz parte das condigdes favoraveis a
suprema espiritualidade” (GM, III, §8).

Para iniciar a discussdo, Nietzsche em sua Genealogia da Moral questiona-se
acerca do significado dos ideais ascéticos. Haja vista o modo de sua pergunta, somos
levados a suposi¢des de que pode haver mais de um modelo desse ideal, sujeitando-se a
variagdo. Perguntas do tipo “Que significam os ideais ascéticos?” sdo ditas e vistas em
muitos momentos da dissertacao, principalmente pela preocupacao do autor de entender
a proporcao que este ideal tomou, e ndo somente suas defini¢des e variagoes.

Na primeira secdo da terceira dissertacdo da Genealogia da Moral, o pensador
alemao identifica a existéncia e o significado dos ideais ascéticos em cada faceta da
histéria, ele menciona que “no fato de o ideal ascético haver significado tanto para o
homem se expressa o dado fundamental da vontade humana, o seu horror vacui [horror
ao vacuo]”. Essa referéncia ao horror ao vacuo do querer humano ndo esclarece
simplesmente que este ideal possuiu grande significado, porém responde a questdo
sobre o que este ideal significou: a falta de algo. Isso se explica pela referéncia ao “dado
fundamental da vontade humana” que o pensador alemao afirma ter identificado: “ele [0
homem)] precisa de um objetivo — e preferird ainda querer o nada a nada querer” (GM,
I, §1). Isto é, ha um vazio intrinseco que precisa ser preenchido e um sofrimento que
almeja um sentido. A vontade ascética, a “vontade do nada”, ¢ “uma aversdo a vida,
uma rebelido contra os pressupostos mais fundamentais da vida — mas € e continua a ser
uma vontade...” (GM, III, §28). Esta vontade ascética, a “vontade do nada”, portanto, ¢
a base daquilo a que Nietzsche chama na Genealogia de “o ideal ascético”.

Jodo Constancio (2018), por sua vez, citou em seu artigo Schopenhauer, mestre

de Nietzsche: sobre niilismo e ascetismo que:

O ideal ascético é o desenvolvimento civilizacional, cultural, historico
daquele mecanismo de defesa basico e instintivo. Tal desenvolvimento

111



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

civilizacional constroi diferentes estruturas de sentido — ou seja, sistemas
abertos de valores e propdsitos (como o platonismo, o cristianismo, o
budismo, que foram ditos acima) — que oferecem respostas a perguntas (a
“porqués”) como, por exemplo “por que o meu sofrimento?”
(CONSTANCIO, 2018).

Com base no que foi citado, podemos entender que as muitas formas de
respostas ascéticas a perguntas deste teor demonstram formas distintas de indicar “o
nada como meta da vontade humana” (CONSTANCIO, 2018). Deste modo, como ja foi
descrito, temos o platonismo como prototipo de manifestacao peculiar do ideal ascético,
pois esta filosofia ¢ dualista, e tem como primazia o alcance do mundo das ideias —
supostamente verdadeiro -, no qual o Logos ¢ encontrado, € o que ¢ humano e material ¢
descartado.

Nao raro, toma-se conhecimento das diferentes manifestacdes dos ideais
ascéticos, sendo identificado por Nietzsche para além da religido, estando contido
também na arte. No segundo paragrafo da terceira dissertacdo da Genealogia, ele
questiona-se sobre como foi possivel Richard Wagner ter prestado em sua velhice
homenagem a castidade. De acordo com Nietzsche, Wagner mudou sua forma de fazer
arte no fim da vida, saltou de um so6 pulo diretamente para seu oposto, tendo composto e
levado para o palco musicas que adoram a castidade (Cf. GM, III, §2). O filésofo
alemao alega que Wagner retomou aos ideais cristaos, tornando-se um asceta. Ao findar

desse aforismo, Nietzsche faz a seguinte pergunta:

A parte essa veleidade, quem ndo desejaria de maneira geral, por amor de
Wagner, que tivesse despedido de nds ou de sua arte de outra forma, ndo com
Parsifal, mas de um modo mais vitorioso, mais seguro de si, mais wagneriano
— menos falacioso, menos ambiguo quanto ao conjunto de seu querer, menos
schopenhaueriano, menos niilista? (GM, 1L, §4).

Nota-se que o artista Wagner foi influenciado fortemente por Schopenhauer.
Nietzsche observa inicialmente a resposta dos artistas sobre qual seria o significado dos
de ascetismo, sendo elas “Nada absolutamente!... Ou tantas coisas, que resulta em
nada!” (GM, III, §5), uma vez que os artistas, considerados como classe, “nunca
permanecem independentes”, mas sdo “os manobristas de uma moral, filosofia ou
religido”. O filésofo diz que os artistas nunca tiveram uma posi¢do autdbnoma, “foram
desde sempre humildes servidores de uma moral ou de uma filosofia ou de uma
religido... necessitam sempre de um baluarte, de um sustentdculo, e uma autoridade

instituida.” Com isso, Nietzsche elimina os artistas por estarem distante da autonomia e

112



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

independéncia no mundo; sdo sempre servos de uma moral, filosofia ou religido,
buscando apoio nessas esferas.

Neste momento do texto, entramos noutra manifestacdo do ascetismo,
argumentada na terceira dissertacdo: a atracdo pelo ideal ascético pertencente ao
filésofo. Quando se fala sobre o ascetismo entre os filosofos, Schopenhauer vem a
memoria. Ademais, este conceito tem preponderancia nas filosofias de Socrates e de
Platdo. Ao retomar o pensamento schopenhaueriano, ¢ importante destacar a palavra
“niilismo”, que se origina do latim nihil, que significa “nada”. Isto quer dizer que o que
estd impregnado neste conceito ¢ o desejo pelo nada ou o impulso de negagdo da vida.
O niilismo ¢ considerado por Nietzsche, principalmente nos fragmentos postumos a
partir do outono de 1885, como uma doenca da vontade humana, que surge enquanto
consequéncia da desvalorizagao dos valores morais da tradicdo e esta intimamente
ligado a historia das morais, principalmente a uma forma de moral que triunfou no
Ocidente: a moral dos escravos.

Com efeito, a posicao niilista de Schopenhauer ¢ demonstrada pelo seu aprego e
cultivo do ascetismo, um tipo de ideal que nega a vida, por consequéncia, os desejos,
afetos, e tudo o que ¢ corporal. O motivo pelo qual o niilismo schopenhaueriano existe
explica-se pelo fato de ele ter percebido que os valores s3o humanos e mutaveis e que,
em si mesmo, o mundo ndo tem sentido (Cf. BILATE, 2011).

Brian Leiter argumenta em sua obra Nietzsche on Moraly que o pensador
pessimista foi torturado por seus proprios desejos poderosos — sendo este 0 motivo pelo
qual ele tratou “a sexualidade como um inimigo pessoal” (GM, III, §7) e falou sobre “o
desejo basico da vontade” e “a servidao penal da vontade” (GM, III, §6), em ultima
instancia, a vontade de nada. Este pensador tinha interesse em encontrar alivio para suas
exigéncias: isso ele encontrou, em parte, na apreciagdo da beleza; o prazer estético
proporcionou alivio a outros desejos dolorosos. Esse ¢ o sentido de o filosofo responder
a pergunta “que significa o fato de um filéosofo render homenagem ao ideal ascético?”
com a hipdtese: “Ele quer escapar de uma tortura” (GM, III, §6).

Nietzsche menciona trés “palavras de pompa” do ideal ascético: humildade,
pobreza, castidade. E um dos pontos mais baixos que o homem pode alcancar é o de
querer o nada, porque desta maneira, ele ndo tera a capacidade de criar valores por si
proprio. Esse querer-o-nada, como falamos, em ultima andlise, ¢ o niilismo, uma
negacdo do viver, um modo degenerativo da natureza humana, uma espécie de declinio

das forgas e dos instintos vitais. Assim, ¢ através da vontade de nada impregnada no

113



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

ideal ascético que o niilismo surge. Com relacdo a vontade de nada e sua conexdo
intima com o niilismo, Marco Brussoti (2000) nos chama atencdo, em seu artigo
Ressentimento e Vontade de nada, que “Historicamente, nds temos entdo uma
duplicagdo da vontade de nada. Por um lado, a vontade de nada, o niilismo, ¢, no
minimo, tdo antiga quanto o ideal ascético, por outro lado, o verdadeiro niilismo &,

antes, um desenvolvimento futuro.

A moral de Schopenhauer, que visa a nega¢do da vontade ¢ apenas um sintoma,
significa inicialmente uma vontade de aniquilamento. Neste sentido, o pessimismo
schopenhaueriano, com sua valoracdo negativa da vida, seria uma tentativa derradeira e
insustentavel de buscar refigio e consolos em ideais ascéticos. De fato, Nietzsche diz
que “os primeiros a serem, como filésofos, “inativos, pensativos e antipaticos” — eram
“amplamente desprezados quando ndo eram temidos” (GM, III, §10). Mas ao se
sentirem temerosos — especialmente através de varias formas de ascetismo severo, isto
¢, “crueldade consigo mesmas, formas imaginativas de auto mortificacdo” (Ibidem) —
esses primeiros homens contemplativos criaram um espago no qual sua forma de vida

seria permitida. Ele pontua:

Nao ¢ de maravilhar, portanto, que o ideal ascético nunca tenha sido tratado
pelos filosofos sem alguma prevengdo. Uma verificag@o histdrica sera prova
que os lagos entre ideal ascético e filosofia sdo ainda mais estreitos e mais
rigorosos. Poder-se-ia dizer que o ascetismo serviu de rédeas desse ideal que
a filosofia ensinou de maneira geral a dar seus primeiros passos (GM, III,

§9).

Assim, temos o valor pratico do ideal ascético para os filosofos. Abragando este
ideal, o filésofo alcanga as “condi¢des favordveis em que pode liberar totalmente seu
poder”, ou seja, ser um filoésofo. Nietzsche apresenta uma outra forma de manifestacao
do ascetismo — que segundo ele se proliferou e tornou-se influente no Ocidente —, isto &,
a pratica do ideal ascético pelo sacerdote, tema em que o presente trabalho agora vai se

ocupar.

O IDEAL ASCETICO

Nietzsche argumenta que o ideal ascético ¢ formado por uma contradicdo, na
medida em que, através dele, a vida se pde contra a propria vida. O ideal ascético tem
sua origem no instinto de prote¢do e da salvagdo propria a uma vida em degeneragdo
que estd em busca de todas as maneiras e formulas de conservar-se. E uma luta pela

existéncia, indicando um esgotamento fisioldgico. O pensador alega que “a vida luta

114



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

com a morte e contra a morte sendo este ideal um artificio de conservagao da vida.” O
sacerdote — um aparente inimigo da vida, um negador — é precisamente quem participa
das supremas for¢as conservadoras e criadoras do Sim da vida. Nietzsche salienta: “o
mesmo tédio, esse cansago, esse desgosto de si — tudo isso surge nele com tal poder que
se transforma logo num novo liame com a vida”. Ou seja, o Nao que o sacerdote
propaga a vida da origem, como uma espécie de feitico, a uma grandiosidade de Sim,
afirmando a vida; até mesmo quando se lacerar, esse mestre da destruicao de si, disserta
o pensador, essa propria ferida o obriga em seguida a viver. Portanto, o ideal ascético
afirma a vida por conservé-la (GM, II1, §13).

Durante o periodo mais longo da historia, a filosofia ndo teria sido possivel no
mundo sem uma visdo ascética. Para expressar isso de uma forma evidente, “foi o
sacerdote ascético que se mostrou até a época recente sob a forma mais repugnante e
tenebrosa, sob a forma de lagarta e nessa forma a filosofia comecou a viver e a
engatinhar” (GM, III, §10). Assim, ¢ possivel notar a influéncia gerada pelo sacerdote

asceta, e agora podemos abordar esse problema.

O SACERDOTE ASCETA

Nietzsche intitula o terceiro ensaio da Genealogia da Moral com uma pergunta:

“O que sdo os ideais ascéticos?”, o que nos leva a conceber suas expressdes €
multiplicidades. No entanto, no decorrer do seu escrito, este pensador faz uma
reformulagdo, passando a seguinte pergunta do plural para o singular. Quando o filésofo
faz esse movimento com as palavras, o singular acaba sobressaindo, e a partir disso,
muitas questdes podem surgir, como por exemplo: o que motivou Nietzsche a tal
mudanga? Se este pensador apresentou diferentes manifestacdes do ascetismo,
revelando-nos a existéncia de tipos, por que agora ele deixou de perguntar sobre “os

ideais” para enfatizar “o ideal”?

No presente momento, parece ndo ser mais relevante responder sobre “o que
significam os ideais ascéticos”, mas o que estd em jogo agora ¢ o “que” este ideal
significou. Nietzsche, ao indicar a questao sobre o ideal ascético estd se referindo ao
sacerdote. O autor saliente que “o sacerdote ascético tem nesse ideal ndo apenas a sua
fé, mas também a sua vontade, seu poder, seu interesse” (GM, III, 11). Com isso, na
medida em que Nietzsche enfatiza a preponderancia de um ideal excepcional, isto ¢, do

sacerdote ascético, ele narra também toda a historia da modernidade, sobretudo, da

115



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Europa. Foi por meio desse ideal que — de acordo com Brussoti —, “a histéria da
metafisica, de Platdo a Nietzsche, esses dois milénios de historia da moral crista, ganha

um sentido pleno” (BRUSSOTI, 2000).

Nietsche ressalta que “o ideal ascético corrompeu ndo apenas a saude e o gosto,
corrompeu ainda uma terceira, uma quarta, uma quinta, uma sexta coisa [..]” (GM, III,
23). Essa passagem nos mostra a universalidade deste ideal e suas devidas influéncias
negativas. Este pensador continua no mesmo paragrafo dizendo sobre sua intengdo e o
que pretende fazer no tocante a sua critica: “O que devo expor a luz ndo €é o que esse
ideal realizou, mas tdo somente o que ele significa, o que deixa entrever, o que se
esconde nele, sob ele, por tras dele, aquilo que ¢ a expressdo provisoria, indistinta,

carregada de interrogagdes e mal-entendidos” (GM, 111, §23).

O filésofo alemdo deseja apresentar tanto o que esse ideal significou como
também os efeitos mais funestos que ele gerou. Nesta parte, Nietzsche explica que o
poder do ideal ascético se mostra como duradouro e constante. Ao falar acerca do cerne
do ideal ascético, Nietzsche se refere a “veracidade cristd” e aos dogmas inseridos nesta
religido. Assim, o pensador alemao escreve criticamente ao dizer que “depois que a
veracidade crista tirou uma conclusdo apos outra, tira enfim sua mais forte conclusao,
aquela contra si mesma; mas isso ocorre quando coloca a questdo: que significa toda

vontade de verdade?” (GM, 111, §27).

Ao mencionar o “ideal ascético”, Nietzsche esta fazendo referéncia a
manifestagdo dele por meio do sacerdote asceta, como ja salientamos. O fildésofo
descreve que o sacerdote tirou de seu ideal ascético ndo somente sua fé¢, mas também
sua vontade, seu poder, seu interesse. A ideia pela qual se combate aqui € aquela do
valor dado a nossa vida pelos sacerdotes; eles a relacionam (porque faz parte da
“natureza”, “mundo”, toda a esfera do vir a ser e do transitorio) a uma existéncia de um
género diferente, a parte, em suma, transcendente. A praxis da vida ascética ¢
considerada como uma ponte que leva a outra existéncia, um estado para além do

mundo. Esse lider ascético trata a vida como se fosse um ‘“caminho errdneo ou como

um erro que deve ser refutado” (GM, 111, §11).

Observa-se que o sacerdote asceta aparece em todos os tempos, de diversas
maneiras, regulamente e com universalidade; ndo remonta a nenhuma raga especifica;

prospera em toda parte, se desenvolve em todas as classes sociais. Esta contido até na

116



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

ciéncia, que supostamente deu uma resposta, porém nao conseguiu combater este ideal.
Nietzsche diz que a ciéncia ndo ¢ a antitese do ideal ascético, sendo sua forma mais
recente e mais nobre. A ciéncia, por assim dizer, possui ainda uma finalidade, um ideal,
uma vontade, estd em busca de algo (Verdade) assim como o ideal ascético. O homem
deposita sua fé na ciéncia, afirma sua fé em outro mundo distinto da vida, negando o
presente; a fé na ciéncia baseia-se sempre numa crenga metafisica, sendo esse um
pressuposto dualista. O autor reconhece que “nds também, homens de conhecimento
hoje, sem-deus e antimetafisicos, continuamos a emprestar nosso fogo para o incéndio
que acendeu uma crenga milenar, essa crenga cristd, que era também a crenca de Platdo,

que deus ¢ a verdade e que a verdade ¢ divina...” (GM, III, §24).

No paragrafo seguinte, podemos notar que Nietzsche diz que a ciéncia ndo ¢
antagénica em relagdo a esse ideal, mas que ela vive no mesmo terreno dele. Além
disso, no fragmento 26 de sua Genealogia, ele cita que esse ideal também esté inserido
na historiografia moderna. Neste caso, retomamos a critica a modernidade, porque ela
ainda ndo venceu o ascetismo, pelo contrario, foi permeada por ele, tornando-se dele
refém. Vemos aqui o tamanho da propor¢do que este ideal tomou, espalhando-se por

toda parte do Ocidente.

Nietzsche, por sua vez, defende uma visdo perspectivistica. Esse termo aparece
de formas diversas e em muitos contextos nos escritos nietzschianos. Em suas reflexdes
sobre questdes epistemoldgicas, o perspectivismo desempenha um papel crucial na
critica aos ideais de conhecimento e de verdade. O que o autor chama como
“conhecimento”, como bem descrito na Genealogia da Moral, esta condicionado por
uma determinada perspectiva. E o homem juntamente com seus afetos, impulsos e dtica
que, por assim dizer, interpreta 0 mundo ao seu redor. Na medida em que as filosofias
concebidas pelo filosofo alemao por decadentes sdo caracterizadas pela necessidade de
certeza, comenta Monica Cragnolini, “o perspectivismo caracteriza-se pela fuga aos
dogmas e as certezas, na constante transformagao dos pontos de vista, na continua im-
propriedade”. Nietzsche escreve em sua Genealogia sobre a questdo da perspectiva,
combatendo a noc¢do de verdade impregnada na historia da filosofia, criticando a
negacdo da vontade e dos afetos, tendo isso como algo impossivel de ser concebido,

pois deste modo, estaria bloqueando o fazer filosofico, ele diz que:

Existe apenas uma visdo perspectiva, apenas um "conhecer" perspectivo; e
quanto mais afetos permitirmos falar sobre uma coisa, quanto mais olhos,

117



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa, tanto mais completo sera
nosso '"conceito" dela, nossa "objetividade". Mas eliminar a vontade
inteiramente, suspender os afetos todos sem exce¢do, supondo que o
conseguissemos: como? - ndo seria castrar o intelecto? (GM, §12)

Assim, ¢ somente de um olhar perspectivistico para com o mundo que depende
nossa conservagdo. Nietzsche salienta no prefacio de Além do bem e do mal que o
perspectivismo constitui “a condi¢do basica de toda vida” (ABM, Prefacio). O conceito
de perspectivismo ¢ plural, isto é, ndo se conecta apenas com os afetos e impulsos, mas
também ao conceito de vontade de poténcia e ainda, o afasta da nogao de sujeito. Com a
noc¢ao de modos de vida heterogéneos, sdo, portanto, multiplas suas perspectivas. Sobre
isso, descreve a filésofa Cragnolini, a nogdo de perspectivismo ¢ permeada de
“multiplicagdo de perspectivas sempre provisorias”. O autor faz sua defesa ao
perspectivismo em um fragmento postumo dizendo que “contra o positivismo, que se
detém no fendmeno "s6 existem fatos", eu diria: ndo, ndo existem fatos, so
interpretagdes” (Fragmento postumo 7[60] de 1886,7). E com base no movimento, no
devir, nas muitas interpretagdes, que este pensador refuta a forma estatica de conceber o
mundo. Nietzsche aponta uma maneira de filosofar que se mostra como antagdnica a
teoria do conhecimento tradicional, qual seja, a “doutrina das perspectivas dos afetos”.

Em suas palavras:

Na medida em que a palavra “conhecimento” tem algum significado, o
mundo ¢ reconhecivel: mas pode ser interpretado de forma diferente, ndo tem
nenhum significado por trds dele, mas inameros sentidos de
“perspectivismo”. Sao nossas necessidades que interpretam o mundo: nossos
instintos e seus prés e contras. Cada instinto ¢ uma espécie de desejo de
dominagdo, cada um tem sua perspectiva, que gostaria de impor a todos os
outros instintos como norma (Fragmento péstumo 7[60] de 1886,7).

E, portanto, através das muitas perspectivas e dos instintos que Nietzsche
concebe a sua filosofia. Monica Cragnolini tece outro comentdrio fundamental sobre a
visdo perspectivistica inserida na filosofia do martelo, a pensadora profere sobre o

“caracter provisorio das perspectivas”, carater esse que implica:

Um modo de pensar que ndo procura certezas ultimas (pontos arquimedianos,
pontos finais) mas que opera com base num movimento continuo, que gera
sentidos como modos de confronto com o cadtico, mas que recria esses
sentidos numa tarefa continua de os desintegrar (para que ndo se transformem
em novas certezas). Este duplo aspecto da vontade de poder (unificagdo-
desintegracdo) significa um modo de pensar "em tensdo", que nio detém a
interpretacdo em figuras ultimas, mas as configura continuamente, nesta
operagdo oscilante. E por isso que o "meio" deste pensamento ¢ o "entre":
entre as oposigdes da metafisica, fugindo as respostas ultimas (Cragonilini,
1999).

118



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Retornando para o cerne deste artigo, que visa expor a questdo do ascetismo em
Nietsche, ha, pois, alguma necessidade de primeira ordem que faz crescer e prosperar
essa hostilidade a vida: € necessario certamente que seja no interesse da propria vida
que esse tipo de autocontradicdo nao se extinga. A pratica ascética ¢ uma
autocontradi¢do, como foi mencionado; nela domina um ressentimento sem par, aquele
de um instinto e de uma vontade de poténcia insatisfeitos que gostariam de dominar ndo
alguma coisa na vida, mas a propria vida, suas condigdes mais profundas, mais fortes e
fundamentais. Tudo isso ¢ paradoxal, como argumenta o filésofo alemao, pois o
sacerdote propaga uma mensagem de alegria por meio do sofrimento enquanto essa

atitude fisioldgica de viver, decresce (GM, 111, §11).

Todavia, qual seria o fundamento para tal pratica ter vigorado e triunfado? O
pensador responde a esta questdo dizendo que “o triunfo no instante supremo da agonia
¢ sob esse sinal superlativo que o ideal ascético combateu desde sempre; € no enigma de
seu dia luminoso, sua salvagdo, sua vitoria final” (GM, III, §11). Essa agonia a qual ele
se refere € o sofrimento que antes ndo havia sentido, uma dor intrinseca do homem, cuja
fonte era desconhecida. Entretanto, esse ideal aparentemente trouxe um sentido para
esta dor. O sacerdote deve ser considerado como salvador; pastor; advogado
predestinado do rebanho doente; ¢ somente desse modo que compreendemos sua
prodigiosa missdo historica — a dominacao sobre aqueles que sofrem constitui seu reino.
Essa figura muda a direcdo do ressentimento, ele diz para sua ovelha que ela ¢ a culpada

do seu sofrimento (GM, III, §5).

POR UMA FILOSOFIA AFIRMATIVA

Ao longo do presente trabalho, passamos por muitos exemplos da visdo niilista e
asceta perante o mundo, da negacdo da realidade e do desprezo do corpo — como ¢ o
caso do sacerdote asceta e de Schopenhauer. Nietzsche, por sua vez, caminha por uma
outra via: a da afirmacdo. O filésofo alemao diz sim a vida. Essa resposta afirmadora se
sustenta ndo apenas na aceitacdo do lugar de criador de sentido, mas também, e
principalmente, no amor a esse lugar. Isto estd totalmente relacionado com o conceito
de amor fati. Ao contrario da negacao da vontade ¢ do pessimismo schopenhauerianos,
Nietzsche propde um saber que valoriza a vida, a saude, as forgas e os impulsos. Ele
comenta que sua filosofia ¢ baseada na vontade, num saber alegre, afirmativo, diferente

da moral crista, que caminha com a metafisica ao movimento asceta de negag¢ao da vida.

119



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Além disso, Nietzsche aponta outro conceito que se conecta com o que foi dito

sobe a afirmagdo da vida, isto €, o eterno retorno. Os conceitos nietzschianos estdo, na
maioria das vezes, em conexdo. Com isso, ndo se pode falar de eterno retorno sem ao
menos mencionar — ainda que brevemente — o que Nietzsche chama de saber tragico ou
sabedoria dionisiaca, sabedoria esta que diz sim a vida, afirmando-a bem como ela ¢ —
uma antitese a posi¢ao niilista.
Mas qual € o significado que esse ideal alternativo, a recorréncia eterna, fornece para o
fato existencial do sofrimento? O significado corporificado na afirmagdo do eterno
retorno € precisamente que ndo ha significado ou justificativa para o sofrimento. O
eterno retorno ndo fornece tanto um “significado” para o sofrimento — afirmar o
conceito do eterno retorno ¢ reconhecer que ndo existe tal significado — mas fornece um
objetivo para a vontade diferente do ideal ascético: a saber, querer a repeti¢ao de tudo
por toda a eternidade. Esta ¢ a atitude de compromisso existencial, através da forga
bruta de vontade, de prosseguir na auséncia de tal sentido ou justificativa, de desistir,
com efeito, da pergunta “Sofrer por qué?”. E claro que, apenas os seres humanos mais
elevados podem abracar a doutrina do retorno eterno; nesse sentido, o ideal ascético
permanecera essencial para o resto da humanidade.

Podemos mencionar ainda a no¢do de além-do-homem, cuja definicdo perpassa
o que estamos apresentando. Com este termo, Nietzsche busca designar a ideia de que o
homem ¢ algo que deve ser superado. Essa nocdao surge a partir dos conceitos de
vontade de poder e do pensamento do eterno retorno do mesmo. Assim, ela surge como
resposta ao antincio da “morte de Deus” e do avanco consequencial do niilismo. O
além-do-homem ¢ aquele capaz de ir além do niilismo. Mas Nietzsche pensa que € pelo
menos possivel para alguns — aqueles seres humanos superiores, que sao a preocupagao
recorrente deste filosofo — evitar tanto o niilismo suicida quanto o ascetismo. Isso se da
por meio da afirmag¢do da vida.

O 1deal ascético ao distinguir corpo e alma, supde o corpo como finito ¢ alma
como infinita, eterna. Nietzsche ¢é critico a concep¢ao de ascetismo de Schopenhauer,
igualmente dos santos, ou seja, a de negar o desejo como fonte de sofrimento. Neste
caso, negar o sofrimento significa também negar a vida tal como ela é concebida. O
filosofo alemao, em contrapartida, se apresenta como aquele em que tudo afirma. Mas
isso ndo quer dizer que ele seja um hedonista, porque ao contrario deles, ele ndo

valoriza somente o prazer. De acordo com Nietzsche, o homem deve acolher e afirmar

120



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

até mesmo as dores e as situagdes adversas, encontrando poténcia nisso — fruto do amor
fati.

O ascetismo gerou em Nietzsche muitos incomodos, um deles advindo do
dualismo entre o mundo sensivel e 0 mundo inteligivel. O filésofo desde o inicio da sua
intelectualidade prezou por uma concepgdo de vida holistica, isto ¢, que visa todo o
homem, sem priorizar uma parte dele e desprezar a outra — como ocorre no ideal
ascético. Para Nietzsche, tudo ¢ corpo. Ele, um grande filésofo da imanéncia, nega todo
e qualquer tipo de metafisica e idealismo, questdo pelo qual o presente trabalho tanto

prezou em demonstrar, e se aproxima de tudo o que ¢ terreno, palpavel e afetivo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BILATE, D. A4 tirania do sentido. Rio de Janeiro: Mauad, 2011.

BINOCHE, B. Nietzsche, filho de seu tempo: a questdo do ascetismo. In: Cadernos
Nietzsche, v. 39, n. 2, Sdo Paulo, 2018.

BRUSSOTI, Marco. “Ressentimento ¢ Vontade de Nada”. In: Cadernos Nietzsche. Sao
Paulo, n.8, marc¢o, 2000, p.3-34.

CONSTANCIO, J. Schopenhauer, mestre de Nietzsche: sobre o niilismo e ascetismo.
In: Dossié Schopenhauer, v. 7, n. 2, Espirito Santo, 2018.

DIAS, Rosa. Nietzsche, vida como obra de arte. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira,
2011.

LEITER, Brian. Nietzsche on Morality. London: Routledge, 2002.

MARTON, Scarlett. Ecce Homo. Nietzsche: substantivo proprio ou substantivo
comum? In. __ Nietzsche e a arte de decifrar enigmas. Sao Paulo: Edi¢des Loyola,
2014, p.245-262.

MORAES, Francisco de. “O Platdo de Nietzsche.” In: Infroducdo ao estudo dos
dialogos de Platdo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2020.

NIETZSCHE, F. Fragments Posthumes 1885-1887. France: Editions Gallimad, 1978.
. Além do bem e do mal. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2005.

. Genealogia da Moral. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2009

. Ecce Homo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2008.

. O Nascimento da Tragédia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2007.

. O Anticristo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2016.

. Assim falava Zaratustra. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2018.

121



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

SOLL, Ivan. "Nietzsche on Cruelty, Asceticism, and the Failure of Hedonism". In:
RICHARD, Schacht (dir.). Nietzsche. Genealogy, Morality.Essays on Nietzsche’s
Genalogy of Morals, Berkeley, Univ. of California Press, 1994, pp. 168-192.

122



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A ESCRITA ENQUANTO UM DESCONFORTO NECESSARIO:
BREVES COMENTARIOS SOBRE A PALAVRA EM DERRIDA

Roberta Castrioto Browne

Mestra e doutoranda em Filosofia pela Universidade de Sao Paulo — USP.
Professora de Filosofia e Sociologia da educacdo basica. Bolsista CNPq.

RESUMO

Desvios, movimentos, deslocamentos, digressdes. Um sonho criado
que cria quem o da vida. Com Derrida somos lembrados que a
linguagem ndo estd fechada em si mesma. Acompanhando sua
movimentacao pelo conceito de escritura, este texto ganha corpo: a
experiéncia literaria enquanto uma experiéncia filoséfica assim se
mostra. Percebemos que ha algo além dos pontos pretos em fundos
brancos, a escritura € tudo aquilo que a linguagem ¢é — agdo,
movimento, pensamento, reflexdo, consciéncia, inconsciente,
experiéncia, afetividade — e mais alguma coisa. Pois escrever ndo €
um estado, e sim uma busca constante, num caminhar sem comego
nem fim, um desconforto necessario.

PALAVRAS-CHAVE
Escritura; Experiéncia; Literatura; Derrida

ABSTRACT

Detours, movements, displacements, digressions. A created dream that
creates those who give it life. With Derrida we are reminded that
language is not closed in on itself. Accompanying its movement
through the concept of writing, this text takes shape: the literary
experience as a philosophical experience is thus shown. We realize
that there is something beyond black dots on white backgrounds,
writing is everything that language is — action, movement, thought,
reflection, consciousness, unconscious, experience, affectivity — and
something else. Because writing is not a state, but a constant search, a
journey without beginning or end, a necessary discomfort.

KEYWORDS
Writting; Experience; Literature; Derrida

123



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

PRELIMINARES

Fugir para sonhar e inserir-se para modificar.
Essa inser¢do para mim pedia a escrita”
(Conceigdo Evaristo)

Como seria a realidade sem a fic¢do? Duas personagens, duas épocas, duzentos e
cinquenta anos as separam — e a resposta delas ¢ praticamente a mesma: insuportavel.
Para Dom Quixote ¢ Emma Bovary, a vida sem a fic¢do ndo vale a pena ser vivida, a
vida, sem a ficc¢ao, € intragavel. Seria, entdo, a morte preferivel? Dom Quixote, em seu
leito de morte, ndo mais cavaleiro andante se mostra — ele agora volta a ser Alonso
Quijano. Alonso reconhece a loucura, Alonso se arrepende das andangas de Quixote,
Alonso encontra na ficgdo o perigo. Ao abandonar as novelas de cavalaria, Quixote nao
mais vivo se encontra. Ao morrer, morre também Alonso. Emma, por sua vez, se mata.
Em busca de uma felicidade que se mostra inalcancavel, aquela felicidade descrita nos
livros, ela toma arsénico. A realidade e a fic¢do ndo sd@o a mesma, a ficgdo nunca a

decepcionou, nunca a desesperou. Da realidade ela ndo pode falar a mesma coisa.

Emma Bovary devora livros e imagina que as vidas ficcionais sdo dela
propria, que ela é heroina de Balzac ou Sue. Dom Quixote devora livros e
molda seu comportamento de acordo com certos codigos ficcionais que julga
justos e apropriados, embora saiba que ndo ¢ nenhum Lancelot, nenhum
Amadis. Anna Karenina ndo vé€ na ficcdo que 1€ nem personagens ideais ne
ideais de conduta, mas simplesmente vidas imaginarias que zombam dela e a
atormentam com a vida que ela propria ndo estd vivendo. Nao a vida
ficcional, mas sua propria vida, ndo a de Lady Mary, mas a da propria Anna
Karenina, menos uma imagem do mundo do que um exemplo de agdo no
mundo, um exemplo de como ¢ viver, a0 mesmo tempo consciente de que a
vida lida ndo ¢ a sua propria vida. E assim como Anna Karenina compreende
o que significa ser Lady Mary sem acreditar que ela mesma seja Lady Mary,
compreendemos o que significa ser Anna Karenina sem sermos de fato Anna
Karenina. Sem essa compreensdo, a ficcdo (e a propria sociedade) seria
impossivel” (Manguel, 2017, p.137-138)

Ficgdo ou realidade? Fic¢do e realidade? Ficgdo mais realidade? E possivel
relaciona-las de forma ndo hierarquica? Essa relagdo entre realidade e ficcdo ndao ¢ uma
preocupagao va, séculos se passam, pensadores nascem e morrem, € a questao continua.
Ha muitas formas de abordar essas reflexdes, varios caminhos possiveis de serem
trilhados, muitas sdo as possibilidades filos6ficas que poderiamos seguir, muitos antes
J& se depararam frente a esse espinhoso tema. Vamos entdo nos situar. Na busca por
respostas, sdo essas as perguntas que nos norteiam: qual € o problema? E a minha

hipotese, qual ¢? Como iremos aborda-las? Quem sdo meus interlocutores? De que

124



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

forma iremos percorrer esse caminho? Na busca por respostas, das seguintes premissas
faremos uso: (1) o ser humano ¢ um ser social; e com isso queremos dizer que ele
precisa se comunicar com aquilo que o circunda; (2) o ser humano € um ser criador por
exceléncia; ele tanto cria quanto (re)cria o mundo a sua volta; e (3) tanto a filosofia
quanto a literatura sdo modos de compreensdo da existéncia; modos estes que fazem uso
da palavra escrita para se desenvolver. E mais, o que aqui nos apetece ¢ o pensar que a
vida € sim um tecido de histérias narradas, um lugar em que o poder da ficcao vai muito
além da sua objetividade da escrita, ela esta neste lugar ndo-lugar de uma forma de
compreendermos 0 nosso proprio existir. Somos e estamos nesse mundo das mais
variadas maneiras, numa rede complexa de possibilidades nos encontramos. Por isso o
seguinte aviso se faz presente: ndo se quer aqui apenas pensar a necessidade da ficcao
para dar algum colorido a nossa realidade; ao longo desse texto, um passo além esta
sendo pedido: ndo apenas a ficgdo enquanto leitores iremos trabalhar, queremos acessar
a ficcdo enquanto escritores em potencial que somos. Por isso, a filosofia ndo sera aqui
utilizada como uma chave de leitura para um texto literario e a literatura ndo servira de
exemplo (ou contraexemplo) a uma tese filosofica. Filosofia e literatura ndo sdo o
mesmo saber, mas conectadas elas estdo — ndo tdo somente a abstragdo e teorizagao
filosofica, como também a ficgao literaria, sdao modos de compreensdo do ser.

Dito isto, vamos ao que interessa: pertencimento. Minha pertenga nesse mundo
passa pela linguagem. A experiéncia humana se passa pela e na linguagem:
interpretando-se simbolos, obras, tradi¢des... nossas culturas assim vao se formando.
Filosoficamente, literariamente, ampliamos nosso sentido de ser. Longe de nos
apresentar copias da realidade, como enxergava Platdo, o texto um mundo abre a nossa
frente. E foi com Derrida que vi uma conversa frutifera em todo o seu potencial se abrir
para mim. Guimardes tem num conto, seu titulo, um conceito que muito ¢ caro nessa
errancia: o da terceira margem do rio. Um conceito que “naqueles espacos do rio, de
meio a meio” (Rosa, 1994, p. 409) possui uma verdade que estarrece: “aquilo que ndo
havia, acontecia” (Rosa, 1994, p. 409). Um mundo outro € o mesmo por nos ¢

redescoberto e reescrito —ndo ¢ a toa que se pergunta Derrida:

nido somos, hoje, pessoas ou personagens em parte constituidas (como
leitores, escritores, criticos, professores) no ¢ pelo sonho de Joyce? Nao
somos o sonho de Joyce, os leitores de seus sonhos, aqueles com quem ele
sonhou e que nds sonhamos ser, por nossa vez? (Derrida, 2014, p.67).

A linguagem, de fato, ndo ¢ um problema menor. A linguagem ¢é ‘“agdo,

movimento, pensamento, reflexdo, consciéncia, inconsciente, experiéncia, afetividade”

125



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

(Derrida, 1973, p. 10) e mais alguma coisa. E esse mais alguma coisa em muito
interessa esse nosso errar. Com ela, a linguagem, um mundo dizemos. Com ela, um
mundo criamos. Enquanto leitores dessa experiéncia, aqui iremos tentar trazer um
pensar para além dos sentidos, algo que ultrapasse as defini¢des dicotdmicas, que saia
da prisdo conceitual que fomos condicionados a funcionar... numa busca constante, num
caminhar sem comeg¢o nem fim, Marguerite Duras nos lembra, pela voz de um de seus
personagens: “a escrita ndo ¢ uma maneira de conseguir viver, ¢ simplesmente uma
maneira de viver. [...] Mais do que uma maneira de viver, a literatura ¢ uma maneira de
morrer, de morrer para si mesmo” (Duras, 2007, p. 90).

Com um aviso, apesar da promessa, o fracasso ja estd anunciado®, vamos agora
detalhar o caminho que iremos errar. Tendo na escrita o nosso lugar comum e no
processo de criagao do sujeito no ato da escritura nosso ponto de chegada, pelas paginas
que aqui seu corpo ird percorrer, nas palavras que aqui atravessam este filosofar, em
uma pretensdo despretensiosa, um pensamento que vem dangando se apresenta. Nao
com corpos, como mostra Sérgio Pereira Andrade em sua tese de Doutorado® e sim
uma danga que se da com e nas palavras. Quem sabe essa danga (re)(des)vele um
pensar. Um pensar desviante, que em movimento se encontra, deslocando margens,
produzindo didlogos — um sonho criado que cria quem o da vida. Para Derrida, a palavra
escrita ndo se encontra fechada em si mesma. Ela se mostra aberta as multiplas
possibilidades dos multiplos gestos que envolve o dar por terminado um livro, dar por

iniciado uma leitura, dar por pedido uma outra linguagem. Acompanhando sua

8 Rafael Haddock-Lobo, na introdugdo da sua tese Para um pensamento umido — a filosofia a partir de
Jacques Derrida, em um subcapitulo intitulado “desculpas, dons, dividas” enuncia o fato de que sua
tese nao € tematizdvel. Sistematizar o pensamento de Jacques Derrida ¢ uma tarefa (im)possivel.
Concordo ¢ muito com ele. Fago entdo coro a Haddock-Lobo: “Aposto, assim, nesse “fracasso” como
a unica maneira de mostrar como o pensamento de Derrida (tendo ao lado seus fantasmas) ¢ desde
sempre umido. Nem seco, nem molhado, hibrido, contaminado, disseminado, espectral... E ¢
assumindo minha impossibilidade, mas de modo algum fugindo de qualquer esfor¢o, que me entrego
a esta tarefa de “agarrar isto que escapa [...]” (Haddock-Lobo, 2007, p.12)

* Trecho do resumo da tese Quando o pensamento vem dancando, quando a soberania treme - evento por
vir, democracia por vir, razdo por vir: “Esta tese discute relacdes ético-politicas entre o pensar a
danca e o pensar a filosofia a partir da desconstrucdo de Jacques Derrida. Toma como premissa que a
danga performa um modo de pensamento desafiador para a heranca arquipedagdgico-filosofica que
encerra a filosofia na tarefa restrita ao calculo apreensivel e antecipatorio mano-visual. Em sua
aproximagdo, o que entendemos como pensamento da danga faz tremer essa perspectiva, o que ndo
significa dizer que a danga e seus artistas tenham meios para questionar a filosofia, mas que sdo
portadores de um pensar que nao se encerra no campo da produgdo conceitual filosoéfica. Assim, com
a aproximacao entre danga e filosofia, pretende-se explorar algumas possibilidades que se abrem, em
tal encontro, para a experiéncia de um pensamento transdisciplinar e ndo conceitual” (Andrade, 2016,
p.08)

126



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

movimentacdo pelo conceito de escritura, chegaremos em uma ideia mais do que
interessante, um dos nossos pontos centrais: a “experiéncia literaria, como escritura ou
como leitura, ¢ uma experiéncia ‘filosoéfica’ (Derrida, 2014, p. 67).

Reitero, porém: ndo ha pretensao alguma aqui de apresentar de forma minuciosa
o pensamento de Jacques Derrida. Apesar de ele ser o autor protagonista deste errar,
aparecendo continuamente, presente do inicio ao fim da argumentagdo, ndo é a simples
apresentacao dos seus conceitos que este percurso ird trazer, € sim a sua marca textual o
ponto que mais me interessa aqui. Por mais que a tradicdo filos6fica nos apresente
certos lugares comuns no que concerne a uma pesquisa filoséfica — um autor herdeiro,
uma tomada de partido, um pensador especifico — quer—se aqui (des)comunar a comuna
costumeiramente dada. Nao ¢ sobre Jacques Derrida que falaremos. Quem sabe o mais
proximo € que com Jacques Derrida conversaremos. E dessa conversa sera levantada as
marcas, as impressoes, as fissuras causadas por seu texto em mim. Em mim sim. Eu
enquanto leitora, pesquisadora e escritora. Se ¢ nas margens que a instituicao filos6fica
se vé desconstruida/em desconstru¢dao, ¢ pelas margens expostas das experiéncias
literarias que o siléncio pede passagem para se expor. Um siléncio que ndao mais
relegado a participacdo especial se encontra. Um siléncio que nos enxerga como
escritores em potencial. Escritores, pois, nessa forma de fazer filosofia, ha sim literatura
em Derrida®. Com ele percebemos que ha algo além dos pontos pretos em fundos
brancos, a escritura ¢ tudo aquilo que a linguagem ¢, ¢ aquele mais alguma coisa que
ainda ndo sabemos nomear — “ndo sonho com uma obra literaria, nem com uma obra
filosofica, mas sim com que tudo o que ocorre, acontece comigo ou deixa de acontecer”

(Derrida, 2014, p. 47).

0 “A obra de Jacques Derrida coloca em pauta, desde a publicacio de seus primeiros trabalhos, o
problema de sua propria inscrigdo disciplinar. Os dispositivos singulares de leitura e escrita por ele
engendrados, embora se voltem a conceitos e autores candnicos, encetam abordagens ex-céntricas em
relacdo as diferentes tradi¢Ses filosoficas. Seus textos ndo se apresentam como um comentario, a
fei¢do da historia da filosofia, nem tampouco constituem um pensamento sistematico, balizado por
uma trama tedrica formalmente integrada. Ndo se filiam, sem abrir um conflituoso horizonte de
debates, nem a linhagem idealista nem a materialista. A questdo, que desponta como um redemoinho
do qual ndo ¢ possivel se desvencilhar, esteve sempre presente no vértice da reflexdo derridiana,
tecendo uma dupla impossibilidade: a de estar dentro ou fora da filosofia. Nao obstante sua posi¢ao
incerta ou, melhor dizendo, suspensa no terreno filosofico, esse corpus herege, formado por mais de
sessenta titulos, compostos ao longo de quarenta anos de pesquisa, a0 promover uma critica radical
dos principios metafisicos reguladores da razdo ocidental, assinala um corte decisivo nos saberes
cientificos, artisticos e filosoficos [...] ética e estética sempre atenderam as injun¢des do pensamento
derridiano, aquela se traduz numa hermenéutica da hospitalidade e esta alcanga via uma certa
iluminagdo do texto, ou seja, pensar diferente e desconstrutivamente como os textos funcionam e
como eles significam. Tal pensar, nec plus ultra por exceléncia, pode se dar nesta curta representagao
que se executa em cena” (Said; S4, 2014, p.11-12;15).

127



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Em seu texto “Desconstrugdo e Literatura”, Sérgio Bellei comeca afirmando que
ler Derrida talvez seja uma tarefa quase que impossivel. Considerando o que ele esta
entendendo por leitura, temos aqui que concordar, porém em partes. Ler ¢ dar sentido?
Ler ¢ compreender a totalidade de um texto? Ou ler € experienciar, experimentar, ler ¢
vivenciar? “Somos todos maus leitores porque acabamos sempre por fixar e definir um
sentido em um texto que sugere que o sentido ndo pode ser fixado ou definido” (Bellei,
2014, p. 197). Na busca por uma leitura total, mesmo quando o autor nos diz que nao
faz sentido essa busca, num circulo vicioso nos encontramos — perseguindo os
significados sem nunca os encontrar. E mais, pensando no texto derridiano, cheio de
“digressdes e adiamentos” (Bellei, 2014, p. 198), para certo tipo de leitor a leitura ndo
flui, ndo se deixa pegar, soa impossivel. Mas isso acontece porque na busca por uma
interpretacdo Unica nos encontramos muitas vezes sem nem mesmo perceber. Porém,
para Derrida, isso ndo ¢ vidvel. A possibilidade de interpretar um texto ¢ uma
impossibilidade para o nosso autor — “no texto programavel e programado habita o
improgramavel que resiste desde sempre a qualquer interpretagdao” (Bellei, 2014, p.
203). E mesmo assim interpretagdes encontramos. Como isso?”' “A literatura faz com
que alguma coisa aconteca” (Bellei, 2014, p. 209). E ¢ exatamente essa alguma coisa
que nos fascina a milhares de anos. As vozes presentes no texto conosco falam e deixam
falar, chegam e fazem chegar muitas e outras vozes. Essas vozes nos seduzem. Se, para
Derrida, o segredo de um texto literario ¢ (im)possivel de ser descoberto, e ¢ a nossa
propria vontade de desveld-lo, mesmo sabendo da sua (im)possibilidade, que faz com
que um texto continue sendo lido, ele ndo vé sentido em buscar um unico sentido.
Interpretar ou desconstruir um texto literario ndo € o caminho derridiano. E ndo sendo,
também ndo ¢ dessa forma que iremos trilhar. Falaremos dos textos literarios
respeitando esse segredo que segredo permanecera. Ativos e passivos frente as palavras
ali colocadas, abertas “a possibilidade de sentido que estd sempre por vir e que, quando

chega, continua a chegar” (Bellei, 2014, p. 218).

Ak

> «Q texto de Derrida constitui-se, portanto, primordialmente como uma mimica e uma contra-assinatura
porque o texto a ser imitado deve ser entendido menos como uma obra acabada do que como um ato de
fala ou um ato perlocucionario. Enquanto ato de fala, o texto literario ndo ¢ apenas um enunciado que,
fechado entre as capas de um livro, diz coisas a serem interpretadas de forma diversa por um mesmo leitor
ou por leitores diversos” (Bellei, 2014, p.209)

128



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Sentada me encontro, com o notebook na mesa, com um livro no colo, a cabeca
em borbulhdes e as seguintes palavras perpassam pelo meu corpo: “ler ¢ sempre
testemunhar acerca de uma experiéncia interpretativa” (Nascimento, 2014, p.43). Quem
diz essas palavras ¢ Evando Nascimento. “Escritor, ensaista, artista visual e professor
universitario” (Nascimento, c2025), Nascimento ¢ um dos grandes nomes quando o
assunto ¢ Derrida aqui no Brasil. E brasileiro, mais especificamente é baiano-brasileiro,
oriundo de uma cidade chamada Camaca, perto de Itabuna e de Ilhéus, na regido do
cacau. Formado em Letras pela Universidade Federal da Bahia, faz o Mestrado na PUC-
Rio (fazendo uma relagdo entre Barthes, Derrida e 4 hora da estrela) e o Doutorado na
Universidade Federal do Rio de Janeiro (aqui ele ja se aprofunda no pensamento de
Derrida, inclusive sua tese vira livro). Livro este hoje parada obrigatéria, assim
considero, para quem estuda Derrida em solo brasileiro, j& que, com uma bolsa-
sanduiche, vai estudar em Paris como aluno do proprio Jacques Derrida, na Ecole des
Hautes Ftudes en Sciences Sociales (EHESS), e também de Sarah Kofman (importante
autora que produz didlogos com a psicandlise, arte e teoria feminista dentro da
perspectiva desconstrutivista de Derrida) na Sorbonne. E deste periodo que a frase
acima foi retirada, mais especificamente da tese que se tornaria o livro Derrida e a
literatura. Essa minibiografia aqui apresentada ndo é a toa. Acredito que situar
pensamentos, dar um corpo as palavras lidas, potencializa a experiéncia. Torna-a
palpavel.

Nascimento ¢ aqui escolhido pois enxergo o abrago que ele da a Derrida e com
Derrida uma generosidade a literatura. E um questionamento a filosofia. Quando
perguntado se ele se considera seu seguidor ou discipulo, Evando respondera de forma
simples, mas direta: sou apenas um leitor especial e atento aos textos das
desconstrugdes. Ou, como prefere atualmente dizer, das disseminacdes. Faco coro as
palavras de Evando. Este texto ndo seguird a légica de uma leitora discipula de Derrida.
Gosto de acreditar que nos encontramos como companheiros de viagem. Dividimos o
mesmo espaco e, por um tempo determinado, nos abrimos de tal forma como somente
conseguimos nos abrir com aqueles que sabemos que ndo veremos mais. Escrever com
Derrida, respeitando-o, é abragar as herangas por ele deixadas. E aceitar as inameras
intertextualidades por ele criada, nos (entre)cruzamentos continuos da literatura,
filosofia e artes, ¢ num mesmo espago ter Friedrich Nietzsche, Hélio Oiticica, Haroldo
de Campos, Roland Barthes, Sarah Kofman, Sigmund Freud, Thomas Mann, Clarice

Lispector e muitos € muitos outros em constante interseccao.

129



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

E mais, ao ter em Derrida nosso interlocutor, afirmamos juntamente com
Nascimento, “o desejo do didlogo continuo, mas ndo exclusivo” (Nascimento, 2014, p.
45). E com isso nao podemos esquecer, nessa relacao ndo buscamos a superioridade de
um sobre o outro, o pensar ndo € um territoério em disputa entre a filosofia e a literatura,
e sim um espaco onde o acontecimento pode e deve acontecer. Ter nas suas palavras
nosso norte conceitual ndo significa discipula dele me encontrar, ¢ sim como leitora
dele. Uma leitora que nao almeja dominar todo o contetido de sua obra, “conhecendo
cada um dos seus meandros” (Nascimento, 2014, p. 45) e sim uma leitora que busca
uma relagdo “especial, sempre de descoberta, saber e afeto” (Nascimento, 2014, p. 45).
Com a liberdade da desconstrugdo por ele (des)conceitualizada fazer uso dos seus textos
de forma reflexiva, intensa e pensante. Quanto mais lemos Derrida mais buscamos
reunir afeto e saber num mesmo patamar — “tentarei aqui um equilibrio entre o
pesquisador-professor e o escritor que também sou, abragando com a devida paixao
todos os projetos que acompanharam meu trabalho académico até o momento”
(Nascimento, 2014, p. 44). Por aqui tentarei também este equilibrio entre a pesquisadora
€ a escritora que sou.

E como pesquisadora, ¢ de suma importancia apresentar de qual recorte
derridiano estamos falando. Que ele nasceu em El-Biar, na Argélia, em 1930, em uma
familia judia e que passou a sua infancia e adolescéncia em um ambiente colonizado e
antissemita; que fez o curso preparatorio na Escola Normal Superior de Paris, em 1950
e foi expulso do colégio por causa da reducdo das cotas para judeus (de 14 para 7%);
que foi professor de Universidades renomadas, tais como Harvard, Yale, Sorbonne; que
esteve aqui no Brasil em trés ocasides distintas, em 1995, em Sdo Paulo (em um evento
organizado pela USP e pela PUC-SP), em 2001, no Rio de Janeiro (em um evento
ligado a psicandlise), e em 2004, no Rio de Janeiro novamente, agora em um coléquio
realizado na Maison de France em sua homenagem; e que vem a falecer aos 74 anos,
vitima de um cancer de pancreas, todas essas sdo informacdes biograficas, faceis de
serem acessadas, dificeis de serem modificadas. Mas nado ¢ desse recorte biografico que
estamos falando aqui. Nao vamos aprofundar o quanto o antissemitismo marcou os seus
textos, o porqué o jovem Derrida se apaixonou pelo pensamento de Husserl, de que
maneira ele sofreu por ndo ter a sua escrita compreendida por seus professores na Ecole.
Nosso recorte aqui € conceitual. Dentre os varios Derridas que temos a nossa

disposicao, ¢ especificamente o Derrida da escrita em que iremos nos aprofundar — no

130



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

duplo movimento entre a desconstrugdo do real por um lado e da poténcia do ficcional

por outro.

SOBRE A PALAVRA (I)

Pensar a palavra. Seja ela escrita, seja ela falada. A palavra ¢ algo que sempre
fascinou os humanos, pelo menos desde quando temos registros possiveis de serem
analisados. De acordo com as pesquisas feitas pelo professor Marcel Pauluk, “o
primeiro sistema de escrita a se relacionar de maneira sistematica com o discurso falado
surgiu cerca de 5500 anos atrds, ao sul dos rios Tigre e¢ Eufrates, na Baixa
Mesopotamia, entre os sumérios” (Pauluk, 2011, p. 227). Trés mil anos depois, as
preocupacdes formais comecam a aparecer entre os pensadores — Panini (520-460
AEC), Platao (427-347 AEC) e Aristoteles (384-322 AEC). Preocupagdes essas que até
hoje se mantém ativas. Nao € a toa que cientistas, escritores ¢ pensadores, em pleno
século XXI, num encontro em Cartagena, cidade colombiana, buscam juntos responder
a pergunta: como comeg¢amos a nos comunicar? A grande maioria das espécies se
comunicam, de uma maneira ou de outra. Nos, seres humanos, ndo seriamos diferentes.
Mas como que isso que costumeiramente chamamos de linguagem veio a surgir? Esse
fato que se mostra das mais variadas formas — fazemos uso da boca para expressa-la,
das maos, de sons, de imagens, do nosso proprio corpo — € que nunca permanece a
mesma. Nossa forma de se comunicar nos permite acessar tempos outros, lugares
distantes, pessoas proximas. Nao ¢ de se estranhar a curiosidade dela advinda: quando
surgiu? Como? Apesar de haver uma descrenga sobre a certeza de uma resposta Uinica —
a verdadeira origem — nada disso impediu que cientistas e filésofos apresentassem as
mais diversas hipoteses. Uma das mais difundidas, e debatidas também, ¢ a de que a
linguagem humana nasceu dos gestos manuais — primeiro usamos as maos depois a boca
para nos comunicarmos. Embora haja evidéncias de que os primatas usam gestos para
comunicarem entre si, nao ha nenhuma garantia de que os humanos seguiram a mesma
logica. Por isso, uma outra hipdtese ¢ mais bem quista: a vocalizacdo e os gestos se
deram simultaneamente, nenhum veio antes do que o outro. Ao falar de algo redondo,
por exemplo, criamos a imagem de algo redondo com as nossas maos. Quando vamos
indicar uma direcdo, apontamos. Talvez a pergunta, quem veio primeiro a fala ou o
gesto, seja um puro exercicio retérico. J4 que, o que pode ser afirmado ¢ que nos

comunicamos pelo simples fato de precisar transmitir algo a alguém. Seja esse alguém

131



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

eu mesma — ndo voltar para um lugar onde ndo ha mais comida, por exemplo — ou um
outro pertencente a0 meu grupo — nio siga por aqui, € perigoso™.

Para obtermos uma resposta teriamos que estudar como o nosso cérebro
funciona — nos seus mais complexos detalhes — como a linguagem se estrutura —
levando em considerag@o as mais diferentes linguas — sem deixar de lado o aprendizado
individual e a transmissdo cultural como fontes riquissimas de conhecimento.
Considerar esse um problema dificil ¢ pouco. E por mais que gostemos de trabalhos
dificeis, ndo sera por esse caminho que seguiremos ao longo dessas paginas.

Escolhas sdo recortes, escolhas sdo exclusdes. Ao escolher um lado ao invés de
outro, toda uma gama de possibilidades estd sendo deixada de fora. Aceitar que meu
desejo nao sera alcangado faz parte do meu ser pesquisadora-escritora que aqui vos fala.
Apesar de simples, apontar o 6bvio se faz mais do que necessario. Marcondes, em seu
texto de apresentagdo ao seu livro-coletdnea Textos Bdsicos da Linguagem, nos inicia
com uma dessas obviedades necessarias: todos nos usamos a linguagem, todos nos a
aprendemos de forma quase que espontanea, todos nos a temos como algo
extremamente familiar, todos nds a conhecemos. E apesar de tudo isso, ela ¢ um dos
temas mais complexos que o pensamento filosofico tem o prazer de adentrar. De uma
forma mais ampla, como uma maneira de nos localizarmos nesse emaranhado tedrico-
conceitual, ¢ possivel dizer que hd duas formas de abordar a linguagem enquanto
reflexdo tedrica e filosofica. De um lado temos quem se interessa em relacionar a
linguagem com a mente, ou o pensamento — a palavra muda, mas a ideia que fica ¢ a
mesma. E em cima de algumas perguntas eles se aprofundam: a linguagem ¢é expressao
de pensamento, ¢ sempre por meio dele que se manifesta? Tem como pensar sem fazer
uso da linguagem? Tem como acessar o pensamento sem a linguagem? Nessa linha o
sujeito linguistico ¢ o foco da reflexdo. Do outro lado, temos aqueles pensadores que se
interessam em considerar a linguagem enquanto comunicag¢do. Nessa linha, se quero
repassar algo para alguém, se quero que alguém me entenda, me compreenda, como
fazer isso sem passar pela linguagem? A pratica aqui acaba sendo o foco, a relagdo entre

sujeitos e sua interagcdo. Qual dos dois caminhos seguiremos?

*2 Para saber em mais detalhes sobre os consensos e controvérsias envolvendo a origem € a evolugdo da
linguagem, leia o estudo publicado pela revista Trends in Cognitive Science, em 2003, intitulado
“Evolucao da linguagem: consensos e controvérsias” (Christiansen; Kirby)

132



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Seguiremos tal qual a langa de Telephus™. Ao mesmo tempo que assumimos a
linguagem enquanto a causadora do problema, ¢ com (n)ela que buscaremos esse
tortuoso trilhar. Sem palavras ndo podemos pensa-las. Precisamos refletir sobre aquilo
que estamos refletindo fazendo uso do material que estd sendo refletido. Essa situacao
ndo € apenas na linguagem que encontramos, ¢ um dilema do proprio ato de filosofar, ja
que “a filosofia ¢ ela propria um produto da sociedade que pretende investigar”
(Marcondes, 2000, p. 22), pressuponho coisas, € se € pressuposto quer dizer que
investigado nao foi, que estd sendo considerado como dado, fundantes para que a
investigagcdo ocorra. Seguindo por esse caminho, um aviso se faz: a linguagem que
estamos trabalhando ndo ¢ uma linguagem irreal, abstrata, intangivel, uma linguagem de
‘papel’. Ela ¢ sim, acdo. E por que acao? Nao ¢ possivel, eu pelo menos ndo consigo,
pensar a nossa sociedade hoje sem linguagem, pensar o ser humano sem linguagem. As
interagdes variam, os usos também, mas a presen¢a da linguagem se faz marcante em
nossa experiéncia — “a linguagem forma o horizonte que condiciona a experiéncia que
os individuos tém da realidade, e neste sentido € constitutiva da realidade” (Marcondes,
2000, p. 34). Ao examinarmos as estruturas e pressupostos da linguagem, estaremos
também, mesmo que ndo percebamos num primeiro momento, analisando e examinando
as estruturas e pressupostos da sociedade em que vivemos — seus preconceitos, valores,
crengas, falacias. Entendendo a linguagem como acao, significa que estou entendendo-a
como constituidora de significados, significados estes que, ao falarmos de nos, perpassa
pela nossa experiéncia humana. Por isso, dizer que as palavras sdo isentas ¢ uma das
maiores falacias que ja criamos, esse véu de neutralidade esconde sob si valores,
interesses, pressupostos, desejos, historias que se fortalecem sob esse véu. Pensar a
linguagem isolada do seu contexto, nao nos interessa aqui. Ela ndo sera examinada em
abstrato, mas sempre em relacdo a uma situagdo, seja essa situag¢do real ou imaginaria.

Consciente das palavras, podemos assim nos tornar cada vez mais conscientes dos

> A versdo mais conhecida do mito diz que Aléos, rei do Tégée em Arcadia, é avisado por um oraculo
contra o nascimento de um neto. Ele, portanto, fez de sua filha Augé uma sacerdotisa de Atenas, dedicada
a castidade. Estuprada por Hércules, que havia bebido demais, ela deu a luz a Telephus. Descoberta, cla é
abandonada no mar em um barco, enquanto Telephus é exposto no Monte Partenion. Na verdade, Augé é
acolhido por Teuthras, rei de Mysia, e Telephus criado por um pastor. Ja adulto, Telephus encontra seu
pai e parte para Misia, onde encontra sua mae. Escolhido para rei pela populacdo, ele recua o primeiro
desembarque dos aqueus que vieram para sitiar Troia, mas chegaram por engano a Misia. No entanto, ele
tropega em uma videira despertada por Dionisio e ¢ atingido pela langa de Aquiles. Nesse momento, os
Argiens, informados da natureza de seu inimigo, enviam-no como emissario Tlepolemus, seu proprio
irmdo. Vinculado por seu casamento com Astyoche, uma princesa troiana, ele ndo pode aceitar a oferta de
seu irmao de segui-lo para a guerra. Posteriormente informado por um oraculo que sua ferida s6 pode ser
curada pela langa de Aquiles, Télefo invade os gregos disfargado em Argos, toma o jovem Orestes como
refém e ¢ finalmente curado. Em troca, ele explica aos aqueus o caminho para Troia.

133



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

fendmenos que nos circundam. Ao investigarmos a linguagem estamos também
investigando a sociedade da qual ela faz parte, “o contexto social e cultural na qual ¢
usada, as praticas sociais, os paradigmas e valores, a ‘racionalidade’ desta comunidade”
(Marcondes, 2000, p. 18). Nao ha separacao entre linguagem e mundo, ndo tem como
haver uma separagdo dessas, “ja que a ‘realidade’ é constituida exatamente pelo modo

como aprendemos a linguagem e a usamos” (Marcondes, 2000, p. 18).

skokesk

Vou fazer um aposto aqui, em forma de exemplo, que acredito que esse aparente
circulo vicioso se mostrara mais consciente. Em seu texto, na verdade uma coletanea de
textos, Notas para uma defini¢do do leitor ideal, Alberto Manguel faz uso de diferentes
relagdes e contextos para se pensar o ato de ler. Aqui trarei O Elogio do dicionario. Ele
comegca dizendo o quanto o dicionario era um elemento de soberba importancia para a
geracdo dele — nascido em 1948 — “para quem gostava de ler, o dicionario era um
talisma com poderes misteriosos” (Manguel, 2020, p. 29), misterioso porque a0 mesmo
tempo em que dentro dele todas as palavras existentes na sua lingua ali se encontravam
— “entre suas capas estavam todas as palavras que nomeavam tudo o que conheciamos e
tudo o que ainda havia por descobrir” (Manguel, 2020, p. 29), guardido do passado e do
futuro, mantenedor do presente — misterioso também porque 14 nossa lingua se mostra
no visual, o como se escreve tal ou outra coisa, procura no dicionario que 14 ndo ha
davidas. Porém, do seu Elogio, o que me interessa em especifico neste momento é a
seguinte reflexao:

[...] num desconcertante jogo de espelhos, todas as palavras utilizadas para
definir uma determinada palavra num diciondrio qualquer devem, elas
mesmas, estar definidas nesse mesmo dicionario. Se somos, conforme
acredito, a lingua que falamos, os dicionarios sd3o nossas biografias. Tudo o
que conhecemos, tudo o que sonhamos, tudo o que tememos ou desejamos,

cada conquista, cada paixdo, cada mesquinharia, estd no dicionario (Manguel,
2020, p. 33)

Ao ler este trecho, tive que parar. Minha cabeca mil andangas fizeram. Como
nunca havia pensado nisso antes? O dicionario, aquele livro somente usado nas aulas de
Portugués, com letrinhas mitdas e peso consideravel, aquele livro que torciamos para
ndo ter que usar, aquele livro que ndo viamos como livro. Esse renegado, pelo menos
para a minha geragdo, todo o nosso falar ali se encontra. Os multiplos significados das

palavras, as relacdes possiveis entre elas, sua escrita e pronincia também ali estdo.

134



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Nossa historia ali est4, a origem do nosso portugués, as influéncias por ele recebidas, as
modificagdes que o uso corriqueiro de nossa lingua acabou causando. Tudo ali esta.
Pensar o dicionario como uma grande biografia, escrita de forma nao-linear, me fez
embarcar em mares nunca dantes navegados. E mais ainda, a propria ideia de que todas
as palavras utilizadas para definir uma outra palavra dentro do mesmo livro se
encontram com suas proprias definigdes que fazem uso de outras palavras que no livro
se encontram que mais defini¢des encontram... e assim poderia continuar, infinitamente
quem sabe. Neste caleidoscopio, tantas sdo as formas relacionais possiveis que poderia
ter no dicionario meu unico livro a ser lido — sempre de forma diferente, sempre com
resultados variados, sempre em constante transformagao apesar de fixo e imovel na sua
constru¢do. “Em si mesmo, o dicionario ¢ como uma fita de Moebius™, um objeto
autodefinido com uma tnica superficie, que recolhe e explica, sem pretensdao de uma
terceira dimensao narrativa” (Manguel, 2020, p. 34). Se o dicionario ¢ um objeto ndo
orientavel, sem comeg¢o nem fim — ndo € porque ele comeca na letra ‘A’ e termina na
letra ‘Z’ que essa ¢ a orientacdo que devo necessariamente seguir, o comego dele
depende de qual palavra busco seu significado, e seu fim sempre variavel
momentaneamente — somos nads, leitores que “reconhecem no dicionario alguma de suas
multiplas encanac¢des: uma antologia, como catalogo hierdrquico, como colecdo de
vocéabulos, como memoria paralela, como ferramenta de escrita e leitura” (Manguel,
2020, p. 34). Ao mesmo tempo em que o diciondrio tudo isso €, tudo isso nao pode ser
ao mesmo tempo. Ao mesmo tempo em que ‘amor’ possui 15 defini¢des diferentes,
essas 15 defini¢des ndo podem existir simultaneamente num mesmo contexto. Quem
decide, entdo, se o ‘amor’ ¢ uma divindade ou um desejo incontrolavel? Nos leitores ou

nos escritores?

O provérbio latino verba volant, scripta manent tem dois significados. Um ¢
que as palavras que dizemos em voz alta t€ém o poder de algar voo, enquanto as
que estdo escritas permanecem incélumes na pagina; o outro ¢ que as palavras
ditas se desvanecem no ar, enquanto as escritas adquirem vida nova quando
um leitor as invoca (Manguel, 2020, p.34).

>* A Fita de Mdbius deve o seu nome a August Ferdinand Mébius, que a estudou em 1858. A construgio
de uma Fita de Mobius ¢é tdo simples que chega a ser desconcertante: obtém-se pela colagem das duas
extremidades de uma fita, apos efetuar uma meia-volta numa delas. O objeto consiste em um item com
"apenas um lado" em formato de loop, em que, caso o manipulador coloque um dedo no material e siga o
caminho sem escapar da face, volta para o ponto inicial apos duas voltas completas. A invengdo, que nada
mais ¢ do que a jun¢@o de duas extremidades de uma tira de papel apds sofrer um giro, trata-se de um
produto unilateral que ¢ impossivel determinar qual ¢ a parte de cima e a de baixo, bem como a de dentro
e a de fora. Ou seja, ndo ¢ orientavel, possui apenas um lado, possui apenas uma borda e representa um
caminho sem inicio ou fim, tal como estamos acostumados a nos referenciar.

135



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

SOBRE A PALAVRA (II)

Chegamos aqui com uma ideia, ideia esta fundamental para se caminhar ao lado
do Derrida escolhido como interlocutor deste texto: ¢ necessario que entendamos a
linguagem enquanto uma questdo filosofica por exceléncia. Mais do que pensar sobre
questdes que envolvam a linguagem, a afirmagdo acima representa a nogao logocéntrica
como fundante da filosofia. Para Derrida, quando Descartes diz que, através de seu
processo de duvida metodica, sistematica e radical, a inica certeza entre tudo aquilo que
nos circunda, a unica certeza que podemos ter ¢ que estamos pensando — mesmo
enganado por um génio maligno, para Descartes, penso logo existo. Sendo uma das
afirmagdes mais classicas da filosofia, o fildsofo que muitas vezes se afirmou como um
nao-filosofo, inclusive refletindo em inumeros textos seus se a filosofia seria mesmo
uma ciéncia possivel de existir — ja que ela se basearia no conceito de verdade, conceito
este mesmo baseado por sua vez na pura intuigdo, € que precisaria de algo que
garantisse a sua existéncia e para ele “ndo ha como um intelecto finito, limitado a sua
propria intui¢do, poder saber se a verdade que conhece por intuicdo de alguma forma
equivale a verdade daquilo que ¢ (Strathern, 2002, p. 9) — em resumo, ndo existe algo
que possa ser chamado de verdade, nao existe algo que possa garantir a existéncia da
filosofia — “ao solapar a verdade, ele também logra solapar a verdade daquilo que esta
dizendo” (Strathern, 2002, p. 10).

Em meados dos anos 60, Derrida agora como professor de historia da filosofia
na Ecole Normale Supérieure, tem um desejo basico: demonstrar a inescapavel falsidade
da escritura. I/ n’y a pas de hors-texte — ndo ha nada fora do texto. Essa ¢ apenas uma
de muitas das frases de Derrida que geraram imensos debates entre seus leitores.
Inclusive ele teve que fazer uma espécie de vir a publico para explicar o que ele quis
dizer com isso. Ele ndo quis dizer que o texto era a Unica coisa que existia — podendo
dar a entender o livro como um sistema fechado. Muito pelo contrario. Nao ha como
reduzir tudo a linguagem, mesmo estando a linguagem constantemente ao nosso redor.
Como isso ¢ possivel? A linguagem nao ¢ fixa, ndo ¢ um sistema fechado — ela ¢
instavel, ela ¢ movimento. O significado de um texto nao esté 14 para ser esmiugado por
nos, e sim para ser sentido por nos. Preciso do texto e preciso das possibilidades do

texto. E na ferceira margem do rio que busco me apegar. A escritura ¢ falsa ndo como

136



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Platdo a entendia, como um pharmdkon™, um veneno. Ela é falsa porque a propria
nocao de realidade esta sendo aqui questionada. A escrita, a linguagem nao ¢ a forma
como a realidade se comunica conosco — ela nao ¢ a verdade. Isso acontece porque o
significado de um texto nunca estad presente de forma pura, basta ler as palavras que
decupadas elas serdo. O significado em jogo se mostra, sempre remetendo a outros
signos, outras marcas, outras possibilidades de sentido.

Por isso, a busca pela verdade através de uma esséncia ou presenca superior, se
mostrou historicamente como um grande equivoco. No lugar, a linguagem deveria ser o
ponto em que foquemos a nossa atencdo. E ndo de maneira a criar equivaléncias entre os
objetos e seus nomes e descri¢des. Derrida quer que percebamos que ¢ na diferenga que
nos encontramos. Nas muitas e sutis diferengas, os significados vao surgindo e
ganhando presenca — “tudo o que encontramos na linguagem ¢ um sistema de
diferengas, e o significado, simplesmente, emerge dessas diferencas” (Strathern, 2002,
p. 12), ou seja, a logica do terceiro excluido, tdo cara a filosofia ocidental, ndo tem por
que ser’. Ndo tem por que ser por um motivo 6bvio, a defini¢do de um conceito precisa
necessariamente da definicdo de seu oposto — eu entendo o verdadeiro porque ele nao €
o falso, o fora pelo dentro, o bem através do mal. Essa dependéncia ¢ circular,

tautologica inclusive. Para Derrida, esse método significativo é cheio de falhas — “nosso

> Platdo usa a ideia de phdrmakon como uma forma de caracterizar a escrita. Ela desloca o curso natural da
vida, ela engana. Theut ao apresenta-la como um auxilio 2 memoria, ela ndo amplia o saber como Theut
afirma, ela o diminui. Como todo pharmakon, ela engana. Ela s6 aparenta ser benéfica para a memoria,
mas ndo passa de um jogo, um jogo de aparéncias em que a verdade ¢ questionada, ja que nocivo ele é —
capaz de alterar, hipnotizar, adormecer. Isso somente ¢ possivel pelo fato de o pharmakon ser
simultaneamente remédio, veneno e antidoto.

*® “Em outra de suas principais obras do periodo, Gramatologia (1967), Derrida elabora as ideias que se
tornariam centrais para seu pensamento. Vital ao ataque de Derrida a filosofia € a indecidibilidade. Uma
das mais obscuras pressuposicdes do pensamento ocidental ¢ a regra basica da logica, muitas vezes
referida como a lei do terceiro excluido. Ela se refere a identidade e, em sua forma primitiva proposta por
Aristoteles, dizia: “Nao ha nada além da asser¢@o e da negagdo.” Em outras palavras, uma proposi¢ao ou
¢ verdadeira ou ¢ falsa. Nao pode ser outra coisa, nem ambas as alternativas ao mesmo tempo. Muito
antes de Derrida, excegdes a essa regra haviam sido notadas. A proposic¢ao “Essa sentenga ¢ uma mentira”
derrota a logica em seu proprio terreno. A proposi¢do “Ele arreganhou os dentes obesamente” pode ser
vista como vazia de sentido (ma aplicag¢do das categorias) ou, poeticamente, repleta de significacdo (para
descrever o sorriso de uma crianga gorducha). Realmente, toda frase poética, todas as imagens, toda arte
inclusive, transgridem a lei do terceiro excluido. Como exemplo, temos os versos de Shakespeare: “O
mundo inteiro € um palco/ E todos os homens e mulheres, meros atores.” O mundo certamente ndo ¢ um
palco, feito de madeira e colocado a frente de um auditorio e, contudo, em outro sentido (imaggtico), nés
encenamos a acdo de nossas vidas assim como atores em um palco. Uma imagem, como uma pintura, ao
mesmo tempo, € e nao ¢ aquilo que retrata. Também, existem proposi¢oes que sdo metafisicas e, portanto,
ndo passiveis de verificacdo (“Além do nosso universo existe a eternidade”); ou proposi¢des que podem
estar gramaticalmente corretas, mas permanecem vazias de qualquer significado (“O floreio fingidamente
ferra o franzir do fluxo”, “Uma medida de simplicidade é sua inica masculinidade”).” (Strathern, 2002,
p.11-12.)

137



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

conhecimento do mundo, baseado em identidade, logica e verdade, origina-se de uma
aporia” (Strathern, 2002, p. 13).

Buscando respeitar os espagos, os momentos de respiro, as virgulas bem
colocadas e os didlogos por esses textos criados, queremos ler vocé texto a partir de sua
textualidade, diria Derrida, ler vocé texto a partir do seu corpo, eu diria. Um corpo que
fechado em si, constituido de determinada forma sem possibilidades de alteragdo e
aberto ao mundo, um corpo que se constroi na relagdo com o outro, que se modifica
constantemente — “um texto ao mesmo tempo fechado e aberto a exterioridade, ao
outro” (Nascimento, 2015, p. 129). Um texto que possui em seu dmago “a necessidade
de pensar a filosofia como texto, tanto quanto de desconstruir as teorias da linguagem e
do signo que informam a nossa ocidentalidade” (Nascimento, 2015, p. 130).

E nesse ponto que falamos: bem-vindo Derrida leitor de Rousseau! Mais
especificamente, Derrida escritor de “O circulo linguistico de Genebra”. Texto este
produzido em 1968, como resultado de uma comunicagdo apresentada em um coloéquio
consagrado a Jean Jacques Rousseau, ocorrido em Londres.

Iremos caminhar pela construcao dessa historia que parece colocar a oralidade
em primeiro lugar e nos deteremos de forma mais especifica no texto Discurso sobre a
origem das linguas, de Jean Jacques Rousseau. Escolha essa que ndo foi aleatodria, ja
que em varios textos seus, Derrida faz uso desse Rousseau de A4 origem das linguas
como um grande interlocutor. N’O Circulo, ele inicia com uma afirmacao, a de que os
linguistas estdo em processo de transicdo, cada vez mais buscando na genealogia da
linguistica, algumas respostas para seus questionamentos. Eles perceberam o 6bvio,
talvez: a de que ao olhar para o passado, “numerosos antepassados” (Derrida, 1991, p.
179) sao descobertos. Perguntar pela origem da lingua ndo se mostrou mais um
problema menor, como o eram nos finais do século XIX. Esse posicionamento de
Derrida mostra, pelo menos a leitura por aqui desenvolvida assim se encaminha, de que
ciéncias nao nascem num momento Unico e especifico da historia. Elas fazem parte de
um constructo, de um processo que vem dando sinais muitos anos antes de se tornar

perceptivel. Sinais esses que encontra em Rousseau um interlocutor de grande porte.

*7 “Dever-se-ia entdo perguntar em que é que a reflexdo de Rousseau sobre o signo, sobre a linguagem,
sobre a origem das linguas, sobre as relagdes entre fala e escrita etc*, anuncia (mas o que quer aqui dizer
“anunciar”?) aquilo que nos somos tantas vezes tentados a considerar como a propria modernidade da
ciéncia linguistica, mesmo da modernidade como ciéncia linguistica, uma vez que muitas outras “ciéncias
humanas” se lhe referem como modelo fundador” (Derrida, 1991, p. 180.)

138



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Um dos pontos que mais interessam Derrida nessa relagdo ¢ o fato de que Rousseau
busca “romper com toda e qualquer explicacdo sobrenatural da origem e do
funcionamento da linguagem” (Derrida, 1991, p. 181).

Existe uma pergunta clédssica, batida até: quem veio primeiro o ovo ou a
galinha? Toda vez que penso nela lembro da minha professora de biologia do ensino
médio. Ela colocou essa pergunta na prova e pediu para nos justificarmos a resposta.
Como se fosse hoje, lembro de minha versdo adolescente partindo do ovo, indo para a
galinha e terminando na sopa primordial. Tudo isso para justificar que o ovo vem
primeiro — discutindo selecdo natural e processos de mutacdo — esse foi um dos
momentos da escola que mais me marcaram. Dando alguns saltos temporais, ao ler o
texto Ensaio sobre a origem das linguas de Rousseau, me senti voltando a essa época e
a fascinagcdo que uma vez tive sobre o pensar quem veio primeiro. Agora ndo mais o
ovo e a galinha, a lingua e o pensamento passam a ser meu objeto de estudo. Mas sera
que Rousseau em seu ensaio responde a questdo colocada? Numa leitura mais
sistematica, vamos buscar acompanhar um pouco o que ele entende como linguagem.

Assim ele inicia: “a palavra distingue os homens entre os animais” (Rousseau,
1962, p. 159). Se noés nos diferenciamos de nds pelas palavras que utilizamos — cada
pais tendo uma lingua que lhe é propria — serd que em algum momento da historia
existiu um nos sem a presenca das palavras? E a que palavras sdo essas que estamos nos
referindo: ¢ a palavra-fala ou ¢ a palavra-pensamento? Existe ser humano sem palavra?
Um ponto de diagnostico ¢ a sociedade — Rousseau coloca a palavra como a primeira
instituicdo social — “desde que um homem foi reconhecido por outro como um ser
sensivel, pensante e semelhante a ele proprio, o desejo ou a necessidade de comunicar-
lhe seus sentimentos e pensamentos fizeram-no buscar meios para isso” (1962, p. 159).
A comunica¢do como uma necessidade entdo? Através de gestos, de murmurios, de
frases complexas — de imagens, de livros, de rodas de conversa — de expressoes, de
dedos, de colocacdes — de inimeras maneiras, inviaveis de todas serem aqui citadas, o
pensamento/sentimento parece precisar ser colocado para fora. E mais, parece precisar
de um interlocutor em maos para isso. E mais ainda, a forma como algo ¢ comunicado
se modifica e altera ao longo dos anos. “Nao se comegou raciocinando, mas sentindo”
(Rousseau, 1962, p. 163), e ele vai além, “ndo ¢ a fome ou a sede, mas o amor, o 6dio, a

piedade, a colera, que lhes arrancaram as primeiras vozes” (Rousseau, 1962, p. 164).

139



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Se sozinha me encontro, isolada, e fome sinto — procuro algo para comer. Se
sozinha me encontro, isolada, e sono sinto — procuro um canto para me deitar. Amor,
odio — consigo senti-los isolada? Raiva, piedade — como senti-los sem a presenca de
uma outra pessoa? “Os frutos ndo fogem de nossas maos, € possivel nutrir-se com eles
sem falar” (Rousseau, 1962, p. 164), mas, para se apaixonar, “a natureza impde sinais”
(Rousseau, 1962, p. 164), e inventadas as palavras precisaram ser. Mas, se a
comunicagdo ¢ uma necessidade, se eu falo algo que o outro entende posso dizer que a
comunicagdo se deu, por que escrevo? Por que tornar imagético o
pensamento/sentimento? Por que essa necessidade de materializar, de prolongar no
tempo, de estabelecer bases? Para Rousseau, “a arte de escrever nao se liga a arte de
falar” (1962, p. 168), ja que as necessidades que estimularam a origem de uma nao sao
as mesmas que estimularam a origem da outra. Nao ha gestos na escrita. Nao ha
entonagdo. Nao hé expressoes. Mas hd comunicagdo. Ha desejos, intengdes, sensagdes
ali colocadas. Sera que escrever e falar sdo artes tdo diferentes assim como afirma

Rousseau?

Derrida, na busca de esmiucar um pouco mais essa discussdo, cria o que enxergo
como um debate hipotético entre Rousseau e Saussure. Através de frases retiradas da
Pleiade ¢ do Curso de linguistica geral, uma espécie de dialogo ¢ assim criada por
Derrida. Vamos acompanhar um pouco essa conversa. Em primeiro lugar, devemos ter
em mente que ambos os autores “concedem um privilégio ético e metafisico a
voz” (Derrida, 1991, p. 190), ou seja, entre a fala e a escrita, a primeira dd de mil na
segunda. Para eles, a linguagem e a escrita em muito se distinguem, sendo que a escrita
a linguagem se mostra subordinada — nas palavras de Saussure “a Unica razao de ser do
segundo [escrita] ¢ a de representar o primeiro [linguagem]” (Derrida, 1991, p.190); nas
de Rousseau, “as linguas s3o feitas para serem faladas [...] a escrita ndo ¢ sendo a
representacao da fala” (Derrida, 1991, p. 190). Ou seja, se eles acreditam que, sendo um
tanto quanto platonica aqui, a escrita ndo passa de uma copia imperfeita da fala, prestar
mais atengdo na copia do que na ideia que a ela deu origem seria uma agdo fadada ao
erro. A ordem dos fatores aqui pode e ira afetar o produto final. Pensar a escrita, a fala
alteraremos. E isso, para ambos os autores, ¢ extremamente perigoso darmos essa

aten¢do de protagonista a quem ndo passa de coadjuvante.

Por isso que, 14 pelos idos do século XVII, temos a seguinte ideia bastante

difundida: a escritura como “letra morta” (Derrida, 1973, p. 20), capaz de tirar a

140



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

capacidade da vida viver, ela ¢ condenada. Para ele, a escrita “tira o nervo da fala;
Julgar o génio através dos livros é o mesmo que querer pintar um homem a partir do

seu cadaver” (Rousseau in Derrida, 1973, p. 20).

Dessa complexidade, iremos nos aproximar de Ferdinand de Saussure. Ao olhar
a historia de tradicdo ocidental, as relagdes entre fala e escrita sdo costumeiramente
apresentadas da mesma forma — a segunda como fun¢do da primeira. A tradi¢ao oral
independe da tradigdo escrita, mas a tradigdo escrita ndo independe da tradigao oral. Em
seu Curso de linguistica geral, Saussure retoma as ideias de Platdo e Aristoteles sobre o
conceito de escritura, enxergando nela uma simples representagdo da fala. Mas tem uma
pergunta que nao quer calar, se a escrita precisa da fala para existir e a fala ndo precisa
da escrita, por que a escrita foi inventada? Inventamos algo porque temos necessidade
de alguma coisa, de algo estamos sentindo falta. Que falta que a fala sentiu que se viu
precisando de alguma coisa além? E mais, se ela ¢ tdo independente assim, como que
ela se tornou consciente de que estava incompleta? Que alguma outra coisa precisava
existir para além dela? Se a escrita ¢ uma representagcdo da fala, a pergunta que fica é:

por que essa representacao se fez quista?

A escrita s6 existe porque uma lingua precisa ser representada. Porém, para
Saussure a escrita acabou por ganhar uma fama imerecida dentro da Linguistica. Ele
apresenta alguns pontos que explicam o prestigio da escrita, apesar dele ndo concordar
com isso: (1) a imagem grafica se mostra como algo permanente, solido, que perpassa
pelo tempo; (2) as impressdes visuais sao mais duradouras do que as impressoes
acusticas; (3) a lingua literaria tem uma importancia tremenda na manuten¢do do status
quo; (4) em qualquer debate, a forma escrita acaba por impor a sua superioridade
ficticia®. Saussure chama essa situacdo de tirania da letra, a escritura “chega a ser uma
vestimenta de perversdo, de desarranjo, habito de corrupgao e de disfarce, mascara de
festa que deve ser exorcizada, ou seja, conjurada pela boa fala” (Derrida, 1973, p. 43).
Desapegar-se da letra, como ele mesmo diz, ¢ o primeiro passo em direcdo a
verdade. A escritura no seu devido lugar — como sempre deveria ter sido, como de onde

nunca deveria ter saido’®.

>® Nas palavras de Saussure: “Primeiramente, a imagem gréfica das palavras nos impressiona como um
objeto permanente e solido, mais apropriado que o som para constituir a unidade da lingua através do
tempo. Pouco importa que esse liame seja superficial e crie uma unidade puramente facticia; ¢ muito mais
facil de aprender que o liame natural, o Gnico verdadeiro, o do som” (Derrida, 1973, p.43).

141



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Mas serd mesmo que somente porque as coisas sempre foram vistas de
determinada maneira, que essa seja a unica forma correta de ser? O desvio a norma, a
transgressao dos padrdes ndo se mostra algo extremamente necessario? Inclusive, como
um elemento constituinte da norma em si? Vamos voltar a fala de Saussure, afirmando
que a palavra escrita nos deixa impressionados — a imagem grafica permanece no
tempo, as palavras ditas se perdem ao vento. Mas se isso sempre acontece, por que esse
sempre ndo ¢ bem-visto? Porque entre duas coisas que podem ser entendidas como
naturais, uma ¢ considerada “mais” natural do que a outra? Como responder sem
recorrer a tradi¢do, sem responder que as coisas sempre foram assim? Somente devido
ao fato de que aprendemos a falar antes de escrever, a escrita deve ser colocada em
segundo plano? Como toda boa transgressao, ela faz uso da tradigdo exatamente para
suas falhas apontar. Mudar o status quo nem sempre ¢ algo facil. Trazer a toda tudo
aquilo que antes encoberto se encontrava ndo ¢ uma ag¢do sem um certo grau de
violéncia. Ao saimos da caverna, a primeira coisa que olhamos ndo ¢ a variedade de
cores que ai fora existem, ou os inumeros detalhes que antes totalizados em uma Unica
forma a meus olhos se mostrava. Ao saimos da caverna, nossos olhos ardem.
Lacrimejamos. Busco ficar com eles bem fechados — ndo estou interessada em sentir
dor. Um pensamento passa pela minha cabe¢a — por que eu fui sair de 14? Por que eu
ndo continuei onde eu sempre estive? Por que essa necessidade de mudar? Como
podemos ver, a passagem da caverna para a realidade nao se da de forma tranquila,
indolor, pacificamente. Por isso ndo basta abrir os olhos. Uma nova forma de enxergar
precisa ser assimilada — “desconstruir esta tradi¢do ndo consistira em inverté-la”
(Derrida, 1973, p. 45). Armadilha esta que ndo € tao facil de nos vermos assim libertos.

Ja que ela na velha moral dos bons costumes se abraca.

Se para Rousseau e Saussure, a escrita ¢ inferior e dependente da linguagem, a
leitura que Derrida faz da historia nos mostra que, talvez, o conceito de escritura esteja
ultrapassando o conceito de linguagem. Quando Derrida coloca a escritura como
originaria, € ndo mais a fala como a tradi¢do ocidental se acostumou assim a pensar, ele
ndo esta somente invertendo os pontos. Dizendo que a copia esta ficando maior do que a
ideia, tdo somente. Ele estd questionando a propria nogao de origem. Entre linguagem e
escritura ndo responderemos da mesma forma que respondemos ao refletir sobre quem

veio primeiro, o ovo ou a galinha. Ou seja, a origem em Derrida ndo se encontra

142



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

localizada no sentido empirico-historiografico, e sim no que o sentido de escritura vem

a significar e a pressupor.
Ora, por um movimento lento cuja Necessidade mal se deixa perceber, tudo
aquilo que — ha pelo menos uns vinte séculos — manifestava tendéncia e
conseguia finalmente reunir-se sob o nome de linguagem comega a deixar-se
deportar ou pelo menos resumir sob o nome de escritura. Por uma
Necessidade que mal se deixa perceber, tudo acontece como se — deixando de
designar uma forma particular, derivada, auxiliar da linguagem em geral [...]
deixando de designar a pelicula exterior, o duplo inconsistente de um

significante maior, o significante do significante — o conceito de escritura
comegava a ultrapassar a extensdo da linguagem. Em todos os sentidos desta

palavra, a escritura compreenderia a linguagem. (Derrida, 1973, p. 8)

Derrida pretende mostrar que a ideia de que a escrita € subalterna a fala, nao
passa de uma construcdo, de uma nog¢do que foi passada de geracdo em geracdo, que
apesar de soar como uma verdade absoluta, ela nao passa disso, de uma certa visdao de
mundo. A forma que escolheu para desconstruir esse status quo historico foi fazer uma
analise do posicionamento de Saussure sobre esse assunto. Como vimos acima, para ele
a escrita ndo passaria de um simples suplemento da fala, um acréscimo, um exterior.
Derrida em sua critica ndo entende suplemento como um acréscimo e sim como algo
que existe no ‘entre’, sem origem estavel, jogando com o sentido do sentido:

escrever ¢ retirar-se. Nao para a sua tenda para escrever, mas da sua propria
escritura. Cair longe da sua linguagem, emancipa-la ou desampara-la, deixa-
la caminhar sozinha e desunida. Abandonar a palavra. Ser poeta ¢ saber

abandonar a palavra. Deixéd-la falar sozinha, o que ela s6 pode fazer
escrevendo. (Derrida, 1995, p.61)

A escritura, como toda boa imagem, nos faz a ela s6 olhar. Do entorno nos
esquecemos, embasbacados ficamos. Por uma boa imagem, nos apaixonamos. E ai mora
o perigo. Paixdo ndo ¢ racional. Paixdo nos cega. Paixdo ¢ corpo, e corpo ¢ voluvel,
facilmente influenciado por outros. Para Saussure, “ceder ao “prestigio da escritura” &,
diziamos ha pouco, ceder a paixao” (Derrida, 1973, p. 46). Cedendo a tirania que € a
palavra escrita, o corpo passa a dominar a alma, assim deixando-a doente, sem forgas
para lutar pelo seu lugar de origem. Ao inverter as tais relagdes naturais, a letra-imagem
ganha forca, “a perversdo do artificio engendra monstros. A escritura, como todas as
linguas artificiais que se gostaria de fixar e subtrair a historia viva da lingua natural,
participa da monstruosidade” (Derrida, 1973, p. 47). Da ordem natural das coisas, assim
como um bom monstro, ela se afasta. Mudar a ordem dos fatores ndo se mostra
suficiente. E uma nova forma de pensar que se esta sendo pedida: a escrita ndo ¢é algo

que vem depois, uma mera abstragdo figurada — “para restituir o natural a st mesmo ¢

143



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

preciso primeiramente desmontar a armadilha” (Derrida, 1973, p. 46) — da armadilha da
tradicdo nos vendo libertos, a escritura ndo mais se mostra como imagem puramente
dita, ““¢ preciso agora pensar a escritura como ao mesmo tempo mais exterior a fala, ndo
sendo sua “imagem” ou seu “simbolo” e, mais interior a fala que ja € em si mesma uma
escritura” (Derrida, 1973, p. 56). Quem sabe assim consigamos finalmente enxergar que
“a linguagem ¢ primeiramente, num sentido que se desvelara progressivamente, escrita”
(Derrida, 1973, p. 45), antes de ser desenho, antes de ser grafia, antes de ser letra, a
linguagem ndo passa de um significante remetendo a um significante que por ele ¢
significado. Ou seja, de natural passa a ser entendido como algo cultural, as demandas

fisicas substituidas pelas psiquicas, as bioldgicas pelas espirituais™.

A hierarquia vista antes como natural ¢ aqui questionada. Questionamento este
que ndo deve ser estranhado. Pois, “se as palavras e os conceitos s6 adquirem sentido
nos encadeamentos de diferengas, ndo se pode justificar sua linguagem, e a escolha dos
termos, sendo no interior de uma topica e de uma estratégia historica” (Derrida, 1973, p.
86). O que Derrida quer dizer com isso € que, basicamente, nada permanece 0 mesmo
para todo o sempre. Nenhum conceito, nenhuma justificagdo podem e devem ser vistos
como a versdo definitiva dela mesma — “ela responde a um estado das forgas e traduz
um calculo histérico” (Derrida, 1973, p. 86). Num oObvio chegamos finalmente, o
contexto faz toda a diferenca. E, ao ndo olharmos para ele, numa realidade alternativa

nos colocamos, S€m ncm mesmo percebermos.

Para revelarmos a superficie do texto, ndo podemos esquecer que interpretagdes
ndo sdo neutras, isentas, livres de qualquer tipo de preconceitos. Para uma interpretagao
acontecer, uma historia com ela ¢ carregada. E se essa historia ndo é por nés acessada,
tomamos como fato, como realidade tudo aquilo que esta sendo interpretado. E mais,
ndo questionamos. Nao questionamos o fato de que, por exemplo, ¢ através do
mecanismo da escrita que o ato de escrever ¢ colocado como menor. Por isso, prestar
mais aten¢do quando falamos em tradi¢ao faz-se necessario. Tradi¢cdo ndo € por si s6 um
retorno ao passado abandonado. Um ja foi que ndo € mais. A tradigdo que aqui estamos

pensando se constitui numa espécie de jogo que acontece entre a inovagdo € a

>® Sobre esse assunto, Derrida traz a seguinte reflexdo feita por Peirce: “Simbolos crescem. Passam a ser,
brotando de outros signos, particularmente de icones ou de signos mistos que partilham da natureza de
icones ou simbolos. Pensamos somente em signos. Estes signos mentais sdo de natureza mista; as suas
partes-simbolos sdo denominadas conceitos. Se um homem produz um novo simbolo, ¢ através de
pensamentos envolvendo conceitos. Portanto, ¢ so a partir de simbolos que um novo simbolo pode surgir”
(Derrida, 1973, p.58)

144



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

sedimentacdo. Os paradigmas, as tipologias, as regras gerais devem a sedimentacao da
tradi¢do, algo que caminha por geracdes: nessa sedimentagdo que encontramos sua
importancia. Porém, se somente sedimentarmos nossos questionamentos, destruidores
do que nos encontramos? Ao mesmo tempo em que fago uso dos conceitos dados pela
historia, eles mesmos estou aqui colocando em xeque, estou aqui procurando outros
elementos para se pensar essa tal dessa historia. A desconstrucdo derridiana fala da
seguinte forma sobre o mesmo assunto: “trata-se de colocar expressa e sistematicamente
o problema do estatuto de um discurso que vai buscar a uma heranga os recursos
necessarios para a des-construcdo dessa mesma heranga” (Derrida, 1995, p. 412). Ou
seja, fago uso das premissas que estou aqui denunciando enquanto denuncio pois sem
elas a dentincia ndo seria aqui possivel de ocorrer — em outras palavras, “a linguagem
carrega em si a necessidade de sua propria critica” (Derrida, 1995, p. 414). Fazer uso da
escrita para criticar a propria escrita pode soar em um primeiro momento como uma
grande contradi¢do. E é exatamente ai, nesse lugar ndo-lugar que mora seus textos sobre

a ecriture.

Um texto s6 ¢ um texto se ele se oculta ao primeiro olhar, ao primeiro
encontro, a lei de sua composicao e a regra de seu jogo. Um texto permanece,
alias, sempre imperceptivel [...] a dissimulacdo da textura pode, em todo
caso, levar séculos para desfazer seu pano. O pano envolvendo o pano.
Séculos para desfazer o pano. Reconstituindo-o, também, como um
organismo. Regenerando indefinidamente seu proprio tecido por detras do
rastro cortante, a decisdo de cada leitura [...] ndo se trata de bordar, a ndo ser
que se considere que saber bordar ainda ¢ se achar seguindo o fio dado [...] se
ha uma unidade da leitura e da escritura [...] se a leitura € a escritura [...] seria
preciso, pois, num sé gesto, mas desdobrado, ler e escrever (Derrida, 2005, p.
7)

SOBRE A PALAVRA (III)

Apresentado durante um coloquio na Universidade Johns Hopkins, em 1966, o
ensaio “A estrutura, o Signo e o Jogo no Discurso das Ciéncias Humanas”, publicado
como um dos capitulos de A4 escritura e a diferenga, nos mostra mais uma vez, os
limites da tradi¢do estruturalista. Nao ¢ a toa, como veremos a seguir, que ele inicia a
sua reflexdo com a seguinte frase do Montaigne: existe maior dificuldade em interpretar
as interpretagoes do que em interpretar as coisas. Interpretagdes nao sao neutras,
isentas, livres de qualquer tipo de preconceitos. Apesar de que durante muito tempo nos
fizeram acreditar que assim elas se apresentavam. Para uma interpretagdo acontecer,

uma historia com ela ¢ carregada. E se essa historia ndo ¢ por nds acessada, tomamos

145



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

como fato, como realidade tudo aquilo que estd sendo interpretado. E mais, ndo
questionamos. J& ¢ tdo dificil por vezes entender o que a interpretagdo estd querendo
dizer, imagine entdo entender qual mundo que da a base para essa interpretagdo poder

dizer o que diz?

Com Derrida, vemos que a nog¢ao de um centro fixo, transcendental, para utilizar
a linguagem classica da filosofia, funciona como um fio condutor — por vezes esse
centro ganha o nome de Deus, outras felos, sujeito e verdade também foram escolhidos
ao longo da historia. E muitos outros. A historia do Ocidente se fez ao longo dessa
“série de substituicdes de centro para centro” (Derrida, 1995, p. 231). Mesmo que altere
a compreensao do que € o centro, o que interessa ¢ termos uma estrutura centrada, capaz
de dar sentido e estabilidade ao sistema. Ordem e coeréncia sdo as palavras da vez.

Palavras essas que nos confortam, quem ndo quer estabilidade?

A ficcdo ¢ uma otima forma de compreender esse anseio pela estabilidade. Em
Americanah, vemos a narradora afirmando o seguinte sobre uma de suas personagens:
“ela se sentia segura com ele, como se ele fosse uma ancora, e por muito tempo,
seguranga foi a coisa mais importante para ela” (Adichie, 2014, p. 112). Algo similar
acontece em Mrs. Dalloway, “a paz estava ali, na repeticdo das coisas pequenas, no
badalar dos sinos, no caminhar dos passos no assoalho conhecido” (Woolf, 2001, p. 45).
Em Amiga Genial, Elena Ferrante traz a sensa¢do de alivio ao saber que “mesmo que
tudo mudasse 14 fora, aquela casa permaneceria a mesma” (2015, p. 89). Mas apesar de
ser comum essa busca por estabilidade, ela ndo passa de algo ilusério, enraizado dentro

de nos de tal forma que acreditamos ser natural.

Uma autora que levanta uma reflexdo muito interessante sobre esse tema € a
Geni Nufiez, em especial em seu livro Descolonizando afetos: experimentacoes sobre
outras formas de amar. Apesar do foco dela ndo ser o mesmo deste texto, ha algo em
comum quando ela disserta sobre como a incessante busca por estabilidade nos limita a

um certo padrdo (auto)imposto e como que esse padrdo nos afasta de nés mesmos®.

% Trago aqui algumas palavras de Geni na apresentagdo do seu livro: “A descolonizagdo pode ser sentida
como desordem, um caos, porque a ordem e a normalidade s8o as caracteristicas da colonizacdo, de
modo que a descolonizagio, quando se efetiva, produz justamente a desordem absoluta. E por isso
que minha aspiragdo neste livro é poder contribuir, um pouco que seja, para que essa desordem, essa
chacoalhar acontega. Inclusive, quando pensamos em algo novo, ou estranho, e inquietante, muitas
vezes esquecemos que ha determinadas sensagdes de estranhamento que ndo vém de algo que ¢
inédito, mas justamente do que nos ¢ familiar de alguma forma ainda ndo bem elaborada. Nem tudo
que ¢ familiar ¢ automaticamente agradavel ou confortavel (Nuilez, 2023, p.15)

146



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Assim como Derrida coloca a estabilidade da tradicdo logocéntrica como uma ilusdo,
sair dessa ilusdo nem sempre ¢ facil, ou confortavel, como diz Geni. O estranhamento
faz parte do processo de desconstrugdo. Nos estamos entrando em contato com algo que
faz sentido, mas que ndo fomos estimulados a assim pensar, muito pelo contrério.
Estamos vendo fundamentos de uma tradicdo sendo desestabilizados, tradi¢do esta que
questionavel ndo aparentava ser — “uma estrutura privada de centro representa o proprio

impensavel” (Derrida, 1995, p. 230), ou pelo menos assim pensavamos ser.

Porém, perceber isso ndo ¢ algo que se dé de forma gradual, pacificamente.
Falamos anteriormente do estranhamento, do desconforto que € se perceber dentro de
uma ilusdo, e mais ainda, da dificuldade que temos para sair de dentro dela. Estamos
dentro de algo que sempre me deu bases seguras para continuar e estou partindo para o
desconhecido. Se 14 tem base, ndo a conheco ainda, ndo hd ordem nem seguranca por
agora. Derrida chama esse momento de ruptura. Momento em que a auséncia de um
centro ao invés de limitar o campo problematico da linguagem, ela o amplia

indefinidamente.

Acompanhando a tradicdo, ha duas maneiras de lidarmos com a diferenga entre
o significante e o significado, mantendo aqui a linguagem dele, ou, com aquilo que ¢
interpretado e com a interpretacdo, seguindo a linha de Montaigne. A primeira ¢
classica, costumeira — a maioria de nds a conhece mesmo sem saber. Com ela o signo se
apresenta submetido ao pensamento. Se considerarmos como nosso signo principal a
palavra, ela se encontra dependente do pensamento que uso dela faz para no mundo se
colocar. Mas € curioso isso, ja que um grande paradoxo parece aqui se formar. Para um
determinado pensamento ser colocado no mundo, de determinados signos ele ird
precisar para que isso ocorra. O pensamento sozinho isolado no mundo, sem nenhum

signo que o represente, serd mesmo ele capaz de existir?® Estamos no filosofar, das

palavras preciso e necessito, como filosofar sem elas? Como questionar sem elas? Se

' De acordo com Saussure a resposta a essa pergunta seria um ndo bem direto. Para ele, “nosso
pensamento ndo passa de uma massa amorfa e indistinta [...] Sem o recurso dos signos, seriamos
incapazes de distinguir duas ideias de modo claro e constante. Tomado em si, 0 pensamento ¢ como
uma nebulosa onde nada esta necessariamente delimitado” (SAUSSURE, 2006, p. 130). Ndo haveria
pois ideias que nos fossem preestabelecidas. Antes do aparecimento da lingua, ndo consigo distinguir
A de B, tudo ¢ como se fosse a mesma coisa a0 mesmo tempo que diferentes de si mesmas. O
pensamento, cadtico que €, encontra na lingua uma forma de se organizar. Ele chega a comparar a
lingua a uma folha de papel “o pensamento ¢ o anverso € o som o verso; ndo se pode cortar um sem
cortar, a0 mesmo tempo, o outro; assim, tampouco na lingua, se poderia isolar o som do pensamento,
ou o pensamento do som” (Saussure, 2006, p.131)

147



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

por um lado o pensamento delas precisa para se colocar, por outro, elas precisam de um
pensamento para se estruturar. Se ndo penso, como que o signo ird existir? Se nao

penso, como que a palavra se formaria?

Chegamos na segunda forma de lidar com a diferenga entre significante e
significado. Ao invés de tentar chegar em um acordo entre signo e pensamento, que tal
questionar a propria estrutura? Nessa tentativa de apontar com certeza quem depende de
quem, caimos facilmente no mundo dos exemplos. Criangas pensam, animais pensam,
nds em coma pensamos — sera? Esse pensar de vérias formas de apresentar, se aqui o
nosso foco ¢ a palavra, outras e varias sdo as possibilidades ndo-verbais existentes.
Quem sabe o problema seja a necessidade de se apontar a dependéncia? A submissado de
uma frente outra, a hierarquizacao entre elas? “Hé4 varias maneiras de ser apanhado
nesse circulo” (Derrida, 1995, p. 411), todas elas, por mais diferentes que sejam, “mais
ou menos proximas da formulagdo, ou melhor, da formalizagao desse circulo” (Derrida,
1995, p. 411). Sera que, uma trilha possivel seria, ao invés de tomarmos como um dado
essa hierarquia, ¢ nos prendermos em quem vem primeiro, questionar a propria
hierarquia ndo seria o caminho a ser seguido? Questionadores de hierarquia temos
varios ao longo da nossa histéria. “E com os conceitos herdados da metafisica que, por
exemplo, Nietzsche, Freud e Heidegger operaram™ (Derrida, 1995, p. 411), inclusive
s30 esses mesmos conceitos que permitem “a esses destruidores destruirem-se
reciprocamente” (Derrida, 1995, p. 411). S6 que ha um porém nessas acdes de
destrui¢do. Apesar de a hierarquia estar sendo questionada, isso estd sendo feito com
elementos que a constituem, que a estruturam. Sera mesmo que seguindo dessa forma, o
questionamento se dara de fato? Um descentramento se pede. Um deslocamento frente
aquilo que sempre foi utilizado como base para os objetos de analise. Se sempre assim
foi feito, uma mudan¢a mais profunda se faz necessaria. O caminho ¢ tirar a cultura
europeia/logocéntrica do seu centro, € para isso acontecer, ¢ necessario que percebamos
que no centro ela se encontra, que como ponto normativo ela se coloca sempre, que seus
conceitos fazem parte de nossa estrutura, estrutura essa que almejamos destruir.
“Deslocada, expulsa do seu lugar, deixando entdo de ser considerada como a cultura de
referéncia” (Derrida, 1995, p. 412), a historia da metafisica e dos seus conceitos pode
agora sim ser contada de uma outra maneira. Sem esquecer que as bases para toda e
qualquer destruicdo ndo se encontra em algo que ainda ndo existe, € sim naquilo que ja

firme e fincado se apresenta.

148



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

O LIVRO ACABOU, E AGORA?

Um livro se d& por terminado. Suas palavras todas ja foram lidas. Mexida e
modificada ja4 me encontro. O que acontece agora que o livro acabou? Depois de leitor,
o que somos? Quando Foucault vai iniciar o seu As Palavra e as Coisas, ele logo nos
avisa: “este livro nasceu de um texto de Borges” (2000, p. IX). Descendentes do
romantismo europeu, um paradigma vivemos e nao percebemos. Nossa forma de
encarar um texto, de esmiucar as entrelinhas, de divagar por entre as palavras, palavras
essas presas em um psicologismo datado parecem se encontrar. Entre dar o autor como
morto ou procurar compreender o texto melhor do que o proprio autor compreendeu,
ficamos devaneando de um lado a outro, na busca errante de uma estabilidade
interpretativa. Ao mesmo tempo em que fingir que a escritora-individuo nao existe
também se mostra impossivel explica-la em todas as suas epifanias.

O pacto que afirmamos ao abrir um livro, de que ¢ uma ficcdo o que estamos
lendo, uma fic¢do criada por um ser humano de carne e 0sso assim como nos 0 somos, ¢
um pacto necessario para que a obra se mostre para nés como uma totalidade unificada.
Nesse pacto de leitura, fomos ensinados a crer na voz narrativa, a vé-la como um guia
cuidadoso e sabio. Que ¢ detentor da verdade. Nao € a toa que, na época do lancamento
d’Os Anos de Sofrimento do Jovem Werther, uma onda de suicidio abalou a Europa.
Dilacerante, arrebatadora, Werther € a historia de uma paixao literalmente devastadora.
Fechado em si mesmo, possui uma unidade que lhe ¢ unica — o todo e as partes se
autorregulam. Mesmo que soframos com, ha um desfecho para a historia, e ¢ esse
desfecho que faz com que tudo o que lemos anteriormente ganhe em significado. E
assim termina Flaubert, Bovary morta, trés médicos sem éxito, ¢ a cidade do mesmo
jeito que era antes. E com isso, entendemos Emma Bovary. A narrativa chega ao final e
uma moral ¢ tirada dai, o sentido da vida ¢ pelo leitor descoberto. Entregues ao
romance, lemos aquela historia como se fosse realidade! Mas uma realidade diferente
agora criaremos: Dom Quixote ndo morre, Emma Bovary ndo se suicida — eles
escrevem. De leitores viajantes a escritores eles se transformam. As palavras lidas, ao
invés de enlouquecerem pela entrega que demandam, tdo intensa ela, pede para ser
colocada no mundo. Escrever porque, enquanto leitor, atravessado foi. Escrever porque
ao fechar as paginas de um livro ndo mais uma viagem damos por terminada, e sim uma

nova iremos entao comecar.

149



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Que experiéncia € essa, entdo, que transpassa um corpo? Que em escrita se
transforma? “Talvez o primeiro sinal grafico, que me foi apresentado como escrita,
tenha vindo de um gesto antigo de minha mae. Ancestral, quem sabe?” (Evaristo, 2007,
p. 16). Conceigdo Evaristo nos diz que a escrita ndo apenas pode como deve ser um ato
de multiplos gestos... € que meu corpo deve estar aberto para receber as palavras que
habitam este nosso mundo - “ainda me lembro, o lapis era um graveto, quase sempre em
forma de uma forquilha, e o papel era a terra lamacenta, rente as suas pernas abertas”
(Evaristo, 2007, p.16). Nas possibilidades conceituais que essas citagdes nos abrem, o
que aqui afirmamos, num primeiro momento, ¢ uma espécie de necessidade. Nesse
tecido cinzento que chamamos de vida um transbordamento ¢ pedido, de um colorido
ficcional nossos olhos e ouvidos e dedos ndo podemos preterir. “Era um ritual de uma
escrita composta de multiplos gestos, em que todo o corpo dela se movimentava e nao
s6 os dedos” (Evaristo, 2007, p. 17). Assim nasce um movimento grafia, assim nasce
uma estrela no chao.

Ao olhar o mundo como se fosse a primeira vez, como uma crianga que esta
dando os primeiros passos, espantosamente, ndo sdo as palavras que aqui nos
interessam, sdo os seus siléncios, seus vazios, aquilo que s6 podemos encontrar nas
entrelinhas — um ndo-dado que problemas criam, e que de caixas esquematicas
conceituais correndo nos desvencilhamos. Ao ficcionalizar o mundo a existéncia
humana passa a ter sentido mais amplo, ultrapassa a biologia do nascer, comer, morrer.
Quando as palavras ali estdo para serem lidas, uma entrega elas demandam de nos
leitores. Nao ¢ facil deixar o texto falar. Mas quando a conexdo acontece, um
atravessamento ocorre. Para isso, uma disponibilidade precisamos de vocé leitor,
leitora: precisamos que vocé olhe para as palavras como vida — com vida.

Quando estamos falando em ‘“ag¢do, movimento, pensamento, reflexdo,
consciéncia, inconsciente, experiéncia, afetividade” (Derrida, 1973, p. 10) estamos
falando de linguagem. Agora, quando dizemos “tudo isso e mais alguma coisa”
(Derrida, 1973, p. 11), € no terreno da escritura que estamos adentrando — as lagrimas e
tremores presentes na carta de adeus de Werther, os desenhos no chado feitos com
firmeza e comoc¢do deixados pela mae de Concei¢do, o barulho tic-tac tic-tac da
maquina de escrever do pai de Joana marcados em sua memoria, a dor descrita por um
olhar de alguém que ainda nao desistiu mesmo depois de seu nome ter lhe sido
arrancado da sua historia. Quando Derrida diz esse e mais alguma coisa e esta

apontando para algo de suma importancia: a linguagem para além de sua acdo e

150



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

movimento. Imagine aqui comigo: voce, na praia, olhando o por-do-sol. As nuances de
vermelho, roxo, azul e amarelo parecem dangar sob os seus olhos. Vocé ouve as ondas
do mar indo e vindo, vocé€ ouve a espuma se desfazendo e se refazendo. Pequenas gotas
tocam o seu pé€, um vento mais frio comeca a arrepiar a sua pele. O sol ainda existe, mas
o seu calor vai deixando espago para as belezas e nuances de um mundo regido pela lua.
Como conservar essa experiéncia? Como manter ela viva e ativa em sua memoria
quando distante da praia vocé se encontrar? Quando Derrida fala em “meios de
conservar a linguagem falada” ou “fazé-la funcionar sem a presenca do sujeito falante”
(1973, p. 12) para mim, ele esta se perguntando a mesma coisa: como conservar uma
experiéncia?

O que faz um livro nascer? Que ler pede um escrever? Que tipo de leitura ¢ essa
que perturba o nosso familiar, que incomoda o nosso pensamento, que vem a nos
desordenar nossas superficies sensatas? Ao vermos nossos pilares cairem, o que nos
resta? Como levantamos? De onde tiramos essa forca que supera a queda? Essa ferida
que nos move, enquanto nos machuca, fazendo-nos um gertindio de ndés mesmos. No
encantamento do outro somos abarcados, € por isso, nosso limite nos ¢ apresentado.
Limite esse que, enquanto ndo tinhamos consciéncia, ndo nos incomodava, mas agora,
tocado por, ndo o aceitamos mais. Com um chega, um basta, uma escrita grita. Aqui
caminhamos com a ideia de que um livro ndo € aquilo que o escritor quer escrever, mas
sim aquilo que, em determinadas condicdes, ele precisava escrever — uma escrita assim
se vai se fazendo presente. Esse gerundio ¢ importantissimo. Leituras por trds de
leituras, palavras e mais palavras que nos cercam, que nos incomodam, que nos
transpassam. Escrever, assim como ler, ndo ¢ um estado, e sim uma busca constante,
num caminhar sem comec¢o nem fim, acredito eu, um desconforto necessario de tentar
conservar algo (in)conservavel.

Tudo acaba mas o que te escrevo continua. O que ¢ bom muito bom. O
melhor ainda ndo foi escrito. O melhor esta nas entrelinhas (Lispector, 1998,
p- 95)

151



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Americanah. Traducdo de Denise Alves. Rio de
Janeiro: Companhia das Letras, 2014.

ANDRADE, Sérgio Pereira. Quando o pensamento vem dancando, quando a
soberania treme: evento por vir, democracia por vir, razido por vir. Tese de
Doutorado. Rio de Janeiro: PUC-RIO, 2016.

BELLEIL, Sérgio Luiz Prado. Desconstru¢do e Literatura:  Aproximacdes
(Im)possiveis. In: SAID, Roberto; SA, Luiz Fernando Ferreira (org.). Jacques
Derrida. Entreatos de leitura e literatura. Cotia, SP: Ateli€ Editorial, 2014, p. 197-219.
CERVANTES, Michel de. Dom Quixote de la Mancha. Traducdo de Viscondes de
Castilho e Azevedo. Sao Paulo: Abril Cultural, 1981.

CHRISTIANSEN, Morten H; KIRBY, Simon. Evolu¢do da linguagem: consensos e
controvérsias. Trends in Cognitive Sciences, v. 7, n. 7, p. 300-307, 2003. Disponivel
em: https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1364661303001360. Acesso em:
20 jan 2025.

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferenca. Traducdo. Maria Beatriz Marques. Sao
Paulo: Perspectiva, 1995.

. A farmacia de Platiao. Traducao de Rogério da Costa. Sao Paulo:

Iluminuras, 2005.

. Essa estranha instituicio chamada literatura: uma entrevista

com Jacques Derrida. Tradug¢do de Marileide Dias Esqueda. Belo Horizonte: UFMG,
2014.
. Gramatologia. Tradu¢do de Mirina Schnaiderman e Renato Janini

Ribeiro. Sao Paulo: Perspectiva\EAUSP, 1973.

. Margens da filosofia. Tradu¢do de Joaquim Torres Costa, Antonio

M. Magalhaes. Campinas, SP: Papirus, 1991.

DURAS, Marguerite. O amante. Tradugdo de Denise Bottmann. Sdo Paulo: Cosac
Naif, 2007.

EVARISTO, Conceicdo. Da grafia-desenho de minha mae um dos lugares de
nascimento de minha escrita in ALEXANDRE, Marcos Anténio (Org.).
Representacées Performaticas Brasileiras: teorias, praticas e suas interfaces. Belo

Horizonte: Mazza Edigoes, 2007.

152


https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1364661303001360

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

FLAUBERT, Gustave. Madame Bovary. Traducdo de Ilana Heineberg. Sdo Paulo:
L&PM, 2004.

FERRANTE, Elena. A amiga genial: infancia, adolescéncia. Tradu¢do de Mauricio
Santana Dias. Sdo Paulo: Biblioteca Azul, 2015.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciéncias
humanas. Tradugdo de Salma Tannus Muchail. S3o Paulo: Martins Fontes, 1999.
LISPECTOR, Clarice. Agua Viva. Rio de Janeiro: Rocco, 1998.

MARCONDES, Danilo. Filosofia, linguagem e comunicacio. S3ao Paulo: Cortez,
2000.

MANGUEL, Alberto. Notas para uma definicio do leitor ideal. Traducao de José
Geraldo Couto. Sao Paulo: Edi¢des Sesc, 2020.

. O leitor como metafora: o viajante, a torre e a traca. Trad.
José Geraldo Couto. Sao Paulo: Edi¢des Sesc, 2017.

HADDOCK-LOBO, Rafael. Para um pensamento umido: a filosofia a partir de
Jacques Derrida. Tese de Doutorado. Rio de Janeiro: PUC-RIO, marg¢o de 2007.

MARCONDES, Danilo. Filosofia, linguagem e comunicaciao. Sao Paulo: Ed. Cortez,
2000.

. Textos basicos de linguagem: de Platao a Foucault. Rio de

Janeiro: Zahar, 2009.

NASCIMENTO, Evando. Depois de Derrida: literatura, filosofia e pensamento. In:
SAID, Roberto; SA, Luiz Fernando Ferreira (org.). Jacques Derrida. Entreatos de
leitura e literatura. Cotia, SP: Ateli¢ Editorial, 2014. p. 43-58.

. Derrida e a literatura: “notas” de literatura e filosofia nos

textos da desconstrugdo. Sao Paulo: E Realizagdes, 2015.

Vida. Evando Nascimento, c2025. Disponivel em:

https://evandonascimento.net.br/vida/. Acesso em: 15 jan 2025.

NUNEZ, Geni. Descolonizando afetos: Experimentagdes sobre outras formas de amar.
Sdo Paulo: Paidos, 2023.

PAULUK, M. O desvanecimento das fronteiras entre fonética e fonologia: primitivos
tedricos em questao. Cadernos de Estudos Linguisticos, Campinas, v. 46, n. 2, p. 227—
242, 2011. Disponivel em:
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cel/article/view/8637170. Acesso em:
15 jan. 2023.

153


https://evandonascimento.net.br/vida/

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

PEETERS, Benoit. Derrida. Tradu¢ao de Marcia V. de Oliveira. Sao Paulo: Editora 34,
2013.

ROSA, Guimaraes. Terceira margem do rio. In: Primeiras Estorias. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 2001.

SAID, Roberto; SA, Luiz Fernando Ferreira (org.). Jacques Derrida. Entreatos de
leitura e literatura. Cotia, SP: Atelié Editorial, 2014.

SANTIAGO, Silviano. Glossario de Derrida: trabalho realizado pelo Departamento de
Letras da PUC/RJ. Rio de Janeiro: F. Alves, 1976.

SAUSSURE, Ferdinand. Curso de linguistica geral. Tradu¢do de Antdnio Chelini,
José Paulo Paes e Izidoro Blikstein. Sdo Paulo, Cultrix, 2006.

STRATHERN, Paul. Derrida em 90 minutos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002.

WOOLF, Virginia. Mrs. Dalloway. Tradu¢do de Mario Quintana. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 2006.

154



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

DESACORDOS PROFUNDOS: PRECISOES E EXPLORACOES

Victoria Lavorerio

Universidad de la Republica (Uruguay).
victoria.lavorerio@fic.edu.uy

Tradugao por Cello Latini Pfeil

NOTA INTRODUTORIA DO TRADUTOR

Este artigo é a apresentacdo da edicdo especial “Desacuerdos
profundos: precisiones y exploraciones”, publicada na revista
Cuadernos de Filosofia n® 40 (2022), da Universidad de Concepcion.
O modo como Victoria Lavorerio relaciona os textos das autorias nos
oferece uma contribui¢do muito interessante sobre a tematica dos
desacordos profundos — algo ainda com pouco impacto em lingua
portuguesa. Lavorerio lamenta a falta de materiais significativos sobre
desacordos profundos em lingua espanhola, e aqui fago 0 mesmo em
relagdo a lingua portuguesa. Acredito que os debates sobre desacordos
profundos dizem respeito a questdes contemporaneas de grande
importancia para nos, de modo que seja fundamental abrirmos canais
de dialogo e fomentar a pratica da traducao.

Agradeco a Victoria Lavorerio por seu trabalho e por permitir que
essa traducdo seja realizada.

RESUMO

Neste artigo introdutdrio a edigdo especial “Desacordos Profundos:
precisdes e exploragdes”, sdo apresentados os artigos que compdem
essa edigdo, contextualizando seus varios temas, que vao desde a
natureza dos desacordos profundos e sua resolucio até suas conexdes
com debates filosoficos e fendmenos sociais.

PALAVRAS-CHAVE

Fogelin; Wittgenstein; desacordos morais; argumentagdo; persuasio;
desacordo entre pares.

155



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

DESACORDOS PROFUNDOS: PRECISOES E EXPLORACOES

Em seu artigo classico de 1985, “The Logic of Deep Disagreements” (A Logica
dos Desacordos Profundos), o filésofo estadunidense Robert Fogelin afirma
provocativamente que “existen desacuerdos, a veces sobre cuestiones importantes que,
por su naturaleza, no estan sujetos a resolucion racional”® (Fogelin 2019 [1985/2005],
pp. 98-9). Esses desacordos ele denomina “desacordos profundos” ou deep
disagreements. Desde a publicacdo do artigo de Fogelin, tedricos da argumentagdo e da
logica informal tém debatido extensivamente sobre a natureza e a resolucdo de
desacordos profundos. Em contraste, o interesse da epistemologia analitica, tanto no
artigo de Fogelin quanto na no¢do de desacordo profundo, ¢ muito mais recente e se
desenvolve em didlogo com dois outros debates: o desacordo entre pares e o relativismo
epistémico. Além do estudo das dimensdes argumentativas e epistemologicas, ha uma
crescente exploragdao de desacordos profundos em dominios especificos, como ldgica,
ciéncia ou ética. H4, portanto, uma literatura abundante e em crescimento sobre

desacordos profundos.

Entretanto, quando se trata da literatura em espanhol, a situacdo ¢ muito
diferente®. Com notaveis excegdes (Arroyo et al. 2014), ndo hd nenhuma fonte
significativa e de qualidade sobre desacordos profundos em espanhol. Esta edi¢do
tematica especial tem o objetivo de comegar a preencher essa lacuna. Nesta introdugao,
apresentaremos os artigos que compdem esta edi¢do, fornecendo o contexto de seus

diferentes temas.

A. PRECISOES
A.1. WITTGENSTEIN

Fogelin foi um grande estudioso de Ludwig Wittgenstein, tendo publicado
importantes livros sobre o autor (Fogelin 1995, 2009). Portanto, ndo ¢ de surpreender

que encontremos em “A Logica dos Desacordos Profundos” tantas alusdes a obra do

®Tradugdo livre: “ha desacordos, as vezes sobre questdes importantes, que, por sua natureza, ndo estio
sujeitos a resolucdo racional”.

 N.T.: Insiro, a pedido da autora, a indicacdo de bibliografia publicada em 2024: o livro “Desacuerdos
profundos: debates y aproximaciones”, editado por Gustavo Arroyo (2024).

156



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

filosofo vienense. De fato, Fogelin atribui sua tese sobre a irresolubilidade de certos
desacordos a Wittgenstein (Fogelin 2019 [1985/2005], p. 94). Além disso, Fogelin
segue explicitamente Wittgenstein em varias outras ocasides no texto, at€é mesmo
citando passagens de Da Certeza e insinuando que o que esta por tras de desacordos
profundos ¢ o que Wittgenstein chama de “regras” (idem). Seguindo a interpretagdo de
Fogelin, muitos autores associaram desacordos profundos com o Wittgenstein tardio,

dando origem a varias teorias wittgensteinianas sobre o fendmeno.

No entanto, ¢ importante investigar até que ponto Fogelin interpretou
corretamente a posicao de Wittgenstein sobre esse tipo de desacordo, ndo sendo 6bvio
se este Ultimo defendeu a tese pessimista da irresolubilidade dos desacordos que Fogelin
lhe atribui. Esta edicdo especial comeca, portanto, com uma analise que nos leva ao
ponto zero da questdo: as consideracdes de Wittgenstein sobre desacordos. Em
“Wittgenstein y los desacuerdos morales: sobre la justificacion moral y sus
implicaciones para el relativismo moral” [“Wittgenstein e desacordos morais: sobre a
justificacdo moral e suas implicagdes para o relativismo moral”], Jordi Fairhurst
investiga o que o autor austriaco diz sobre desacordos no campo da moralidade,
concentrando-se no periodo intermedidrio de seu pensamento, que compreende a

atuacao do filésofo em Cambridge na década de 1930.

Analisando principalmente as conversas de Wittgenstein com Rush Rhees sobre
¢tica, Fairhurst oferece um estudo detalhado do pensamento do filésofo sobre
desacordos morais. Fairhurst argumenta que, para Wittgenstein, as razdes morais sao
descrigdes usadas para justificar um juizo moral. Essas descrigdes podem ser usadas
para eliminar preocupacdes ou incertezas causadas por uma avaliagdo moral, ou para
tornar explicitas certas caracteristicas dessa avaliacdo que podem ter sido ignoradas pela
contraparte. Essas descrigdes também podem ser usadas para fazer com que a
contraparte reaja de uma maneira especifica e, consequentemente, julgue a agdo moral
de uma determinada maneira. Fairhurst argumenta que a pertinéncia e a conclusividade
das razdes e justificativas morais dependem de seu apelo a quem quer que elas sejam
apresentadas. Portanto, a correcdo de um juizo moral ndo pode ser demonstrada de tal
forma que ndo seja possivel rejeitar o juizo. Entretanto, Fairhurst argumenta que
Wittgenstein ndo defende uma posigdo relativista. Primeiro, o carater inconclusivo das
razdes morais ndo implica que os juizos morais ndo possam ser verdadeiros em um

sentido absoluto. Em segundo lugar, Wittgenstein rejeita a ideia de que todos os pontos

157



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

de vista éticos sejam igualmente corretos. Fairhurst termina o artigo com consideragdes
sobre como as observacdes de Wittgenstein sobre desacordos morais podem ser usadas

para desenvolver um novo quadro de desacordos profundos.

A.2. ARGUMENTACAO

Por mais que atualmente se discutam desacordos profundos em muitas areas da
filosofia (como evidenciado neste dossi€), a primeira a discutir essa questdo foi a teoria
da argumentacdo, pois Fogelin publicou seu artigo inaugural na revista Informal Logic.
A “logica informal” ¢ um projeto criado em meados do século passado, cujo objetivo €
analisar argumentos validos e falaciosos, estudando-os nos contextos reais em que
emergem. Fogelin discute os desacordos profundos no contexto da logica informal,
porque a existéncia de tais desacordos parece ameagar a pressuposi¢ao sobre a qual esse
projeto repousa: que a argumentagdo possui recursos para resolver todos os tipos de

desacordo (Fogelin 2019 [1985/2005]: 97).

Nao ¢ de surpreender, portanto, que o artigo de Fogelin e sua categoria de
desacordos profundos tenham atraido tanta discussdo e critica nas 4reas de teoria da
argumentacgao e ldgica informal. A partir dessa abordagem, discute-se principalmente se
ha desacordos que os argumentos ndo conseguem resolver e quais estratégias
argumentativas devem ser usadas nesses casos. A partir da resposta de Andrew Lugg
em 1986, “A Logica dos Desacordos Profundos” recebeu mais e mais réplicas e
discussoes a cada ano subsequente, culminando em uma edi¢ao especial da revista em
comemorac¢do aos 20 anos de sua publicagdo. Mas o interesse pelos desacordos
profundos na teoria da argumentagdo ndo cessou, como deixa claro o artigo de Diego
Castro, “Desacuerdo profundo: desenredando la madeja” [“Desacordo profundo:
desembaragando a trama”]. Este artigo aborda o problema dos desacordos profundos
principalmente a partir da teoria da argumentacdo, baseando-se em elementos das
teorias dialéticas da argumentacdo, como a Pragma-Dialética e a teoria dos tipos de

dialogo.

Castro se refere a conclusdo pessimista de Fogelin de que desacordos profundos
ndo podem ser resolvidos por meio de argumentos, mas defende que, com certas
distingdes feitas, essa conclusdo ¢ menos severa do que se poderia pensar inicialmente.

A primeira distin¢cdo que Castro propde € entre resol/ver um desacordo e supera-lo. De

158



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

acordo com grande parte da literatura, um desacordo ¢ resolvido quando uma das partes
se retira ou modifica sua tese mediante persuasdo bem-sucedida. Mas resolver um
desacordo nao ¢ a unica maneira de supera-lo, pois hé outras formas de supera-lo, como
negociag¢ao, mediagdo, arbitragem ou suspensao de juizo. O fato de os desacordos ndo

poderem ser resolvidos, portanto, ndo significa que eles ndo possam ser superados.

A segunda distingdao proposta por Castro € entre desacordos teoricos € praticos.
Em desacordos teoricos, argumenta Castro, seguindo Christian Kock (2017), as partes
discordam sobre se uma proposicao ¢ verdadeira, enquanto em desacordos praticos, as
partes discordam sobre se seria uma boa ideia realizar determinada a¢do ou ndo. O fato
de que os desacordos profundos tedricos ndo podem ser resolvidos implica que a nica
maneira de supera-los ¢ por meio da suspensdo do juizo. No caso de desacordos
praticos, por outro lado, ndo ¢ possivel suspender o juizo, mas hd outras maneiras de
“administrar o desacordo”. Castro conclui que, uma vez tragadas essas distingdes,
podemos ver que o fato de certos desacordos serem profundos ndo impossibilita sua

superacao.

A.3. RESOLUCAO

Como ja mencionado, o problema da resolu¢do ¢ uma preocupacdo central no
tema dos desacordos profundos. Para Fogelin, os desacordos profundos ndo podem ser
resolvidos racionalmente porque ocorrem em contextos argumentativos em que as
partes ndo possuem um solo comum de crencgas e preferéncias e, portanto, ndo t€ém
recursos suficientes para argumentar. Independentemente de como se considere a visao
de Fogelin sobre desacordos profundos, uma coisa fica clara a partir dessa primeira
concepcdo: a resolubilidade dos desacordos profundos estd entrelagcada com a forma
como eles sao concebidos. Em outras palavras, a maneira como respondemos a pergunta
sobre o que sdo desacordos profundos determinard, pelo menos parcialmente, a resposta
sobre como resolvé-los, se é que podem ser resolvidos. E a essa questio que se dedica o
seguinte artigo desta edicdo especial: “Una defensa de la posibilidad de resolver
racionalmente determinados desacuerdos profundos” [“Uma defesa da possibilidade de

resolver racionalmente determinados desacordos profundos”] de Matias Gariazzo.

Gariazzo enquadra sua pesquisa em uma linha bem estabelecida na literatura: a

que conecta os desacordos profundos com as reflexdes de Wittgenstein em Da Certeza.

159



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Assim, os desacordos profundos sdo concebidos como confrontos entre diferentes
proposi¢oes-dobradica™. As proposi¢des-dobradica devem seu nome a uma das
metaforas que Wittgenstein usa nessa obra para refletir sobre as certezas: “as perguntas
que formulamos e as nossas duvidas dependem do facto de certas proposigdes estarem
isentas de divida serem como que dobradigcas em volta das quais as davidas giram”
(Wittgenstein, DC, §341)%. O que exatamente sdo as proposi¢des-dobradica é motivo de
debate, mas elas chamam a atengdo por sua aparente imobilidade e por seu papel
facilitador nos jogos de conhecimento e duvida; “se queremos que a porta se abra, €

preciso que as dobradicas 14 estejam” (Wittgenstein, DC, §343).

Gariazzo argumenta que a estratégia de resolu¢do de Duncan Pritchard (2011,
2021) ¢, de modo geral, correta, exceto pelo fato de que ela ndo se aplica a todos os
casos de desacordos profundos, como afirma o autor. Para defender essa tese, Gariazzo
primeiro apresenta sua caracterizacdo de desacordos profundos. Para ele, para que um
desacordo seja profundo, deve satisfazer duas condicdes: deve se tratar de uma
proposi¢ao-dobradigca e deve envolver um choque entre sistemas de proposicoes.
Gariazzo argumenta que essa caracterizacdo tem a vantagem de ndo conceber os
desacordos profundos nem como sendo facilmente solucionaveis nem como sendo

irresoliiveis por definicao.

Gariazzo apresenta um caso hipotético para mostrar que ¢ possivel resolver
racionalmente certos desacordos profundos. O procedimento de resolugdo racional
explorado pelo autor comeca com a revisdo racional da aceitacdo de proposicdes
comuns que, entdo, resulta na revisdo da aceitagdo de uma proposi¢ao-dobradiga. Esse
método indireto € aquele proposto por Pritchard, mas Gariazzo argumenta, contra
Pritchard, que nem todos os desacordos profundos podem ser resolvidos por esse

método.

A.4. EXISTENCIA

Em “A Loégica dos Desacordos Profundos”, Fogelin indica dois casos reais que,

segundo ele, sdo desacordos profundos: o debate sobre o aborto e a controvérsia sobre

#Ver também Ranalli, 2020, 2021; Lavorerio, 2021.%, 2021b.

®Em alemio Angeln, dependendo da tradugdo, “eixos”, ‘dobradi¢as’ ou “juntas”. A terminologia
“proposicdes bisagra” ¢ uma tradugdo da expressdo inglesa “hinge propositions”.

N.T.: Em portugués, a traducdo para “hinge propositions” convencionou-se como “proposi¢oes-
dobradi¢a”. Em espanhol, & “proposi¢oes bisagra”.

160



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

cotas raciais ou de género. Ao propor esses exemplos, Fogelin assume tacitamente que
os desacordos profundos realmente existem e que sua possibilidade ndo ¢ apenas
tedrica. Essa suposicao foi, no entanto, contestada na literatura, sendo esse mais um
debate (entre muitos, como vimos) sobre desacordos profundos que tem sua origem no

texto de Fogelin.

A existéncia factual de desacordos profundos constitui uma espécie de
sobreposi¢do na literatura. Por um lado, ha autores que expressam ceticismo sobre a
existéncia de desacordos profundos (Siegel 2013; Aikin 2019; Finocciaro 2011). Por
outro lado, um nimero ainda maior de autores examina casos reais, ou casos inspirados
em casos reais, de desacordos profundos, assumindo assim a possibilidade de sua
existéncia (Lynch 2010; Pritchard 2011; Dare 2014). Entretanto, at¢ o momento, nao
houve nenhuma pesquisa empirica sobre esse topico. O artigo de David Bordonaba-Plou
“Analisis de la existencia factica de los desacuerdos profundos no-epistémicos en los
debates parlamentarios” [“Analise da existéncia factual de desacordos profundos e nao-

epistémicos em debates parlamentares”] tenta preencher essa lacuna.

Uma maneira possivel de descobrir se ha desacordos profundos na pratica ¢é
considerar um caso que a literatura tenha julgado paradigmatico e examinar se ele
ocorre em um contexto real. Bordonaba escolheu o aborto como estudo de caso e o
parlamento espanhol como contexto de pesquisa. A decisdo por analisar os debates
parlamentares ¢ motivada por seu extenso e acessivel registro e pelas multiplas regras
processuais pelas quais os politicos regem suas interagdes. Por outro lado, encontramos,
na literatura, diferentes critérios para identificar desacordos profundos. O critério usado
por Bordonaba diz respeito aos métodos de persuasdo aplicados pelas partes. Se Fogelin
estiver correto quanto ao fato de que a argumentag¢do ndo pode resolver um desacordo
profundo, entdo ¢ de se esperar que as partes, por ndo terem conseguido convencer por
meio de argumentos, recorram a estratégias de persuasao nao racionais, como discursos
emocionalmente carregados, ataques ad hominem, banalizacdo dos valores em disputa
etc. Bordonaba emprega uma pesquisa léxica de termos relevantes para determinar
quando as partes em um debate parlamentar usam taticas ndo racionais de persuasao,

sendo esse uso uma evidéncia de desacordo profundo.

Os resultados dessa andlise, entretanto, ndo permitem que o autor determine se
os debates examinados sdo casos de desacordo profundo ou nao. Isso porque, no debate

parlamentar, encontramos casos em que as partes usam tanto a argumentagdo racional

161



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

quanto a persuasao nao racional, mas também em que a persuasdo estd presente desde o
inicio, ou mesmo casos de argumentacdo mista. Bordonaba conclui que sua analise
levanta dividas sobre a suposi¢ao de que a distingdo entre argumentagdo racional e
taticas de persuasao nao racionais seja explicativamente relevante para a investigacao de

desacordos profundos.

B. EXPLORACOES

Além de discutir questdes centrais sobre a natureza dos desacordos profundos,
esta edicao tematica também convida a reflexao sobre como esses debates se relacionam
com outras areas da filosofia e com outras disciplinas ou temas. Vemos aqui um rico
ciclo de retroalimentag¢do, no qual os desacordos profundos podem ser usados como
uma estrutura teérica para nos aprofundarmos em outros fendmenos e onde, por sua vez,
a aplicagdo dessa estrutura em outras instancias pode nos ensinar sobre novos aspectos

dos desacordos profundos.

B.1 METAFILOSOFIA

Em sua contribui¢do para esta edicdo, “Implicaciones metafilosoficas de los
desacuerdos filosoficos profundos” [“Implicagdes metafilosoficas dos desacordos
filosoficos profundos™], Octavio Garcia explora as consequéncias de desacordos
profundos entre filésofos. Essas reflexdes ocorrem no contexto de uma literatura que
examina como as supostas consequéncias céticas dos desacordos entre pares podem
interferir na possibilidade do conhecimento filosofico. Na literatura sobre desacordos
entre pares (peer disagreements), a posicdo conciliatoria sustenta que um agente
racional deve modificar seu juizo ou reduzir consideravelmente sua confianga em uma
crenga, caso alguém tdo capaz e conhecedor(a) quanto ele ou ela, seu par epistémico,
tenha uma posi¢cdo contraria. Por outro lado, é razoavel argumentar que a comunidade
filosofica esta repleta de pares epistémicos, bem como de desacordos sobre questoes
filosoficas. Portanto, se formos conciliadores, uma parcela significativa dos fil6sofos
deve suspender seus julgamentos sobre as proposicdes filosoficas, uma vez que elas sdo
objeto de desacordo entre pares. E, como sem crenca ndo ha conhecimento, parece que

os desacordos entre pares ameagam a possibilidade do conhecimento filoséfico.

162



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Nesse sentido, Garcia argumenta que os desacordos profundos na filosofia
representam um desafio para a atividade filoséfica, uma vez que, seguindo Fogelin, um
desacordo profundo nao poderia ser resolvido racionalmente entre teorias rivais. Para
definir a existéncia de desacordos profundos na filosofia, Garcia faz uma distin¢ao entre
desacordos interfilosoficos e intrafilosoficos. Em principio, os desacordos profundos
estariam limitados a conflitos entre posicdes filosoficas diferentes, ou seja,
interfilosoficos, uma vez que esses incluem seus proprios critérios de evidéncia e nao
estabelecem uma relacdo de sucessdo reivindicatéria. Garcia argumenta, entdo, que
tanto as estratégias que apelam para razdes epistémicas quanto as que apelam para
razdes praticas sdo insuficientes para resolver desacordos profundos filoséficos. Diante
do desafio que essa conclusdo representa para a pratica da filosofia, Garcia argumenta
que os motivos para fazer filosofia correspondem ao processo de argumentagdo e nao
aos seus resultados. Ou seja, os motivos para fazer filosofia ndo dependem da resolugdo
racional de desacordos profundos, visto que ela se encarrega de manejar argumentos,
esclarecer ligagdes e explicitar razdes. Garcia conclui que desacordos profundos na
filosofia ndo prejudicam o esforgo filosofico, ja que a argumentagao filosofica € um fim

em si mesma e ndo apenas um meio de resolver desacordos.

B.2. FILOSOFIA DA CIENCIA

Em sua contribuicao para este volume (“Desacuerdos profundos sobre ontologia
cientifica” [“Desacordos profundos sobre ontologia cientifica”]), Bruno Borge, Sasha
D'Onoftio e Ignacio Madronal investigam desacordos profundos em uma area especifica
da filosofia: a ontologia cientifica. Para isso, os autores adotam a noc¢do de stance de
Bas van Fraassen (2002). Uma stance pode ser imperfeitamente traduzida como uma
posi¢do, mas, no uso de van Fraassen, ¢ muito mais do que isso; ¢ uma orientagdo em
relagdo a um dominio que inclui estratégias epist€émicas, compromissos e atitudes, por

meio dos quais as crengas empiricas se formulam e se defendem.

Os autores seguem uma linha ja explorada na literatura, na qual os debates entre
realistas e antirrealistas sdo retratados como um confronto entre stances epistémicas
rivais. Neste artigo, Borge, D'Onofrio e Madronal argumentam que esses debates podem
ser considerados desacordos profundos. No entanto, desacordos profundos sobre

ontologia cientifica ndo ocorrem apenas entre stances rivais, argumentam os autores,

163



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

mas também no interior de uma mesma stance. Para defender isso, o artigo apresenta o
caso do debate sobre a natureza da causalidade, que ocorre dentro da stance metafisica.
Usando a nocao de perspectiva epistémica ¢ a distingdo entre desacordos fortes e
fracos® entre pares epistémicos, Borge, D'Onofrio e Madrofial argumentam que o0s
desacordos profundos surgem mesmo quando as partes compartilham os mesmos
compromissos de uma stance epist€émica. Isso possibilita distinguir entre diferentes
tipos de desacordos profundos: os intra-stance e os inter-stance, € assim estabelecer as

bases para uma tipologia baseada em distingdes de grau.

B.3. CONTROVERSIAS CIENTIFICAS

Em “El papel de la ciencia en el debate publico. La objetividad cientifica desde
el modelo de los desacuerdos profundos” [“O papel da ciéncia no debate publico.
Objetividade cientifica a partir do modelo de desacordos profundos”], Alejandra
Yuhjtman traz a literatura sobre desacordos profundos para o dialogo com o estudo de
controvérsias publicas sobre questdes cientificas. Para analisar essa questdo, a autora
apresenta dois estudos de caso: a controvérsia sobre o fechamento de escolas na cidade
de Buenos Aires durante a quarentena da COVID-19 e o conflito binacional entre o
Uruguai e a Argentina sobre a instalagcdo de uma féabrica de papel no rio Uruguai.
Entender as controvérsias publicas como desacordos profundos ndo ¢ trivial se
concordarmos com Fogelin, segundo o qual em desacordos profundos ndo existem
condicdes para que a argumentagdo seja eficaz. Em vdrias controvérsias publicas, dados
cientificos e especialistas foram apresentados como uma terceira parte imparcial para
resolver a disputa. Mas serd que a evidéncia cientifica pode estabelecer um plano
comum para as partes em um desacordo profundo? Se quisermos que a ciéncia cumpra
essa funcdo, ¢ importante investigar qual no¢do de objetividade cientifica ¢ a mais

adequada para esse fim.

Nesse contexto, a autora discute varias concep¢des de objetividade na ciéncia. A
primeira vista, pode parecer que as partes necessitam ter um historico comum isento de
subjetividades e preferéncias individuais para resolver suas diferencas. No entanto,
Yuhjtman nos diz que a neutralidade pura ¢ um ideal inatingivel, mas também

desnecessario. A autora segue a linha proposta por Helen Longino (1990) e argumenta

®N.T.: No original, desacuerdos fuertes y débiles.

164



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

que a concepcao de objetividade cientifica mais adequada para resolver controvérsias
publicas sobre questdes cientificas ¢ aquela que permite que os conceitos sejam
negociados em uma comunidade de especialistas que representem uma rica diversidade

de interesses.

B.4. EPISTEMOLOGIA POLITICA

Uma 4rea em que pensar em termos de desacordos profundos pode ser
particularmente frutifero ¢ a que tem sido denominada epistemologia politica. A
epistemologia politica estuda a intersecdo entre nossas praticas epistémicas e as
estruturas politicas, especialmente em relagdo as desigualdades sociais. Nesse contexto,
encontramos a contribuicdo de Blas Radi: “Desacuerdo profundo, ignorancia activa y
activismo epistémico” [“Desacordo profundo, ignordncia ativa e ativismo

epistémico”]’.

Radi coloca em didlogo a nog¢do de desacordo profundo encontrada em Fogelin
(1985/2005) com as epistemologias da ignorancia, desenvolvidas, entre outros, por
Charles Mills (2007) e Nancy Tuana (2004, 2006). Os filésofos que trabalham com
epistemologias da ignorancia investigam os encargos epistémicos de sistemas sociais
injustos. Em termos simples, para que um sistema social injusto prevale¢a e se
reproduza, ¢ necessario criar € promover a ignorancia sobre o proprio sistema. Esse tipo
de ignorancia afeta principalmente as classes privilegiadas e ndo pode ser considerado
como um mero nao saber, algo que “acontece” com o sujeito, mas sim como um ndo
querer saber. Esse tipo de ignorancia, que José Medina (2012) chama de “ignorancia
ativa”, constitui uma pratica epistémica substantiva que serve para perpetuar e justificar

um status quo injusto.

Em seu artigo, Radi argumenta que os desacordos que resultam da ignorancia
ativa constituem um tipo especifico de desacordo profundo e, portanto, sdo (seguindo
Fogelin) imunes a resolugdo racional. Para explorar esse ponto, o autor traz para
discussao um exemplo de vida real em que um professor de filosofia cisgénero

convidado a participar de um semindrio sobre género sofre o que, em suas palavras,

¥N.T.: Esse artigo ja foi traduzido pelo portugués por mim e Camila Jourdan, e pode ser encontrado na
Revista Tapuia (UERYJ), v. 2, n. 4, 2024. Disponivel em:
https://revistatapuia.com.br/ojs/index.php/revista/article/view/82. DOI:
https://doi.org/10.29327/2128853.2.4-3

165


https://doi.org/10.29327/2128853.2.4-3
https://revistatapuia.com.br/ojs/index.php/revista/article/view/82

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

constitui um boicote por parte de uma plateia de ativistas por direitos trans. Tanto esse
professor quanto grande parte das pessoas que reagiram a situagdo lamentaram a falta de
abertura des ativistas que, em vez de ‘didlogo’ e ‘argumentacdo’, se dedicaram a
‘censura’. No entanto, olhar para esse evento pela lente dos desacordos profundos
oferece uma interpretacdo alternativa. Radi argumenta que, embora os desacordos
profundos ndo possam ser resolvidos argumentativamente, podem ter uma resolucio
racional. As praticas de “ativismo epistémico” (Medina 2019) desenvolvidas por
sujeitos situados assimetricamente contam como mecanismos racionais € razoaveis de

resolucdo de desacordos profundos produzidos pela ignorancia ativa.

B.5. POLARIZACAO

O ultimo artigo desta edi¢do segue a linha de Radi e Yuhjtman de empregar
desacordos profundos como um recurso conceitual para estudar fenomenos sociais. Em
“Desacuerdos profundos: operacionalizacion relacional del concepto y conexion con el
aumento de la polarizacion” [“Desacordos profundos: operacionalizacdo relacional do
conceito € conexdao com o aumento da polarizagdo”], Manuel Almagro e Neftali
Villanueva indagam como devemos entender a nogdo de desacordo profundo a fim de
estudar de forma mais eficaz sua conexao com o aumento da polarizacdo. H4 uma vasta
e crescente literatura sobre polarizagdo, na qual encontramos um consenso de que varios
tipos de polarizagdo estdo em ascensdo em muitas democracias contemporaneas. Como
a polarizagdo pressupde posi¢des diferentes sobre uma questdo, ¢ de se esperar que a
epistemologia dos desacordos contribua de forma relevante para o seu estudo. Mas qual
¢ a relacdo, se ¢ que existe, entre desacordos profundos e polarizagdo? Almagro e
Villanueva argumentam que, para responder a essa pergunta, precisamos repensar nossa

concepeao de desacordos profundos, bem como os métodos pelos quais os abordamos.

Em contraste com a maioria das andlises sobre desacordo profundo apresentadas
at¢ o momento (inclusive neste volume), os autores se concentram na dimensdo
empirica da no¢do. Em vez de analisar os desacordos profundos de um ponto de vista
tedrico, para entdo extrair possiveis consequéncias praticas, Almagro e Villanueva
propdem abordar o fendmeno a partir da pratica, privilegiando indicadores que
permitam sua detec¢do. Isso, segundo eles, s6 ¢ possivel se pensarmos nos aspectos dos

desacordos profundos em oposi¢do a outros tipos de desacordos, ou seja, de forma

166



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

relacional. De acordo com os autores, as caracterizagdes de desacordos profundos
devem ser avaliadas de acordo com sua capacidade de nos ajudar a detectar e intervir
em injusticas correlatas. Apos defender uma forma de utilizar a nocdo de desacordo
profundo para detectar processos de polarizagdo, os autores argumentam que essa
perspectiva possibilita a promogdo de desacordos cuidadosos®, ou seja, situagdes em

que a perspectiva de nossos interlocutores em uma discussao ¢ levada a sério.

CONCLUSAO

Conforme espero ter demonstrado nestas paginas, a presente edicdo tematica
oferece uma ampla gama de topicos relacionados ao estudo dos desacordos profundos.
Em um campo tdo rico e multifacetado, ¢ essencial que comecemos a nos nutrir de
material bibliografico de qualidade em espanhol. Espero que este seja apenas o

comego®.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aikin, S. F. (2019). “Deep Disagreement, the Dark Enlightenment, and the Rhetoric of
the Red Pill”. Journal of Applied Philosophy 36(3): 420-435.

Arroyo, G.; Matienzo, T.; Marafioti, R. y Santibafiez, C. (2014) Explorando el
desacuerdo: epistemologia, cognicion y sociedad (compiladores). Buenos Aires:

Universidad Nacional de General Sarmiento.

Dare, T. (2014). “Disagreement Over Vaccination Programmes: Deep or Merely

Complex and Why Does It Matter?” HEC Forum, 26, 43-57.

% N;T.: no original, desacuerdos cuidados.

% Gostaria de agradecer a equipe editorial da Cuadernos de Filosofia, especialmente a Julio Torres
Meléndez, por me dar a oportunidade de editar este nimero tematico e por seu apoio durante todo o
processo. Também gostaria de agradecer aos autores e autoras, tanto aos que estamos publicando hoje
quanto aos que ndo foram incluidos, por terem escolhido esse caminho para seus trabalhos e por sua
disposicao durante todo o processo editorial.

Infelizmente, o campo dos desacordos profundos encontra-se hoje altamente masculinizado, como
evidenciado pela proporcdo de autoras nesta selecdo. Considero essa situagdo um fracasso em minha
capacidade como editora e tenho o compromisso de expandir o estudo sobre desacordos profundos e
topicos relacionados a diferentes publicos para que essa situa¢do néo persista no futuro.

167



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Finocchiaro, M. (2011). “Deep disagreements: A meta-argumentation approach”. OSSA

Conference Archive, 31.

Fogelin, R. (1995[1987]) Wittgenstein. Second Edition. Reissued by Routledge; New
York.

(2009). Taking Wittgenstein at his word: A textual study. Princeton

University Press.

(2019 [1985/2005]). “The Logic of Deep Disagreements”. Informal Logic 7,
no. 1: 1-8. Mejia Saldarriaga: “La logica de los desacuerdos profundos. Traduccion y
Presentacion de Fogelin, R (1985) “The Logic of Deep Disagreements”. Revista

Iberoamericana de Argumentacion 19: 84-99.

Kock, C. (2017). Deliberative rhetoric: Arguing about doing (Vol. 5). University of
Windsor.

Lavorerio, V. (2021a). “The fundamental model of deep disagreement”.

Metaphilosophy 52 (3-4): 416-431.

(2021b). “Lectures on Religious Belief and the epistemology of
disagreements”. Wittgenstein-Studien 12 (1): 217-235.

Longino, H. (1990). Science and Social Knowledge, Princeton, Princeton University

Press.

Lugg, A. (1986). “Deep Disagreement and Informal logic: No Cause for Alarm”.
Informal Logic 8(1) 47-51.

Lynch, P. (2010). “Epistemic Circularity and Epistemic Incommensurability”. En A.
Haddock, A. Millar & D. Pritchard (eds.), Social Epistemology 262-277. New York:

Oxford University Press.

Medina, J. (2012). The epistemology of resistance: Gender and racial oppression,

epistemic injustice, and resistant imaginations. Oxford University Press.

(2019). “Racial violence, emotional friction, and epistemic activism”.

Angelaki 24(4), 22-37.

Mills, C. W. (2007). “White Ignorance”. En S. Sullivan and N. Tuana (eds.), Race and

Epistemologies of Ignorance. Albany: State University of New York Press.

168



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Pritchard, D. (2011). “Epistemic relativism, epistemic incommensurability, and
Wittgensteinian epistemology”. En S. D. Hales (ed.), A Companion to Relativism.
Oxford: Wiley-Blackwell.

(2021). “Wittgensteinian hinge epistemology and deep disagreement”. Topoi
40 (5): 1117-1125.

Ranalli, C. (2020). “Deep disagreement and hinge epistemology”. Synthese 197: 4975-
5007.

(2021). “What is deep disagreement?” Topoi, 40 (5): 983-988.

Siegel, H. (2013). “Argumentation and the epistemology of disagreement”. OSSA

Conference Archive, 157.

Tuana, N. (2004). “Coming to understand: Orgasm and the epistemology of ignorance”.

Hypatia 19(1), 194-232.

(2006). “The speculum of ignorance: The women’s health movement and

epistemologies of ignorance”. Hypatia 21(3), 1-19.
Van Fraassen, B. (2002). The empirical stance. New Haven: Yale University Press.

Wittgenstein, L. (1969). On Certainty. G. E. M. Anscombe y G. E. von Wright (eds.),
D. Paul y G. E. M. Anscombe (trads.). Oxford: Blackwell.

169



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A LOGICA DOS DESACORDOS PROFUNDOS

Robert J. Fogelin
Dartmouth College

Tradugao por Cello Latini Pfeil
mltpfeil@gmail.com

NOTA INTRODUTORIA DO TRADUTOR

Realizo essa tradugdo em comemorac¢do aos 40 anos desde a
primeira publicagdo do artigo “The Logic of Deep
Disagreements”, de Robert J. Fogelin. Originalmente publicado
em 1985 e republicado em 2005 no periddico Informal Logic,
respectivamente [v. 7, n. 1, pp. 1-8] e [v. 25, n. 1, pp. 3-11]. O
texto estd sob licenca CC BY 4.0 (Creative Commons
Attribution 4.0 International). DOI:
https://doi.org/10.22329/il.v7i1.2696.

1]

A melhor evidéncia da crescente importancia do movimento da légica informal é
o alarde que estd causando em circulos mais antigos e conservadores. Muitos pensam
que algo ruim ocorreu quando as tabelas da verdade, as regras para dedugdo natural de
Gentzen e as proposi¢des gerais multiplas na forma normal prenexa foram substituidas
por um sistema misto e incipiente de técnicas que, entre outras coisas, ndo admitem

facilmente uma classificagdo mecanica.

Agora, o movimento da logica informal esta certamente diversificado e flexivel,
mas uma coisa que o mantém unido ¢ um forte compromisso pedagdgico. A tarefa
fundamental da logica em um curriculo universitario ¢ desenvolver habilidades e

técnicas para a avaliagdo critica e a apresentacdo coerente de argumentos. De modo

170


https://doi.org/10.22329/il.v7i1.2696
mailto:mltpfeil@gmail.com

Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

negativo, sustenta-se que a ldgica formal, como tem sido comumente ensinada, ndo tem
cumprido essa fungdo. E claro que os desacordos aqui ndo sio meramente pedagogicos.
A filosofia da linguagem ordinaria ainda possui influéncia e, consequentemente, muitos
ainda sustentam que as técnicas da logica simbolica moderna sdo inadequadas diante da
riqueza, da sutileza e do poder da linguagem ordinéria. Sua aplicagdo distorce mais do
que ilumina. Minha opinido, se ¢ que vale de alguma coisa, ¢ que os métodos da logica
formal podem ser usados com proveito para explicar nogdes fundamentais como
validade, forma logica, tautologias, contradigdes etc. Essas técnicas sdo de pouca
utilidade na avaliagdo direta de argumentos reais que ultrapassem um nivel mais simples

de complexidade. Mas ndo € isso que quero discutir.

Em sua forma mais timida (e talvez pior), a logica informal equivale a pouco
mais do que a légica formal informal. Ela assume os preconceitos — geralmente os
preconceitos dedutivistas — da 16gica tradicional e os repete de forma casual e imprecisa.
A 1deia de que o Unico bom argumento ¢ um bom argumento dedutivo persiste, apesar
de as pessoas serem mais espertas do que isso. Essa ideia ¢ revelada na pratica quando
se supde que um argumento ndo ¢ bom caso resista aos nossos esfor¢os caridosos de
reformula-lo e torna-lo um argumento dedutivo sélido. E claro que, considerando
qualquer argumento que intuitivamente nos parega solido, ¢ simples reconstrui-lo de
modo a lhe conferir a dignidade de uma forma dedutivamente valida. Basta introduzir
uma premissa condicional suprimida contendo uma conjun¢do das premissas declaradas
como antecedentes e a conclusdo como consequente e voilda, vocé tem um argumento
dedutivamente valido que ndo pode ser mais questionavel do que o argumento com o

qual vocé comecgou.

r r
8- se torna S —
t se r&sa entio t

[-]t

171



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Se o argumento original parecer valido, é claro que ndo podera haver objecdo a
verdade da premissa suprimida introduzida. (E vocé nem mesmo se havera com o
problema de Lewis Carroll sobre Aquiles e a Tartaruga™, pois tendo produzido um

argumento valido, ndo ¢ preciso continuar).

Nao ¢ necessario dizer que uma reconstrugdo desse tipo ¢ um mero aceno de
maos’'. Nosso objetivo na reconstru¢do € descobrir os principios subjacentes que
servem de base para nossa intui¢ao inicial de que o argumento ¢ aceitavel e, quando o
método de reconstrugdo argumentativa ¢ usado dessa forma, ha muito a ser dito a seu
favor. Com frequéncia, quando trazemos a tona os principios que parecem dar
sustentacdo a um argumento, eles se revelam falsos e somos for¢ados a rejeitar, ou pelo
menos modificar, nosso argumento original. Esse ¢ um procedimento ttil — o método
Socratico aplicado a principios basicos em vez de definicdes —, mas também ¢ um
método que pode ser facilmente distorcido pelo chauvinismo dedutivo. Insistir que
qualquer argumento aceitdvel deve admitir uma reconstrugcdo (livre do artificio de
acenar com as maos mencionado acima) que revele sua validade dedutiva pressupoe a
inexisténcia de argumentos indutivos convincentes. Mais uma vez, insistir que nossos
principios basicos estejam isentos de excegdes — imunes a todos os contraexemplos, por
mais que sejam recherché’”” — é adotar um ideal racionalista e esquecer que muitos de
nossos principios basicos se sustentam nao sempre, mas, como diria Aristoteles, apenas

na maioria dos casos.

Mas acho que o principal perigo de adotar um modelo dedutivo para todo
raciocinio — mesmo que como ideal — ¢ que produz consequéncias céticas. A exigéncia
de que, em um argumento aceitavel, a conclusdo deve ser inferida por premissas isentas
de exceg¢des produz como consequéncia que praticamente todos os argumentos
cotidianos que parecem perfeitamente adequados ndo s3o, de fato, adequados. Em curto
prazo, estudantes consideram impressionante essa descoberta de irracionalidade quase
universal. A desmascaragdo tem seus encantos. O efeito a longo prazo ¢ menos salutar.

Se os alunos se convencerem de que sempre podem encontrar algo errado em qualquer

N.T.: referéncia ao didlogo escrito por Lewis Carrol em 1895, para o jornal Mind, intitulado “O que a
tartaruga falou para Aquiles”.

"IN.T.: essa expressdo em inglés, “hand waving”, se refere a algo por demais simplificado, a uma
simplificagdo de um conceito, a um argumento simplista.

72N.T.: expressfo francesa que significa procurado, desejado, pesquisado.

172



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

argumento (ndo-trivial) que lhes for apresentado, a distingdo entre argumentos bons e

ruins serd subvertida, e todo o empreendimento de argumentar parece perder o sentido.

De fato, um problema persistente no ensino de logica ¢ que transformamos
nossos alunos em céticos radicais, ainda que por um curto periodo de tempo. Por
exemplo, com frequéncia os estudantes tratam a nocao de vaguidade de tal forma que
todos os conceitos sem delimitagcdes claras sejam considerados vagos. Suponho que a
no¢ao possa ser usada dessa forma, embora eu nao goste dela, mas, como resultado,
muitas vezes o aluno descarta como invalidos todos os argumentos que empregam
conceitos que admitam casos limitrofes. Um problema semelhante surge com a
ambiguidade, os apelos a autoridade, a obliquidade e assim por diante. Aplicadas de
forma externa e mecanica, as faldcias padrdo nao fazem o que deveriam fazer —
distinguir argumentos bons de argumentos ruins — ja que todos os argumentos acabam

sendo ruins.

A resposta para isso, ¢ claro, ¢ que o aluno deve aprender a analisar os
argumentos de uma forma que seja sensivel aos contextos em que eles ocorrem. Um
termo em um argumento pode ser vago, mas o argumento pode ndo se basear nessa
vaguidade. Ou a vaguidade pode enfraquecer o argumento, embora ndo de forma grave,
considerando suas intengdes € propositos gerais. Por fim, um argumento pode conter
termos cruciais que sejam irremediavelmente vagos — uma expressdo comum e
interessante que indica que realmente ndo entendemos o alcance da aplicacdo de tais

termos.

A frase acima pode soar como um cliché. Acho que nunca ouvi alguém dizer
diretamente: "Ignore o contexto; ele ndo importa". Mas voltar-se para o contexto
representa um importante desvio da maneira padrao de enxergar os argumentos. J& ndo
se pensa em um argumento apenas como uma estrutura de proposi¢cdes: em que uma
delas ¢ designada como conclusdo e as outras como premissas apresentadas em seu
nome. Um argumento ¢ produzido pela atividade de argumentar, e argumentar € algo
que as pessoas fazem. Além disso, elas o fazem por uma grande variedade de motivos,
em um esforco para atingir objetivos muito diferentes. Toulmin estava certo ao tratar

dos usos da argumentacao, nao apenas do uso da argumentacao.

Aqui, quero examinar um caso muito simples de uso de um argumento (ou troca

de razdes) para explicar uma conduta. Perguntam a A por que ele estd indo por uma

173



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

determinada estrada e ele responde: “Quero pegar o peixe por ultimo”. Podemos
imaginar que essa seja uma resposta conclusiva. Por outro lado, ela pode ser replicada
da seguinte forma: “Nao, va para a Grand Union por ultimo; ndo quero que o sorvete
derreta”. Isso também pode ser conclusivo. Mas as coisas também podem se complicar.
A pode dizer que o transito naquela dire¢do ¢ horrivel a essa hora do dia e que seria
melhor esperar um pouco para desengarrafar. E ele pode ser esmagado pela resposta
"Hoje ¢ sdbado". Sendo as pessoas como sdo, podemos até imaginar essa discussao se

tornando bastante acalorada.

Gostaria de dignificar essa vinheta da vida suburbana com uma pergunta
Kantiana: como esse argumento ¢ possivel? A resposta (ou parte da resposta) ¢ que as
partes envolvidas na conversa compartilham uma grande quantidade de crengas e (se
fossem diferentes) preferéncias. Elas compartilham conhecimento detalhado da
geografia local, preferem sorvete congelado a sorvete derretido, peixe fresco a peixe
fedorento e assim por diante. Uma caracteristica importante dessas crencas e
preferéncias compartilhadas ¢ que elas se encontram no fundo, nao-dito. Elas orientam a
discussdo, mas ndo sdo o objeto da discussdo (exceto ocasionalmente: “Vocé ndo quer
peixe estragado, quer?”). Elas fornecem a estrutura na qual as razdes podem ser
organizadas, sendo que organizar razoes trata-se normalmente de citar fatos que os
outros ja conhecem ou organizar os fatos de forma a deixar nitida sua relevancia. Esse ¢
um empreendimento de nivel superior, que se apoia na espessa camada sedimentar do
indiscutivel.

Direi que uma discussdo, ou melhor, uma troca argumentativa ¢ normal quando
ocorre em um contexto de crencas e preferéncias amplamente compartilhadas. Além
disso, insistirei que, para que uma troca argumentativa seja normal, devem existir
procedimentos compartilhados para resolver os desacordos. As pessoas frequentemente
discordam sobre questdes simples de fato, mas, em geral, concordam com o método
para resolver o desacordo. Se vocé acha que Rod Carew fez mais rebatidas triplas no
ano passado do que George Brett, podemos simplesmente pesquisar. Se o livro de
registros nao te convencer, entdo ¢ uma perda de tempo conversar com voce.

Esse ultimo ponto tem uma importincia sistematica. Os livros de registros
possuem um status privilegiado nas discussdes sobre as conquistas esportivas do
passado. E claro que podem conter erros e é possivel demonstrar isso. Mas se alguém

levantasse obje¢Oes gerais a confianca nos livros de registros oficiais (“O que o faz

174



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

pensar que pode confiar neles?”), o desafio seria tdo bizarro que o descartariamos em
vez de tentar respondé-lo. Podemos imaginar um mundo em que os livros de recordes
de beisebol sdo sistematicamente distorcidos sem que os proprios jogadores déem um
pio. Entretanto, ndo ha razdo para supor que nosso mundo seja parecido com esse
mundo imaginado. Na verdade, a confiabilidade dos livros de registros oficiais ¢
assumida como parte da estrutura na qual ocorrem discussodes desse tipo.

Essas reflexdes me levam a seguinte tese: a linguagem da argumentagdo,
incluindo a linguagem da avaliagdo argumentativa, tem sua principal aplicacdo no
contexto de trocas argumentativas normais ou quase normais. Uma afirmagdo de que
algo mostra (ou demonstra) outra coisa se assemelha em muito a uma afirmacgdo de
conhecimento. Em Da Certeza, Wittgenstein observa que "Diz-se “Eu sei...” quando se
esta pronto a indicar razdes soberanas. “Eu sei” relaciona-se com a possibilidade de
demonstrar a verdade."(#243)”. Argumentar é o processo de produzir esses
fundamentos contundentes. Mas, para serem contundentes, os fundamentos devem ser
verdadeiros ou, pelo menos, considerados verdadeiros e, juntamente com outras
proposigoes aceitas, dar suporte adequado a afirmagdo a ser estabelecida. Assim, a
argumentacdo, ou seja, o envolvimento em uma troca argumentativa, pressupde um

historico de compromissos compartilhados. Mais Wittgenstein:

341. Isto é, as perguntas que formulamos e as nossas duvidas
dependem do facto de certas proposigdes estarem isentas de
davida serem como que dobradicas em volta das quais as davidas
giram.

342. Isto &, pertence a ldgica das nossas investigacoes cienti ficas
que certas coisas de facto ndo sejam postas em duvida.

E uma citag¢do ainda mais conhecida:

344. A minha vida consiste em eu contentar-me com aceitar
muitas coisas.

3 As passagens de Da Certeza de Wittgenstein sao do exemplar editado por G.E.M. Anscombe ¢ G.H. von
Wright, traduzido por Denis Paul e G.E.M. Anscombe, J&J Harper, Nova lorque e Evanston, 1969.

175



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

A possibilidade de argumentos, a possibilidade de uma troca argumentativa
genuina, depende, como estou sugerindo, do fato de que juntos nos aceitamos muitas
coisas.

Mas se a argumentacao pressupde esse rico histérico de acordo, como surge o
desacordo e qual ¢ a tarefa que resta a argumentacao? Uma resposta 6bvia é que as
pessoas envolvidas em uma troca argumentativa geralmente se interessam pela forma
como o argumento € resolvido. A argumentagdo, como outras atividades humanas, esta
sujeita a abusos. A argumentagdo também é uma atividade complexa. E uma habilidade,
algo que as pessoas podem fazer bem ou mal. De fato, como Hume viu ha muito tempo
(em sua discussdo “Da probabilidade nao-filosofica” no Tratado) e como psicélogos
cognitivos redescobriram, os seres humanos parecem ser dotados de capacidades inatas
para baguncgar as coisas assim que as estruturas argumentativas ultrapassam o nivel mais
simples de complexidade. (Isso ¢ particularmente verdadeiro no caso de inferéncias
indutivas, em que, por exemplo, a tendéncia a generalizagdo precipitada e infundada
parece estar arraigada no cérebro humano).

Agora, como Michael Scriven insistiu, nossa linguagem comum nao-técnica
contém um rico sistema de ferramentas criticas para corrigir e avaliar argumentos. Acho
que ele estd correto, mas tende a se concentrar na parte mais civilizada desse
vocabuldrio. Acho que alguns dos dispositivos argumentativos mais rudimentares
também sdo interessantes. Suponhamos, por exemplo, que eu acuse alguém de ser
obstinado.” Isso ndo é algo generoso de se dizer, mas também ndo € um insulto
espontaneo. Chamar alguém de obstinado ¢ fazer uma acusacao bastante especifica: que
o individuo continua a se apegar a uma posi¢do apesar do fato de que foram
apresentadas razoes convincentes contrarias a ela. Mas convincentes para quem?
Estamos dizendo que elas devem ser convincentes para ele, ou entdo ndo seria correto
chama-lo de obstinado. Ele sabe que elas sdo verdadeiras e, em outros contextos, de
forma menos afeita, reconheceria sua validade.

Novamente, considere a alegagao de que alguém ¢ tendencioso. A pessoa que eu
acuso de ser tendenciosa tem o direito de perguntar: “Como assim sou tendencioso?”
Nesse caso, o Onus recai sobre mim para mostrar que ele suprimiu deliberadamente
determinados fatos que apoiam o lado da questdo ao qual ele se opde, ou que suprimiu

fatos que vao contra sua propria posi¢ao. Agora, o que estou tentando dizer ¢ que as

*N.T.: no original, Fogelin usa a expressio “pig-headed”.

176



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

acusagOes de parcialidade e obstinacdo s6 fazem sentido em um contexto argumentativo
normal (ou quase normal), pois em cada caso ¢ feito um apelo a um solo comum. E
quero fazer essa afirmagdo de forma genérica: a significancia de todos os nossos
recursos argumentativos ¢ interna aos contextos argumentativos normais (ou quase
normais). Para usar uma nogdo wittgensteiniana, nossas palavras argumentativas sao
palavras pontuais™; elas tém fungdes muito especiais que passam a existir somente

quando palavras com fungdes regulares ja estdo presentes.

I

Essas reflexdes me levam, finalmente, a questdo central deste artigo: o que
acontece com os argumentos quando o contexto ndo ¢ normal ou quase normal? A
resposta que parece se impor sobre nds € a seguinte: na medida em que o contexto
argumentativo se torna menos normal, a argumentagdo, nessa medida, torna-se
impossivel. Nao se trata da alegacdo fraca de que, em tais contextos, os argumentos nao
podem ser estabelecidos. Trata-se da afirmag¢do mais forte de que as condigdes para a
argumentacao nao existem. A linguagem da argumentacdo pode persistir, mas se torna
inutil, pois faz um apelo a algo que ndo existe: um arcabougo compartilhado de crengas
e preferéncias. Aqui eu quero falar sobre desacordos profundos. Minha tese, ou melhor,
a tese de Wittgenstein, ¢ que os desacordos profundos ndo podem ser resolvidos
mediante o uso de argumentos, uma vez que comprometem as condigdes essenciais para
a argumentagao.

O que ¢ um desacordo profundo? Primeiro, deixe-me explicar o que ndo quero
dizer com essa no¢ao. Um desacordo pode ser intenso sem ser profundo. Um desacordo
também pode ser irresolvivel sem ser profundo. Posso argumentar até ficar
envergonhado tentando te convencer de algo sem conseguir. A explicacdo para isso
pode ser o fato de que um de nos € tolo ou obstinado. E essa é uma questdo que poderia
ser colocada sem sombra de duvida para, digamos, um espectador imparcial. Mas hd um
tipo muito diferente de desacordo quando decorre de um conflito entre principios
subjacentes. Nessas circunstincias, as partes podem ser imparciais, livres de
preconceitos, consistentes, coerentes, precisas e rigorosas e, ainda assim, discordar. E
discordar profundamente, ndo apenas superficialmente. Agora, quando falo sobre

principios subjacentes, estou pensando no que outros (Putnam) chamaram de

>N.T.: na versdo original, Fogelin usa o termo “odd-job”, que significa algo nio ordinério, pouco usual.

177



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

proposi¢cdes estruturais, ou no que Wittgenstein estava inclinado a chamar de regras.
Temos um desacordo profundo quando o argumento ¢ gerado por um choque entre
proposigoes estruturais.

Um exemplo pode ajudar. Uma caracteristica marcante do movimento da logica
informal ¢ a substituicdo de argumentos artificiais e inventados por argumentos
genuinos, complexos e urgentes. A moralidade do aborto tem sido um dos tdpicos
favoritos. Em primeiro lugar, os argumentos de ambos os lados dessa questao podem ser
submetidos a criticas normais, ou seja, criticas que devem ser aceitas a menos que o
argumentador seja tendencioso, obstinado, etc. Uma argumentagdo sobre qualquer
assunto pode ser questionadora, tendenciosa, parcial, vaga e assim por diante. E
caracteristico dos desacordos profundos o fato de eles persistirem mesmo quando as
criticas normais ja foram respondidas. Outra caracteristica dos desacordos profundos ¢
que eles sdo imunes a apelos aos fatos. As partes em lados opostos do debate sobre o
aborto podem concordar com uma ampla gama de fatos bioldgicos — quando o
batimento cardiaco comec¢a no feto, quando as ondas cerebrais aparecem pela primeira
vez, quando ha viabilidade etc., mas continuam a discordar sobre a questdo moral. Seu
desacordo pode até sobreviver a um acordo geral sobre questdes morais: por exemplo,
sobre a santidade da vida humana, pois a questdo central do debate sobre o aborto é o
status moral do feto e isso ndo pode ser resolvido por um apelo a fatos bioldgicos ou
pela citagdo de principios morais ja restritos a agentes morais ou pacientes.

Aqui, o seguinte diagnostico da situacdo € tentador. O que chamei de desacordos
profundos sdo gerados por conflitos entre proposicdes estruturais. Eles permanecem
resistentes a resolucdo porque as fontes do desacordo — as proposi¢des estruturais —
ficam em segundo plano, trabalhando a distancia. O caminho para colocar o debate em
uma base racional ¢ trazendo a tona essas proposi¢des subjacentes e entdo discuti-las
diretamente.

Isso soa atraente até considerarmos como seria essa discussdo em detalhes. Por
um lado, alguém sustentara que, durante a concepg¢ao ou, para ser delicado, logo apos a
concep¢do, uma alma imortal entra no 6vulo fertilizado e, com isso, a condi¢do de
pessoa ¢ alcangada. Por que alguém deveria acreditar em algo assim? Bem, isso faz
parte de uma tradicio mais ampla, fundamentada na revelacdo, sustentada e
aprofundada pela fé. Nao sei o qudo bem estou me saindo ao representar essa posicao,
meu cora¢do ndo bate muito forte por ela, mas o ponto que estou tentando defender ¢

que, quando investigamos a fonte de um desacordo profundo, ndo encontramos

178



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

simplesmente proposi¢des isoladas (“O feto ¢ uma pessoa.”), mas sim todo um sistema
de proposi¢des que se apoiam mutuamente (e paradigmas, modelos, estilos de agir e
pensar) que constituem, se me permitem usar a expressao, uma forma de vida.

Acho que a nogdo de uma forma de vida ¢é perigosa, especialmente quando usada
no singular. E mais adequado dizer que uma pessoa participa de uma variedade de
formas de vida que se sobrepdem e se entrecruzam de varias maneiras. Algumas dessas
formas de vida t€ém pouco a ver com outras. Isso explica por que podemos entrar em
discussoes e argumentos razoaveis sobre uma ampla gama de assuntos com uma pessoa
que acredita, como pensamos, em coisas perfeitamente insanas, por exemplo, que a
preocupacao com a conservacao dos recursos naturais ¢ impia, pois nega a iminéncia do
segundo advento. Mas se uma pessoa acredita nisso, podemos confiar nela em alguma
outra questdao? A resposta pode ser que sim. Ela pode, por exemplo, ser uma especialista
em opgoes de aluguel de curto prazo.

Portanto, ndo quero exagerar. Afirmar que existem desacordos profundos nao
significa que eles sejam comuns. E, novamente, um desacordo pode ser acalorado sem
ser profundo. Mas se desacordos profundos podem surgir, que procedimentos racionais
podem ser usados para sua resolugdo? O rumo dessa discussdo leva a resposta
NENHUM. Como essas ideias vém de Wittgenstein, vou citar suas proprias palavras.

Perto do final de Da Certeza, hé a seguinte série de paragrafos:

608. Sera errado que eu me guie nas minhas acg¢des pelas
proposigoes da fisica? Devo dizer que ndo tenho bons
fundamentos para o fazer? Nao ¢é isso, precisamente, o que
chamamos um “bom fundamento™?

609. Suponha-se que encontramos pessoas que ndo consideram
1sso como razao forte. Como € que imaginamos tal? Em vez do
fisico, elas consultam um oraculo. (E, por isso, consideramo-las
primitivas.) E errado que consultem um oraculo e se guiem por
ele? — Se chamamos a isso “errado”, sera que ndo estamos a usar
0 nosso jogo de linguagem como uma base para combater o seu?
610. E estamos certos ou errados ao combaté-lo? Evidentemente
que ha todas as espécies de chavoes que serdo usados para apoiar
0 nosso procedimento.

611. Quando se encontram dois principios que nao podem
conciliar-se um com outro, os que defendem um declaram os
outros loucos e heréticos.

612. Eu disse que “combateria” o outro homem — mas nao lhe
indicaria razoes? Certamente; mas at¢ onde ¢ que chegam? No
fim das razdes vem a persuasdo (Pense no que acontece quando
0s missiondrios convertem os nativos.)

179



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

Se voltarmos agora ao movimento da légica informal, descobriremos que esse
movimento nao evitou desacordos profundos. Pelo contrario, ele se apoderou deles com
entusiasmo. E, as vezes, pelo menos, os trabalhos em logica informal dao a impressao
de que possuem os recursos para resolver tais desacordos. Com Wittgenstein, sou cético
em relagdo a essas afirmacdes. Para ilustrar isso, considerarei um caso de desacordo
profundo, a disputa sobre cotas de acao afirmativa, as chamadas cotas de “discriminagao

reversa’.

Como légicos informais, podemos dizer muito sobre as caracteristicas
superficiais desse debate. Podemos apontar, por exemplo, que a expressiao
“discriminacao reversa” ¢ tendenciosa. De fato, podemos dizer varias coisas sobre a
coeréncia e a forca dos argumentos de cada lado da questdo. No entanto, no fundo,
aqueles que se opdem as cotas de acdo afirmativa tém um argumento muito forte a seu
favor. E um argumento de justica. As cotas de agdo afirmativa sdo tanto superinclusivas
quanto subinclusivas no que diz respeito a distribui¢do de beneficios. Muitos dos que se
beneficiam dessas cotas ndo sofreram preconceito, nem estdao em desvantagem devido
ao preconceito. Ao mesmo tempo, muitos que sofreram preconceito e estdo em
desvantagem por causa disso ndo receberdo beneficios semelhantes simplesmente
porque nao fazem parte da classe coberta pelo programa de agdo afirmativa. Mais
preocupante ainda € o fato de que as cotas de acdo afirmativa sdo tanto subinclusivas
quanto superinclusivas em relacdo aos 6nus que impdem. Muitos que se beneficiaram
com discriminagdes passadas ndo sdo onerados com os custos de sua retificagdo e, pior
ainda, muitos individuos que comprovadamente nao lucraram com discriminagdes
passadas sdo onerados. Por fim, esses maus ajustamentos, como sdo chamados, nao
podem ser tidos como um deslize administrativo menor e inevitdvel. As cotas de acdo

afirmativa ndo sdo apenas injustas, elas sdo significativa e evitavelmente injustas.

E claro que o argumento acima poderia ser fortalecido, por exemplo, citando
estatisticas apropriadas e, nem € preciso dizer, que algumas de suas premissas factuais
podem ser contestadas. Aqui, quero considerar uma resposta bem diferente que nao
desafia, ou pelo menos ndo precisa desafiar, nenhuma das alega¢des de fato do
argumento acima. Ela assume a seguinte forma. O preconceito que estamos
considerando, por exemplo, contra as minorias, ndo foi dirigido contra elas como

individuos, mas como membros de um determinado grupo. Nao se trata, como se vé, de

180



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

que muitas pessoas que sofreram preconceito racial sdo negras; pelo contrario, elas
sofreram preconceito por serem negras. Além disso, foram vitimas de preconceito por
um grupo identificavel: a maioria branca dominante. O preconceito, e as desvantagens
que o acompanham, ¢ um fenomeno de grupo. A demanda por retificacao, portanto, nao
¢ a reivindicacdo de um individuo contra outro, mas a reivindicagcdo de um grupo contra
outro. O fato de que a minoria negra possui uma reivindicagdo justa contra a maioria
branca ¢ amplamente comprovado por um registro histoérico e por estatisticas que

ninguém nega.

Quero dizer que estamos lidando aqui com um desacordo profundo porque as
partes de ambos os lados podem concordar em todas as questdes histdricas e estatisticas,
mas ainda assim discordam. A disputa €, de fato, relativa a posicdo moral. (Dessa
forma, ela ¢ semelhante as disputas relacionadas ao aborto, e isso pode explicar, pelo
menos em parte, sua intratabilidade). O argumento anti-cota baseia-se na suposi¢ao de
que somente individuos possuem reivindicagdes morais. O argumento pro-cota baseia-
se na suposi¢ao de que grupos sociais podem ter reivindicagdes morais contra outros
grupos sociais. Mas a palavra “suposi¢ao” ¢ muito fraca. Os argumentos de cada lado
sdo levados adiante dentro da estrutura de tais compromissos. Existe alguma maneira de

arbitrar um conflito desse tipo? Confesso que ndo vejo como.”

111

Quando os Pitagdricos descobriram a irracionalidade da raiz quadrada de dois,
eles juraram segredo a si mesmos — ou assim conta a histdria. Talvez devéssemos adotar
a mesma estratégia com relagdo a desacordos profundos. Nosso empreendimento
depende, pelo menos em parte, da suposicao de que o pensamento claro e sincero pode
resolver questdes fundamentais. Mas se no final, e as vezes o final estd muito proximo,

tivermos que recorrer a persuasao, o que ha de tdo ruim em usar essas técnicas desde o

’®Segundo minha experiéncia, todo mundo vé alguma forga nos argumentos contra as cotas de agdo
afirmativa que apelam para os direitos dos individuos. Muitos, entretanto, veem pouca for¢a no contra-
argumento com seu apelo aos direitos dos grupos. Para uma apresentagdo articulada desse segundo ponto
de vista, consulte “Groups and the Equal Protection Clause”, de Owen M. Fiss, em Equality and
Preferential Treatment, editado por Marshal Cohen, Thomas Nagel e Thomas Scanlon, Princeton
University Press, Princeton, 1977. Essa leitura apresenta uma cole¢do de declaracdes contundentes de
ambos os lados dessa questdo.

181



Revista Itaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

inicio? H4 uma resposta para isso. No contexto de um argumento normal, as pessoas
alegam estar invocando um terreno mutuamente aceitdvel, e podem ser
responsabilizadas por essa pretensdo. Ainda assim, o que devemos dizer sobre
desacordos profundos? Podemos insistir que nem todo desacordo ¢ profundo, que
mesmo com desacordos profundos, as pessoas podem argumentar bem ou mal. No final,
porém, devemos dizer a verdade: ha desacordos, as vezes sobre questdes importantes,

que, por sua natureza, ndo sdo passiveis de resolugio racional.”

""Neste ensaio, concentrei-me nos desacordos profundos que surgem devido a conflitos entre estruturas de
crengas. Desacordos profundos também podem surgir devido a divergéncias nas escalas de preferéncias.
Nao ¢ preciso dizer que as estruturas de crengas e as escalas de preferéncias estdo inter-relacionadas de
maneiras importantes e, por essa razao, os desacordos profundos sdo certamente mais complexos (e talvez
até mais intrataveis) do que o indicado aqui.

182



