

## O ensino da arte conceitual

Charles Harrison

O texto é a tradução da apresentação do autor, em 23 de janeiro de 2003, no ciclo de conferências Peut-on enseigner l'art aux artistes?, realizado no Museu do Louvre, de 16 de janeiro a 27 de fevereiro. Aborda a emergência do movimento de arte conceitual, no final dos anos 60, e a discussão que ele suscita sobre as competências, condicionando as práticas artísticas e o contexto no qual essas podem ser ensinadas e aprendidas. Diante da crise do paradigma da arte moderna e do declínio acelerado da autoridade da linguagem crítica dominante, Charles Harrison analisa as novas necessidades de descrição e diferenciação, e os conflitos surgidos nas escolas de arte inglesas entre os que preferiam manter os procedimentos de avaliação preestabelecidos e os que buscavam novas estruturas teóricas.

Crítica modernista; arte conceitual; formação de artistas.

Pode-se ensinar arte a artistas? Comentei com um pintor meu amigo que eu havia concordado em falar sobre esse tema. Ele disse que esse era o tipo do assunto que professores de arte discutem no bar quando estão ocupados com outras coisas além de dar aulas. Professores de arte evitam dar aulas porque eles querem poder ver-se como artistas. E, como todo bom modernista sabe, "Arte não é para ser aprendida. E certamente não é para ser ensinada". Quem diz isso é Clive Bell, cujo livro Art, publicado originalmente em 1914, constituiu uma das primeiras defesas, na Inglaterra, do movimento moderno, fundamentalmente francês. Bell sem dúvida teria admitido que um estudante pudesse ser ensinado a desenhar uma figura, a elaborar um esquema perspectivo, a misturar e combinar as cores e assim por diante. O que ele gueria dizer, acredito, é que o aprendizado de habilidades técnicas não é suficiente para fazer de alguém um artista – ou, pelo menos, não um artista moderno. Na verdade, isso poderia até se tornar um obstáculo, já que Bell acreditava que, "em regra, a arte primitiva é boa". Claro que, em 1914, o primitivismo era uma virtude da vanguarda. Mas pode-se dizer que, durante a maior parte do século 20, o

típico professor de arte moderna era, a seu modo, um primitivo.

O problema era que, durante a maior parte do século passado, ensinar em escolas de arte era a principal fonte de renda para artistas de crença modernista, poucos dos quais conseguiam viver do produto de seu trabalho. Isso levou à formação de pequenas comunidades, entre as quais a troca de idéias sobre arte podia eventualmente fazer parte da interação social. Não sei até que ponto isso se deu na França, mas, na Inglaterra, desde a Segunda Guerra Mundial. certas tendências artísticas costumam ser especificamente associadas a determinadas escolas de arte ou, numa versão atual, a determinados departamentos universitários. A Pop Art britânica surgiu em Londres, principalmente no Royal College of Art. no início dos anos 60; a escultura abstrata dos anos 60, na St. Martin's também em Londres; as raízes inglesas do movimento de arte conceitual foram lançadas no Coventry College of Art, no final dos mesmos anos 60; a Brit Pop ou Jovem Arte Inglesa (YBA) dos anos 90 está associada ao Goldsmiths' College, no sul de Londres, e assim por diante. Poderiam essas pequenas florações localizadas ser explicadas pela presença de algum professor carismático ou pela adoção

de algum regime educacional característico? Ou seria mais provável que tenham resultado do encontro eventual de indivíduos com interesses comuns, alguns no papel de estudantes, outros no papel, meramente nominal, de professores? Deixo a questão aberta por enquanto, mas terei mais a dizer sobre dois dos casos que mencionei: St. Martin's e Coventry no final dos anos 60 e começo dos 70. Embora meus exemplos provenham de um contexto inglês, espero que o que tenho a dizer seja de alguma relevância para as condições da arte em geral nesse período e para pensar a questão de ela poder ser ensinada e aprendida.

No final dos anos 60 eu dava aulas na St. Martin's School of Art, em Londres, mas não como artista. Meu projeto era incorporar alguma história, teoria e crítica ao trabalho básico nos ateliês de pintura e escultura. Alguns anos antes, um comitê designado pelo governo havia decidido que a história da arte deveria ser ensinada a estudantes de arte - entre outras disciplinas, chamadas de "estudos complementares", Naquele tempo era novidade incluir a história da arte como disciplina acadêmica, de modo que qualquer um que, como eu, tivesse logrado alcançar alguma qualificação relevante, tinha imediatamente assegurado um emprego de meio expediente, fosse ou não devidamente habilitado como professor. Os historiadores da arte, em sua maioria, limitavam-se a imitar os antiquários acadêmicos, de quem eles próprios haviam sido alunos; e, a julgar pela atenção que os estudantes lhes dedicavam, não teria feito muita diferença se suas palestras fossem proferidas em grego. A lembrança de minha primeira aula deixa-me ruborizado. Eu havia lido um livro sobre choiserie e ofereci um curso sobre "A Influência das Formas Orientais na Arte Ocidental". No meio daquela primeira aula, achei que deveria tentar envolver os estudantes numa discussão, e então fiz uma pergunta a uma jovem. Ela começou a chorar e saiu correndo da sala. Na época em que comecei a trabalhar na St. Martin's, eu pelo menos acabei aprendendo que o jeito de manter o interesse dos alunos era falar sobre o tipo de arte que eles iriam ver nas galerias.

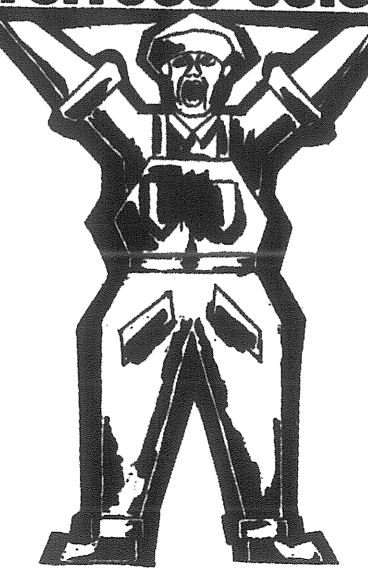
Nos anos 60, a St. Martin's era uma das duas ou três instituições inglesas mais procuradas por qualquer estudante com expectativas de seguir uma carreira de artista plástico, e a mais atraente para aqueles que tinham interesse em escultura, entendida como um meio especificamente modernista. A reputação do curso de escultura na St. Martin's devia-se em grande parte à presença ocasional de Antony Caro como professor no início da década. Foi sob sua orientação que uma "Nova Geração" de jovens escultores surgiu na Inglaterra, assim reconhecida publicamente a partir da celebrada exposição de 1965. O trabalho desse grupo era predominantemente abstrato, em sua maior parte construído e, em muitos casos, claramente preocupado em agradar à pintura modernista americana.

Um dos problemas com o conceito de modernismo é que ele tende a significar coisas diferentes para pessoas de línguas diferentes. Falar de modernismo na Espanha, por exemplo, é evocar a arquitetura de um Antoni Gaudí, enquanto, para um historiador da arte inglês da minha geração, os nomes que logo vêem à mente são os de pintores, na maior parte franceses e americanos: Manet, Cézanne e Matisse, Pollock, Rothko, Newman e Stella, embora certamente não apenas esses. As omissões mais notáveis da tradição modernista assim concebida são Duchamp e os dadaístas, os futuristas italianos, os construtivistas russos, os surrealistas e as várias vanguardas pós-Segunda Guerra Mundial. Como as exceções revelam, há uma tendência a se suspeitar de iniciativas que sejam mais evidentemente engajadas e que se afastem demasiadamente das categorias técnicas tradicionais. Entretanto, mesmo entre os que falam e escrevem em inglês, existe frequentemente uma discordância a respeito do modernismo: descreveria ele um período delimitado da extensa cultura dos séculos 19 e 20, uma tendência específica da arte daquele período ou, ainda, um corpo mais ou menos coerente de teoria e crítica do qual Clive Bell foi um contribuinte inicial. mas cujo principal paradigma são os textos de Clement Greenberg -, ou uma mistura ) de tudo isso.

## ART-LANGUAGE

the artist, the ideologist WITHOUT VIRTUE is just like ANYONE ELSE without virtue: his TERROR is

## GRATUITOUS-SUIGIDAL



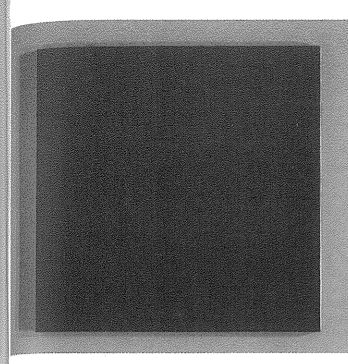
Rup Fores . On the

Para nossos propósitos, talvez seja mais útil considerar a última formulação - a mistura. . Assim, poderíamos pensar o modernismo como um valor mas um valor igualmente associado a um corpo teórico e a um determinado período histórico. Esse valor singular seria aquele que o corpo teórico e crítico influente considera comum a diversos trabalhos de arte merecedores de sua atenção em termos estéticos, desde Manet. Para um crítico de crença modernista, o trabalho de arte deveria ser bem realizado tecnicamente, devendo, também, ser politicamente correto em sua tendência; mas não poderia ser significativamente bom a menos que fosse também moderno. E como deveria essa escorregadia qualidade ser avaliada? Com certeza não em termos da relação do trabalho com questões específicas da cultura, menos ainda por sua capacidade de conter e de refletir as características mais próximas e atuais do ambiente físico (afinal de contas, muito da arte canonizada pela crítica modernista é abstrata). O-que de fato se buscava no trabalho era uma espécie de diferença crítica em relação a outro trabalho, recente e consagrado, no âmbito do mesmo meio tradicional. A medida padrão dessa diferença era que ela implicava a eliminação de quaisquer aspectos ou funções do meio comprovadamente não essenciais - não essenciais, vale dizer, para a estimulação sensível daqueles espectadores que fossem adequadamente providos de sensibilidade.

No início dos anos 60, a arte recente que atraía o interesse da maioria dos estudantes mais atentos na Inglaterra era a arte americana – mais especificamente a arte da Escola de Nova York, de sua emergência nos anos 40 a sua mais recente expansão em inúmeras tendências concorrentes. E. naquela época, a St. Martin's mantinha um canal de comunicação direto com Nova York, graças principalmente aos contatos que Caro tinha estabelecido com Greenberg, com o jovem crítico Michael Fried e com artistas que ambos apoiavam, entre eles Kenneth Noland e Jules Olitski. Resta-nos então a pergunta: poderia a arte moderna, assim entendida, ser ensinada ao estudante iniciante e, em caso afirmativo, como?

Nas escolas de arte inglesas era comum naqueles anos assegurar-se o espírito de comunidade por meio da circulação de estórias - pequenos mitos. Como de praxe, elas se concentravam nas façanhas dos professores e funcionários mais picarescos, e, algumas vezes, dos próprios estudantes. Talvez essas estórias tenham algo a nos dizer sobre os problemas de se ensinar arte moderna para artistas, e sobre a possibilidade ou a inutilidade do empreendimento. De minha época na St. Martin's lembro-me de duas estórias em particular. A primeira era sobre o chefe do Departamento de Escultura, um homem cuja qualificação para o posto tinha menos a ver com as características de seu próprio trabalho artístico – que nunca alguém tinha visto – do que com seus terríveis antecedentes militares e sua ardente dedicação ao departamento pelo qual era responsável. Que eu saiba, ele nunca pretendeu ensinar a arte da escultura para quem quer que fosse. O que ele de fato fazia, dizia-se, era ocasionalmente colocar a cabeça para fora da porta de seu gabinete e gritar no corredor: "Muito bom. Faça mais uma!".

Ensinar pode envolver o aprimoramento de habilidades práticas, mas é claro que inclui também a transmissão de valores. Na verdade, pode-se dizer que o ensino é mais solidamente fundamentado quando há uma correspondência mais clara entre habilidades e valores: quando a questão prática de como algo é feito e a questão teórica sobre a qualidade que algo possa ter podem ser igualmente confrontadas pelos mesmos indivíduos dispondo dos mesmos termos e conceitos. Nesse caso, quando o chefe do Departamento em minha primeira estória encorajou os alunos da St. Martin's a "fazer mais uma", ele sem dúvida pressupunha que de algum modo os alunos compartilhavam com ele seu entendimento tanto do tipo de processo em questão quanto dos critérios relevantes para efeito de avaliação do produto final. Podemos supor que a imagem que ele poderia desejavelmente ter em mente era a de alguma configuração abstrata e possivelmente colorida de formas mais ou menos geométricas – uma espécie de produto da nova "Nova Geração".



The content of this painting is invisible; the character and dimension of the content are to be kept permanently secret, known only to the artist.



Mas, na verdade, o que tornou essa estória interessante em 1967 foi o fato de os estudantes no ateliê de escultura não estarem realmente fazendo nada — ou nada que pudesse ser objeto de consenso, dentro da instituição, sobre o que podia e o que não podia ser considerado "escultura". Aos olhos dos professores artistas que de fato visitavam os ateliês, os estudantes simplesmente haviam parado de produzir.

Essa é uma das implicações de minha segunda estória, que diz respeito a dois artistas: Anthony Caro, em seu papel de eminência parda do curso de escultura na St. Martin's, e Richard Long, na época ainda um estudante do departamento. Ela se refere a um evento que eu imagino tenha ocorrido no final de 1967. Long instalou um arranjo com galhos no salão principal de exposições da faculdade. Isso foi durante o Fórum de Escultura semanal, Caro veio olhar o trabalho e oferecer sua avaliação crítica diante de uma platéia de professores e estudantes. Para a imagem que a St. Martin's fazia de si mesma naquela época este era o ponto crucial de todo o processo de ensino: o momento em que o trabalho do estudante promissor era submetido ao exame minucioso de um profissional bemsucedido, que então exibia, através de exemplos, aquele seu olhar atento para Vqualquer aspecto eventualmente redundante, aquele seu foco autocrítico sobre a especificidade do meio, que vem a ser a própria essência do modernismo.

Long explicou que o que estava na exposição era a metade de uma escultura, composta de duas partes separadas, "OK. Então, traga-me a outra parte", Caro respondeu. "Não posso", Long retrucou, "ela está no topo do Ben Nevis". (Ben Nevis é luma montanha na Escócia). De acordo com a estória, Caro então suspendeu a avaliação, sob o pretexto de que ele..não poderia julgar um trabalho de arte que não fosse inteiramente visível. Como pode um trabalho ser bom se ele não está totalmente presente? Presumimos que Long tenha tirado um zero - embora, se foi esse o caso. pouco dano isso tenha trazido para o progresso de sua carreira. Em poucos anos

ele viria a se estabelecer como um dos principais protagonistas do emergente movimento da Land Art. E muito do aparente interesse de seu trabalho reside em sua provocativa representação de atividades estetizadas e de arranjos de materiais naturais que estão sempre localizados em outro lugar. É de supor que Long soubesse exatamente o que estava fazendo quando submeteu à avaliação de Caro um objeto que o artista mais velho estava fadado a rejeitar.

Essas duas histórias estão gravadas em minha memória como uma espécie de objeto mnemônico, servindo para lembrar as complexas texturas de um momento histórico específico – o momento do colapso nervoso do modernismo, como Mel Ramsden astutamente o batizou. A degeneração de regimes culturais e conceituais manifesta-se com frequência pela falta de comunicação entre professores e estudantes. Não há nada de novo nisso. Na outra ponta de nosso período – no início do modernismo, em meados de 1860 podia-se ouvir o jovem Odilon Redon irritando-se com a irrelevância e inadequação de um regime pré-moderno pelo qual seus talentos só se poderiam frustrar: "O ensino que me era oferecido não se adequava a minha natureza. O professor tinha pelos meus dons a mais obscura, a mais completa falta de apreço... nenhum elo possível entre nós dois, nenhum encontro possível", e por aí vai (cf. Redon, A soi-même, Paris, 1922: 22-24). Pois quase exatatos 100 anos depois, foi justamente por conta do investimento de um professor de arte no modernismo que sua autoridade se viu ameacada.

Não é por acaso que, em 1967, os dois principais expoentes da crítica modernista de língua inglesa se tenham sentido ambos impelidos a publicar defesas minuciosas da natureza de suas preferências e dos fundamentos de seus julgamentos. Complaints of an Art Critic (Queixas de um Crítico de Arte), de Clement Greenberg, foi escrito para sustentar duas teses principais. A primeira é a de que o julgamento estético de trabalhos de arte coincide com as

reações involuntárias, portanto desinteressadas, a suas propriedades e efeitos não literários, e que esse julgamento não é modificado por quaisquer reflexões ou pensamentos posteriores. Isso equivale a dizer que uma pintura de Henri Matisse será sempre melhor do que uma pintura de Edvard Munch, e que nenhum esforço eventual de pesquisa sobre a psicologia perturbada das pinturas de Munch poderá relativizar tal condição. A segunda tese é a de que a história da arte é decidida pela "qualidade pura" - o que é diferente, por exemplo, de ela ser estabelecida como uma seqüência de iconografias ou contestada em função de diferentes percepções das práticas sociais.

"Arte e Objetidade", de Michael Fried, foi escrito para defender a pintura e a escultura abstratas que ele admirava contra o "literalismo" de Donal Judd, Robert Morris e outros de tendência minimalista, Fried julgava que os trabalhos desses artistas se baseavam em uma relação essencialmente teatral entre espectador e objeto, portanto comprometedora de uma experiência da "presença" duradoura, que ele associava com a pintura, como, por exemplo, a de Noland, e com a escultura, como a de Caro. Seu ensaio constituiu um argumento veemente para a posição que limitava o valor estético ao âmbito estrito de cada arte individual, enquanto uma sensibilidade "corrompida pelo teatro" predominaria nos espaços transitórios - o território agora colonizado por instalações, happenings, ambientes e coisas do tipo. tonounts we

Greenberg e Fried foram ambos bem-vindos em suas visitas ao Fórum de Escultura da St. Martin's, Os valores que eles defendiam em 1967 eram naturalmente os mesmos que eventos como o Fórum de Escultura procuravam incentivar, e que alguns estudantes estavam agora preferindo ignorar. Nesses dois textos notáveis a voz hegemônica do modernismo pode ainda ser ouvida, para o melhor ou para o pior - ou para o melhor e para o pior – falando com sotaque americano em nome de uma tendência dominante na cultura artística. Falando, no entanto, defensivamente, como

se já reagindo ao efeito de certo instrumental teórico, desenvolvido basicamente na Franca, mas que em breve seria amplamente utilizado, em nome de uma pluralidade pósmodernista, para aguçar a crítica aos poderes hegemônicos e se contrapor à convergência de valores culturais.

É claro que a maioria das faculdades de arte inglesa era profundamente provinciana; para começar, seus ocupantes nunca puderam distinguir o modernismo americano da cultura de consumo americana; depois, não ouderam identificar qualquer perda de sua autoridade crítica. Mas onde quer que o modernismo tenha lançado raízes como uma ideologia da arte, a tendência de se manter na defensiva rapidamente se disseminou. No clima que se seguiulo professor que encorajasse o ceticismo estava sujeito a ser acusado de incitar, na melhor das hipóteses, a discórdia e, na pior, a insurreição, Quanto ao argumento de que a cultura predominante da arte moderna deveria ser vista como um sistema de crenças, que poderia, portanto, ser examinado e questionado, a estratégia dos "corretores" do modernismo foi simplesmente descartá-lo como uma autocomplacente propaganda promovida por aqueles que haviam perdido sua fé.

Mas a verdadeira autoridade do discurso, dominante já havia sido efetivamente neutralizada. É muito fácil, de nossa perspectiva atual, entender exatamente como e por que os valores representados 🔿 por Greenberg e Fried tinham que ser atacados. Por volta de 1967 as te<u>ori</u>as ' Sinstitucionais já haviam dominado o campo da estética, e qualquer pessoa que afirmasse, sem a devida prudência, que seus julgamentos sobre arte eram desinteressados, estava sujeita a ser acusada de ingenuidade ou má-fé: ingenuidade por acreditar que qualquer julgamento possa ser desinteressado; má-fé por pretender mascarar a expressão de uma predileção fundamentada em classes.

Quanto ao argumento de que a pintura e a escultura eram ainda indispensáveis para a possibilidade de um desenvolvimento crítico na arte, na prática isso já havia sido

12

revogado. Durante o final dos anos 50 e o início dos 60, as produções tecnicamente variadas das vanguardas do início do século e do Surrealismo foram invocadas por artistas dos dois lados do Atlântico que se viam trabalhando fora da corrente modernista dominante, mas dentro de uma substancial e radical tradição. Em 1965, Donald Judd iniciava seu ensaio "Objetos Específicos" com a afirmação: "Metade ou até mais dos melhores novos trabalhos dos últimos anos não são nem pintura, nem escultura". Junto a toda a enérgica desaprovação pela crítica e pela teoria modernistas que tais iniciativas provocaram, por volta de 1967 um novo caráter de vanguarda acabou sendo atribuído a novos gêneros tais como instalações e happenings, e a outros tipos de trabalhos teatrais. ambientais ou neodadaístas. O número da Artforum no qual "Arte e Objetidade", de Michael Fried, foi publicado também continha "Parágrafos sobre Arte conceitual", de Sol LeWitt, no qual o artista afirmava que "Aquilo com que o trabalho de arte se parece não é tão importante". Isso podia não ser inteiramente verdadeiro, mas serviu para evocar uma condição que grande parte da arte mais interessante do período procurava discutir: se o mérito de um trabalho artístico não podia mais ser decidido pela "análise visual", como fazer a distinção entre o que é bom e o que é ruim? Parecia que a atenção teria que ser direcionada para o caráter conceitual do trabalho em questão, para o qual os instrumentais mais adequados seriam os da análise lingüística.

O reconhecimento dessa condição fazia parte de alguns trabalhos iniciais dos artistas ingleses Terry-Atkinson e Michael Baldwin. Seu Air Show de 1967 propunha um volume de ar condicionado como um objeto de arte hipotético. O propósito não era acrescentar mais um à lista de ready-mades exóticos, e sim explorar os problemas que um tal objeto poderia trazer para uma teoria da arte que não dispunha de um vocabulário apropriado para descrevê-lo, mas que não poderia continuar simplesmente a rejeitá-lo. Isso não era de modo algum a mesma coisa que colocar

metade de uma escultura no topo de uma montanha, onde ela não podia ser vista. A questão substancial não era a de que o corpo de ar fosse invisível, mas que ele constituía, antes de mais nada, uma entidade teórica. Para que uma quantidade invisível de ar pudesse ser classificada como um objeto de arte, a reivindicação teria que ser feita de alguma forma lingüística: teria que ser feita como uma espécie de texto - que é a forma pela qual Air Show foi afinal apresentado. O que na época não ficou claro é se a reivindicação artística era de fato para o exótico obieto assim descrito ou para o texto que o descrevia e que explorava suas implicações. Talvez tenha sido a impossibilidade mesma de resolver esse problema o que assegurou seu efeito artístico.

Em 1967, Atkinson e Balwin estavam associados à faculdade de arte em Coventry. a certa distância de Londres. Atkinson tinha ali um cargo de professor. Baldwin a fregüentava como estudante até sua expulsão, na Páscoa daquele ano, embora deva ser dito que pensar nele como aluno de Atkinson seria distorcer a questão sobre quem aprendia o que e de quem. Ambos estariam envolvidos com a formação do Art & Language um ano mais tarde. Em 1969 Baldwin foi readmitido em Coventry como professor em tempo parcial e dedicou-se ao planejamento e ensino de um curso de Teoria da Arte. Um segmento desse curso era intitulado "Romantismo", que não foi pensado nem como um estudo do movimento com esse nome, nem como um meio de instruir os estudantes a romantizar suas produções ou a si próprios. Na verdade, a referência era à concepção de Hegel do fim da arte, que o filósofo identificava com a transição do período clássico para o romântico e com a expansão da capacidade do Espírito de atingir a consciência de si mesmo.

Para Hegel, a característica definidora da arte do Romântico tardio de seu próprio tempo era o "humor objetivo" — ou o que poderíamos pensar como uma reflexão irônica. Ofereço um exemplo pitoresco para explicar como a idéia poderia ser aplicada ao contexto da cultura artística mais

2-MOSSU

recente, A Tate Modern, em Londres, abriga uma notável série de pinturas de Mark Rothko: os chamados Seagram Murals, pintados no final dos anos 50 e adquiridos pela Tate Gallery no mesmo ano em que o curso de Teoria da Arte foi lançado. Essas pinturas são famosas por sua capacidade de imbuir os espectadores de um senso de 👊 🦙 gravitas)- ou pelo menos de páthos não é raro entrar na galeria e encontrar ali alguém chorando. Poderíamos dizer que essas pinturas afetam certos pontos comuns da sensibilidade humana e que expressam um sentido universal do trágico. Vê-las assim talvez seja um modo reverente de nos darmos conta da solenidade marcante do momento de sua produção e da nobreza de caráter do artista. Mas os Seagram Murals foram na verdade planejados para a decoração de um restaurante escandalosamente caro de Nova York. Rothko acabou perdendo o interesse pela encomenda e disse que procurou "pintar algo que arruinaria o apetite de todo filhoda-puta rico que fosse comer naquele lugar". Mesmo que tenhamos algo mais a dizer sobre essas pinturas, parece claro que elas resultam das contradições específicas que afetam a alta cultura sob as condições do capitalismo avancado e das modalidades da bravata e do anticlímax que tais condições tendem a produzir. É possível, porém, que a aparente casualidade desse trabalho seja incompatível com o caráter profundamente emocional de nossas reações quando estamos diante dele. Daí que poderíamos tentar negar, ignorar ou rejeitar tal sugestão como irrelevante. Se, no entanto, pudermos admitir e localizar a causalidade no trabalho de Rothko, e ainda suportar a aparente perda de um acalentado páthos, teremos então a revelação de uma ordem mais profunda; relativa, poderíamos dizer, a padrões complexos de relações entre dois grandes sistemas coexistentes de valores, um corporativo e comercial, o outro individualista e estético. Se o entendi corretamente, o que Hegel chamou de "humor objetivo" serviria então para apontar a casualidade que reside no cerne do aparentemente profundo, podendo, a

partir daí, lidar com uma visão da cultura e da história mais plenamente consciente de si mesma.

O que mudou naquele momento que associei especificamente a 1967 foi o fato de essa e não as virtudes transcendentes da cor e da forma modernistas – ser o tipo de lição que precisava ser ensinada e aprendida de modo a se manter a cultura da arte criticamente viva. Para mim, foi essa a razão pela qual os membros do Art & Language deram o título de "Romantismo" a um curso oferecido justamente no final da década. Mas havia outra razão: o título fez com que aqueles que tinham uma visão romântica da arte pudessem alimentar a ilusão de que tudo estava bem.

Não pretendo sugerir que o curso em Coventry tenha sido responsável pelo declínio das atividades em ateliê que se verificou em meio aos estudantes de escolas de arte inglesas no final dos anos 60. Como indiquei, já havia sinais desse declínio na St. Martin's um ou dois anos antes de o curso de Teoria da Arte ser instituído. Acredito. porém, que as razões para isso ter ocorrido possam ser mais bem entendidas em Coventry do que em qualquer outro lugar da Inglaterra naquela época. Se por um lado a pintura abstrata havia-se tornado a arte paradigmática do Modernismo, por outro isso determinava o limite até onde a pintura poderia chegar desde que ela abandonou a descrição. Em meados dos anos 60, a aventura da arte abstrata do século 20 já estava efetivamente terminada, deixando uma lacuna que não poderia ser preenchida simplesmente pelo retorno da figuração. Formas tridimensionais de arte abstrata talvez tenham tido um prazo de vida ligeiramente mais longo. Porém, uma vez que certo limite foi alcançado, a arte não poderia mais ficar isolada em uma oposição à pesquisa lingüística e conceitual sem se tornar excessivamente debilitada, conservadora, nostálgica ou tudo isso. E uma consegüência clara disso foi que a separação profissional entre crítica e autocrítica prática, entre texto e arte, não estava mais sujeita a uma mesma necessidade ou justificativa.

Manter a separação sobre as mesmas bases, agora questionáveis, era condenar a própria prática ao conservadorismo. Era, acima de tudo, deixar toda a questão do valor em arte silenciada pelos gritos e sussurros daqueles que costumam se fazer de entendedores sem o rigor da pesquisa — daqueles, vale dizer, cuja "apreciação" se reduzia ao alardeamento ostensivo de sua própria classe. Se esse era o preço a pagar pela continuidade da arte, talvez fosse mesmo melhor que a arte não continuasse.

O curso de Teoria da Arte não era de fato baseado no fim da arte, mas certamente foi visto como uma espécie de iniciativa da antiarte por muitos daqueles ainda\_\_ comprometidos com o éthos da prática de ateliê. Ao aplicar um tipo de "humor objetivo" à arte moderna como um todo ao abordá-la como um sistema de crencas e de práticas que devem ser examinadas e explicadas - o ensinamento da Teoria da Arte acabava colocando aquele sistema em questão. E, em particular, liberava os estudantes da idéia de que "faça mais uma" era agora necessariamente uma consegüência de uma formação em arte. O benefício que resultou disso tudo foi oportuno. Desde que aquilo que o sujeito pretendia fazer pudesse ser rotulado como pintura ou escultura, a tradição modernista tinha uma gama de antecedentes a oferecer com os quais o novo trabalho se poderia relacionar criticamente, para melhor ou para pior. Mas se ele pretendesse fazer, simplesmente, "uma obra de arte", não havia qualquer orientação prática que indicasse aquilo com que "mais uma" se deveria parecer. De fato, como LeWitt sugeriu, aguilo com que uma obra de arte se parecia não tinha mais importância. E. nesse caso. talvez a verdadeira obro de arte não fosse mais produzida por meio da manipulação de materiais no ateliê, e sim como matéria de investigações teóricas a serem operadas pela leitura e pela escrita, talvez até mesmo pela troca coloquial de idéias.

O curso de Teoria da Arte em Coventry não durou formalmente mais do que dois anos. Mesmo freqüentado assiduamente por inúmeros estudantes, o curso enfrentava a

oposição de vários professores e era olhado com profunda desconfiança pela administração. Acabou sendo desmantelado pelo exercício arbitrário do poder vindo de cima, Michael Balwin foi afastado do corpo docente junto com outros colaboradores do curso, para entrar efetivamente na lista negra. Convocou-se um burocrata do National Council for Diplomas in Art and Design, que estabeleceu que "apenas objetos de arte visualmente tangíveis" poderiam ser aceitos para avaliação. Com efeito, os estudantes que, individualmente ou em grupos, vinham há dois anos trabalhando sobre textos extensos, foram informados de que, no campo das Belas Artes, provas da existência de reflexão não seriam levadas em conta como provas da existência de trabalho.

No decorrer da crise em Coventry, deu-se continuidade a uma discussão já corriqueira. Nenhum problema quanto a ler e escrever, mas essas ocupações são próprias à História da Arte e aos Estudos Complementares. sendo, portanto, impróprio ocupar mais do que 15% do currículo com tais digressões. O que se esperava de um estudante que pretendesse tirar boas notas em Belas Artes era que ele apresentasse evidências de seu talento artístico e de sua aplicação, e para isso o que se exigia era a produção "visual", que, por meio de uma espécie de reductio ad absurdum, foi definida mais ou menos como algo que não poderia ser nem escrito, nem lido. No entanto, o verdadeiro e substancial interesse do curso de Teoria da Arte era o fato de ter sido concebido por pessoas - fossem professores ou estudantes - envolvidas com ele como um meio para o aprendizado comum tanto quanto um modo de fazer arte. A combinação foi crucial, e vista obviamente como perigosa. A supressão do curso significou o fim de uma promessa que não era vantajosa para os negócios.

A porta de saída do modernismo pode ter sido fechada e trancada em Coventry, mas aí o cavalo-de-batalha da vanguarda já havia partido em disparada. A essa altura, as galerias de arte e os museus do mundo ocidental estavam recheados de arte conceitual e de textos, que lograram invadir o lugar da pintura e da escultura, exigindo

dos espectadores o exercício de suas capacidades para a leitura. É significativo o fato de que a primeira recepção favorável aos trabalhos iniciais do próprio *Art & Language* tenha-se dado na França por volta de 1970, onde a resistência à idéia de uma vanguarda politizada talvez tenha sido menor do que na Inglaterra.

Cinco anos depois da extinção do curso de Teoria da Arte, o Art & Language criou uma organização fantasma, chamada Escola [School], com o objetivo de fornecer um foco para as atividades autônomas dos estudantes das escolas de arte. Vários cartazes foram produzidos convidando os leitores a 'Apoiar a Escola' [Support School]. A campanha produziu a organização que ela mesma havia inventado. Estudantes de várias faculdades reuniram-se para o Encontro da Escola [School Meeting]. Uma Revista da Escola [School Magazine] e um Livro da Escola [School Book] foram publicados, Entre os cartazes havia um com o seguinte texto, composto pelo Art & Language com algumas apropriações de Friedrich Engels:

Aos negligentes fornecedores de alta cultura restam alternativas distintas. Uma, a de serem finalmente classificados como a classe inofensiva, a perigosa classe inofensiva, a escória social e histórica; na majoria dos casos o bajulador subornado (instrumento) da conspiração reacionária, o pior de todos os possíveis aliados, absolutamente corrupto e absolutamente matreiro, uma massa totalmente desintegrada e indefinida jogada de lá para cá, rica e pobre, tripa e trapo, de tocadores de realejo e catadores de lixo, de charlatães... rebutalho desambarado que gira em círculos entre o suicídio e uma entediante loucura, incapaz da violência despropositada que é sua herança verdadeira; uma zona assolada pela praga que não pode ser purificada pela praga. Ou então eles podem perceber que são incapazes de "governar" a si mesmos, de lutar para conseguir, de restabelecer para si mesmos uma base social e histórica, de reconhecer que são uma classe que-nãotrabalha, uma classe que-não-funciona capitalistas do trocado miúdo - incapazes de perguntar a si mesmos o que isto significa; tornar-se pessoa em processo.

Quando o cartaz foi produzido, a educação artística na Inglaterra passava por um momento de indefinição, e o movimento de arte conceitual por um processo de degeneração no que seria uma espécie de semiopráxis acadêmica pretensamente virtuosa. Mas o movimento não se restringia apenas ao âmbito das escolas de arte, nem exclusivamente às circunstâncias da arte na Inglaterra. Entre os "piores de todos os aliados" que o Art & Language tinha em mente achavam-se charlatães e boêmios que se reuniam em torno do Centro Pompidou como se esse playground houvesse se tornado um último reduto para os agitadores de 1968.

O texto é suficientemente esclarecedor de seu melodramático desencanto com os "negligentes fornecedores da alta cultura". Mas, qual seria exatamente o tipo de contraste que o nome School pretendia invocar? Que tipo concebível de universo de ensino e aprendizado contemplava? Uma resposta possível, a meu ver, implicaria supor que possa haver um modo de ser artista sem ter que adotar a Arte como religião. Massassimos Seria o agnosticismo em arte algo que os artistas poderiam aprender? Creio que as evidências mostram que sim. Seria algo que se pode ensinar a artistas? Disso já não tenho tanta certeza. Antes de mais nada, você tem que convencer os artistas de que é mesmo de arte que você está falando.

Charles Harrison foi um dos fundadores da Art-Language. Vem publicando e co-organizando um grande número de obras, das quais se destacam Essays on Art & Language (1992 e 2001); Modernism in Dispute – Art since the Forthies (1993), publicado pela Cosac & Naify Edições, São Paulo, 1989; Modernism (1997); Conceptual Art and Painting, Further Essays on Art & Language (2001). Co-oeditou três volumes de Art in Theory (1648-1815; 1815-1900; 1900-2000), estando o último volume (1992-2002) em preparação. Professor convidado nas universidades de Chicago e Austin, é professor em história e teoria da arte na Open University.

Tradução: Milton Machado.

regs o hetotistos costeligas. Por un estan poltado no Comprendo Científia.