
 
Fenomenologia e escuta clínica 
 

Editores: 
Eduardo da Silveira Campos (IPUB – IFCS - UFRJ) 
Myriam Moreira Protasio  (IP - UERJ) 

 
      

 
  

 

ARQUIVOS DO IPUB ONLINE 
Instituto de Psiquiatria da Universidade do Brasil - IPUB 

Volume 01 Número 01 

março 2019 

 

http://www.ipub.ufrj.br/ 

Avenida Venceslau Brás, 71 - fundos (Botafogo).  

CEP22290-140 Rio de Janeiro, RJ 

 

:: Intercâmbio de pesquisadores, docentes e alunos 
:: Intercâmbio com outras instituições 

 



 
 

 

ARQUIVOS DO IPUB ONLINE 

Volume 01 - Número 01 – março 2019 

 

 
 
 
 
:: Editores: 

Ligia Costa Leite 
Maria Tavares Cavalcanti 

:: Editor Emérito: 

João Ferreira da Silva Filho (In Memoriam) 

:: Editores deste número: 

Eduardo da Silveira Campos (IPUB – IFCS - UFRJ) 
Myriam Moreira Protasio  (UERJ)  

:: Conselho editorial 

Ana Cristina Figueiredo (IPUB/UFRJ) 
Ana Maria Pitta (USP; UCSal) 
Annette Leibing (Université de Montréal/Canadá) 
Antonio Egidio Nardi (IPUB/UFRJ) 
Branca Telles Ribeiro (Harvard University)  
Cristina Maria Loyola (EEAN/UFRJ; UNICEUMA) 
Debora Diniz (UNB) 
Edson Guimarães Saggese (IPUB/UFRJ) 
Ezra Susser (Columbia University/NY/USA)  
Milton Nunes Campos (Université de Montréal; ECO/UFRJ; IP/UFRJ) 
Milton Wainberg (Columbia University//NY/USA)  
Octavio Domont de Serpa Jr. (IPUB/UFRJ) 
Pedro Gabriel Delgado (IPUB/UFRJ) 

 

:: Secretaria:  
Mayara Cristina Moraes 
 
 
 
 

:: Projeto gráfico:  
Dia Comunicação e Marketing 
www.diacm.com.br 

RJ +55 (21) 3235-8000 SP +55 (11) 3065-2999 

 
 
  

 
 
 
 
 
 
 

 

Arquivos do IPUB online: 

Vol. I nº 01. Rio de Janeiro: UFRJ/IPUB. 2018 

I Psiquiatria. II Saúde Mental. III Atenção 

Psicossocial 

1. Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

Instituto de Psiquiatria da Universidade do Brasil. 

UFRJ/IPUB 

ISNN XXXX-XXXX  

CDD XXX.XX 

 

http://www.diacm.com.br/


 
 

 

ARQUIVOS DO IPUB ONLINE 

Volume 01 - Número 01 – março 2019 

 

Fenomenologia e escuta clínica 
 

 
 
Editores: 
Eduardo Campos (IPUB – IFCS - UFRJ) 
Myriam Moreira Protasio  (UERJ) 

 
      

 
 
 

 
 
 

 
  



 
 

 

ARQUIVOS DO IPUB ONLINE 

Volume 01 - Número 01 – março 2019 

 

 
SUMÁRIO 

 
Editorial 1 

:: A temporalidade na convivência amorosa (transcrições de aula) 00  3 
Emmanuel Carneiro Leão 

:: Dor, sofrimento e escuta clínica  22 
Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

:: Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e  
de Heidegger e aportes à clínica Andrés Eduardo Aguirre Antúnez 35 

Julio César Menéndez Acúrio 

José Tomás Ossa Acharán 

Erika Rodrigues Colombo 

:: Clínica e Existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político  
da psicologia brasileira 0 48 
Bernardo Rocha de Farias 

:: A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial  72 
Cristine Monteiro Mattar 

:: Aprender a angustiar-se na paciência 88 
Eduardo da Silveira Campos 

:: A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial:    
uma possibilidade no horizonte da realização da existência     102 
Henriette Tognetti Penha Morato 
Vítor Faustino Sampaio 

:: Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem:  
escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica  116 
Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

 
:: Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento Clínico em Psicologia 139 

Myriam Moreira Protasio 

:: Formas do vazio:  o transtorno de personalidade borderline  
em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 158 
Paulo Victor Rodrigues da Costa 

:: A temporalização da existência e a escuta clínica  176 
Roberto Novaes de Sá 

:: Análise Existencial - Fenomenologia Hermenêutica e interpretação de si mesmo: 
aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger  188 
Romulo Pizzolante 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 1-2, jan./abr. 2019 

 
 

EDITORIAL 

Fenomenologia e escuta clínica 

Toda escuta atenta é erótica. A-tentar significa, ao mesmo tempo, perder a tensão 

que nos mantinha re-tesados a uma miríade de distrações, para adquirir a a-tenção que nos 

impulsiona na direção de uma única coisa. O eros dessa a-tenção é o poder que nos mantém 

contidos na tensão serena daquilo que importa. Isso que importa é o que inter-essa e, por 

isso, pode sintonizar-nos ao tom ou à tensão de uma tonalidade afetiva.  Assim, quando 

escutamos entregues à vida do outro, que se abre com liberdade diante de nós, tornamo-nos 

partícipes dela – consanguíneos. A escuta é, dessa forma, o que nos im-porta para dentro 

(inter-) da vida, para o seu modo de ser (-esse), inter-essando-nos. Escutar, nesse sentido, 

é obedecer, i.e., ser por inteiro uma entrega, um abandono de si, ser “todo ouvidos”, ou 

melhor, ser todo um corpo que ouve, escuta, ausculta a-tento e silente durante o caminho 

que atravessa a conversa – o método.  Na clínica, a erótica dessa escuta a-tenta perfaz os 

encontros e desencontros de toda conversa, de toda relação; da mesma forma que é ela que 

perfaz os encontros e desencontros dos relacionamentos mais variados do cotidiano. 

Contudo, esse modo de escutar é o que há de mais raro no dia a dia, mas é aquilo que precisa 

ser a-tentamente buscado pelo clínico. Isso que nos apela a escutar/olhar novamente, dando 

a-tenção à coisa, é a experiência de pensamento que se realiza na Fenomenologia; por essa 

razão, o título desse número conjuga Fenomenologia e escuta clínica. 

Esse modo de ser por inteiro o corpo de uma escuta constituirá a “profundidade da 

conversa” sobre a qual discorrerá o primeiro texto: A temporalidade na convivência 

amorosa de Emmanuel Carneiro Leão, Professor Emérito do Instituto de Filosofia e 

Ciências Sociais da UFRJ. O texto de Carneiro Leão foi construído, na verdade, a partir 

de transcrições de aulas ministradas por ele acerca do pensamento de Binswanger, na 

década de 1970. As aulas foram cuidadosamente compiladas e organizadas pelo Prof. Dr. 

Romulo Pizzolante, a fim de atender a nossa temática.  O texto que será apresentado na 

abertura deste número refere-se às aulas 6ª, 7ª e 8ª de uma série de 69 aulas que versam 

sobre o título supracitado no início deste parágrafo. Dessa maneira, o artigo seguirá sem 

o rigor acadêmico preconizado pelas normas estabelecidas pela ABNT, sem deixar, 

contudo, de ser rigoroso quanto à grandeza do pensar filosófico. 

Os demais artigos deste número estão distribuídos de acordo com a ordem 

alfabética da autoria, pois todos seguem – além do padrão de artigo acadêmico – o fio 



Eduardo da Silveira Campos; Myriam Moreira Protasio 

2  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 1-2, jan./abr. 2019 

condutor de uma mesma temática que a cada vez se ata ao nó do problema da escuta 

fenomenológica. Dessa forma, os textos não possuem uma linearidade complementar, 

mas uma circularidade integrativa que repete criativa e insistentemente a mesma questão. 

Ademais, todos os autores e autoras, que se dedicaram ao tema proposto pela revista 

Arquivos do IPUB, possuem larga experiência em torno da Fenomenologia e 

desenvolvem estudos e pesquisas em universidades do Rio de Janeiro e São Paulo. 

Agradecemos às editoras da revista Arquivos do IPUB, Professoras Lígia Maria 

Costa Leite e Maria Tavares Cavalcanti, o acolhimento generoso do nosso tema. 

A partir de agora, o leitor segue sozinho, perfazendo a seu modo o caminho acenado 

por este primeiro número da revista Arquivos do IPUB em que se buscou recordar um 

primado da clínica. Assim percorrido, esperamos que este trabalho possa tornar-se um 

diapasão que afine de novo o nosso escutar.  

 

Eduardo da Silveira Campos 

Myriam Moreira Protasio 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019. 

A TEMPORALIDADE NA CONVIVÊNCIA AMOROSA* 

TEMPORALITY OF LOVING COEXISTENCE 

Emmanuel Carneiro Leão** 

                                                   O amor não se deixa iludir pelo tempo  

 Shakespeare 

  

6ª aula 

            Binswanger procura explicitar qual é a função da temporalidade na elaboração da 

convivência amorosa a partir da presença cotidiana do ser humano. Diz ele: considerada 

na sua forma imediata, isto é, descontraída, espontânea e natural de ser, geralmente o 

homem se deixa prender, absorver, como que se deixa magnetizar pelos conteúdos, pelas 

tarefas concretas que, em dada situação, se apresentam e se impõem exigindo uma 

solução. Exprime-se isso dizendo que o indivíduo está “imerso numa situação”, por estar 

polarizado, reivindicado por tarefas e missões a serem cumpridas na situação imediata de 

seu relacionamento, isto é, de sua convivência. 

            Analisando essa imersão, Binswanger refere-se às três modalidades de imersão que 

estão na obra de Heidegger intitulada Ser e Tempo. Passaremos a examiná-las uma de cada vez. 

           1ª) O homem quando fala, toda a sua linguagem está dependendo do que ele quer 

dizer, isto é, a linguagem é uma articulação daquilo que ele quer denotar. Na vida 

espontânea, o homem não está diretamente em ligação com os motivos, forças e impulsos 

que o levam a dizer alguma coisa. No momento imediato a consciência é polarizada e 

limitada pelo que ele apenas quer expressar. O processo que se operou, formando e 

desenvolvendo nele a sua condição de poder expressar alguma coisa, a isso ele não está 

ligado imediatamente, isto é, na espontaneidade. O primeiro elemento de imersão de 

convivência cotidiana que se articula na conversa, não se preocupa com os motivos que 

impulsionam aquilo do que se conversa. É como que a necessidade de um não se empenhar. 

Assim, todas as vezes que num dia nós conversamos, a grande maioria se coloca no nível 

                                                 
* Transcrições de aula da década de 1970. 
**

 Filósofo. Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Gregoriana de Roma. Professor Emérito da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) e Titular do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais da 
UFRJ (IFCS). 



Emmanuel Carneiro Leão 

4  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

desta conversa. Isso mostra que o nível de imersão numa situação de convivência cotidiana 

impossibilita o aprofundamento dessa mesma situação, mantendo-a numa superfície. A 

situação tem mais profundidade do que a conversa que se mantém no nível de consciência 

não elaborada, polarizada só pelo que se tem a dizer imediatamente. 

            2ª) Uma conversa morre se ela não for sempre de novo alimentada por novos assuntos. 

Esta é a segunda modalidade de imersão na convivência cotidiana. Não há paciência para 

ater-se e permanecer-se num assunto só. A conversa tem de dispersar-se numa variedade de 

assuntos, de novas particularidades e nuances. Ela só se mantém como conversa quando 

dispõe de uma novidade (no mesmo nível da conversa). Então ela se anima e começa a viver 

mais como conversa. Os conteúdos mobilizam e se atraem. Quando esses conteúdos dizem 

respeito à situação que diretamente pode ser caracterizada e apreendida, então a conversa 

torna-se animada. Porém, quando se quer dar maior profundidade, começa a surgir o 

fenômeno da resistência naqueles que participam da conversa. 

            Isto está bem analisado por Heidegger quando ele considera a imersão que se dá na 

convivência cotidiana como uma das modalidades de dinâmica de construção da existência. 

            Porém, se o homem conseguiu elaborar a sua existência e a sua personalidade não 

a partir de conversa, mas a partir de uma integração que lhe permite conversar, então esse 

nível de conversa não é o nível próprio do homem, não exprime toda a profundidade 

autêntica do homem. Ele apenas pertence ao desenvolvimento e elaboração da existência. 

De fato, a dinâmica da conversa é ocupada quase toda pela consciência e na grande 

maioria de nossa existência nós nos movemos no nível da consciência. Por isso numa 

conversa, quase sempre, não se pretende apreender os impulsos e fatores que estão 

atuando no inconsciente das pessoas, pois isto desencadeia resistências e sistemas de 

defesa fazendo com que a conversa morra. Todos querem ficar no nível da consciência 

que pode ser supervisionada pelos participantes. Daí a conversa girar quase sempre em 

torno do que está em voga ou do que aconteceu de novidade, ou de publicidade, etc. Isto 

não quer dizer que o nível de consciência não tenha originalidade. Pode ter, mas é uma 

originalidade que fica na superfície de maneira que não mexe com a intimidade de 

ninguém. Do contrário começam a surgir sistemas de defesa, agressividade, fuga e a 

conversa morre enquanto mobilização de convivência. 

            3ª) Como terceiro elemento de imersão na convivência cotidiana temos o seguinte: 

toda a conversa, mesmo que fique no nível de superfície, sem comprometer ninguém, 

nem ameaçar a real ou imaginária segurança e solidez de seus participantes, vive em 

função de duas tendências, pois o que acontece na superfície do movimento da conversa 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  5 

é resultado de forças que estão se articulando no fundo. Isto significa que cada elemento 

de conversa tem dois sentidos: um de superfície – o que todo mundo aceita e quer – e um 

outro mais profundo que se esconde debaixo dessa superfície. Então o terceiro elemento 

de imersão é a ambivalência desses dois sentidos: um que não mexe com ninguém e, 

portanto, não é inquietador e outro mais profundo que ninguém espontaneamente quer 

tocar e por ele seguir. Binswanger quer tirar daí qual energia se elabora na convivência 

amorosa que possibilita o sentido de profundidade de uma conversa. Uma conversa é 

tanto menos conversa fiada e muito mais profundidade e seriedade quanto mais integração 

de convivência amorosa houver entre os participantes. 

            O homem, na maioria das vezes, tolera unicamente se mover no nível da 

superfície, isto é, a convivência cotidiana entre duas pessoas é minante quando se dá no 

nível da conversa sem profundidade. Mas justamente por haver aquela ambivalência 

citada, existe uma chance que possibilita a recuperação dinâmica de elaboração da 

convivência amorosa que é mais profunda. 

            A expressão que melhor serve para caracterizar o nível de convivência cotidiana, 

que se expressa através de conversas, segundo Heidegger, é: queda. Esta expressão é 

também usada na linguagem erótica popular quando se fala que alguém está “caído de 

amores”, o que significa estar preso, emaranhado, aprisionado nua relação de amor com 

o outro, de tal maneira que se eliminam as diferenças do eu e do tu, havendo o abandono 

da estrutura eu-tu. Diz-se então que se está apaixonado, situação esta que implica numa 

perda de autonomia na qual um dos indivíduos como que desaparece no outro. Vê-se, 

portanto, que esta expressão “estar caído de amores” é usada geralmente, porém, de 

maneira inautêntica, com um sentido de valor negativo. De fato, estar apaixonado não é 

uma modalidade de convivência amorosa e sim uma modalidade de ocupação, absorção 

e despersonalização. A convivência amorosa caracteriza-se por não ser fanática, por não 

ter limitações em situações dadas, por transcender as circunstâncias, não tendo datas nem 

condições pré-estabelecidas. Em oposição a isso, o “estar apaixonado” implica num 

fanatismo de relacionamento que se exprime bem com a palavra sujeição, em que há um 

esvaziamento de conteúdo, uma diminuição de força de integração de convivência 

amorosa, passando a ser um delírio erótico. Opondo-se ao recíproco comprometer-se e 

corresponder-se do eu e tu, a sujeição leva à perda em virtude da destruição do que há de 

complementariedade e de correspondência entre aqueles que compõem os polos do estar 

apaixonado, isto é, o eu e o tu. Por isso, aqui não há crescimento e sim absorção, 

predominância da voracidade. Isso é o que nos diz sujeição de um em relação ao outro. 



Emmanuel Carneiro Leão 

6  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

            A partir daí podemos entender como se caracteriza a temporalidade própria da 

convivência amorosa onde as relações, sejam de espaço, sejam de sujeito ou de valores, não 

resultam de um interesse de usar e ocupar, nem decorrem de uma preocupação de sempre 

um servir-se do outro. O que constitui o núcleo de construção e desenvolvimento da 

convivência amorosa não é a temporalidade de explorar e sim a temporalidade de construir. 

            Temporalidade é a palavra que quer dizer dinamização, isto é, a dinâmica com 

que se constrói algumas coisas. De acordo com as vicissitudes dessas modalidades 

dinâmicas de construção, marcam-se as fases de sequência de evolução, isto é, as fases 

do tempo, não do tempo físico, mas do tempo da vida, do tempo das pessoas. Há alcance 

da maturidade quando há maior dinamismo de integração seguindo suas etapas de 

desenvolvimento, peripécias e os movimentos não marcados a partir de três perspectivas 

próprias: o uso, o serviço e a exploração. Isto decorre da possiblidade de deslocamento 

dos dois pontos de atração e integração da nossa elipse. É dessa possiblidade de deslocar 

os polos que surge o desenvolvimento de uma convivência que perde o equilíbrio, isto é, 

a capacidade de integrar a tensão entre a diferença dos dois polos: do eu e do tu. Dentro 

da convivência amorosa, o poder vencer a separação dos limites das diferenças é todo ele 

visando deixar que as diferenças sigam espontaneamente o seu crescimento enquanto que 

na convivência da paixão esses limites não são respeitados e, portanto, se quer reduzir a 

tensão, fazendo com que um dos polos se subordine ao outro, ou melhor, que os dois se 

reduzam a um polo só, acabando com a tensão e, portanto, com o equilíbrio. 

            Estamos encaminhando a colocação do problema da temporalidade para deixar 

claro que estar apaixonado é uma decadência, uma desintegração da convivência 

amorosa. Dentro da convivência amorosa o que exprime a unidade de integração e 

elaboração da diferença do eu e do tu é propriamente a capacidade de não se deixar limitar 

nem pelas circunstâncias, nem pela situação, nem pelas limitações de um tempo que 

expressam um obstáculo à riqueza e à vivência. Daí se poder dizer que a convivência 

amorosa não desaparece nem mesmo diante da morte de seus integrantes, do eu ou do tu. 

O que fica continua integrado e é capaz de suportar a diferença do tu já morto fisicamente, 

não havendo uma regressão da convivência nem uma diminuição do amadurecimento da 

pessoa. Esta morte é sentido como perda, porém, tendo-se formado uma vitalidade própria 

da convivência amorosa, ela torna possível a absorção da perda que é elaborada no sentido 

de recuperação, na qual se integra a diferença do eu vivo e do tu morto. Daí Binswanger 

dizer que o amor é imortal porque a capacidade de amar dos integrantes tem sempre o 

mesmo viço, podendo até integrar as perdas. 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  7 

            No entanto, é preciso deixar claro que essa situação compreende dois níveis, pois 

o ser humano não se entra sempre só em convivência amorosa. Ele se situa também no 

nível da superfície da conversa. Essa é a condição humana. 

            Na convivência, o homem entra sempre individualmente, e essa individualidade 

representa um fator indispensável na elaboração da convivência amorosa que por sua vez 

reforça, amadurece e integra essa própria individualidade. Desde que a convivência 

amorosa seja uma realidade de fato, ela não fica limitada às vicissitudes nem aos seus 

integrantes. O conceito de imortalidade do amor não está tomado no sentido religioso, 

não é uma mística do além-morte. Pelo contrário, o conceito de imortalidade do amor 

existe no sentido de ser uma força constitutiva da convivência amorosa que dá como 

resultado a capacidade de absorver o próprio golpe, produzindo a sustentação suficiente 

para receber o impacto e fazer dele uma força de maior fortalecimento da maturação. Por 

isso, a mortalidade do amor não é uma imortalidade de outro tempo. Ela se dá neste 

tempo, isto é, dentro da própria temporalidade da convivência amorosa. 

            Isto tem seus fundamentos no fato de que a temporalidade da convivência amorosa está 

em oposição com a temporalidade de outras formas de convivência – relacionamento, 

utilização, ocupação –, pois ela não decorre nem se origina das limitações da existência, de sua 

finalidade, como sendo minha, de minha individualidade. A temporalidade da convivência 

amorosa provém da necessidade do nós que transcende o eu e o tu. Por esta estrutura dual não 

estar limitada ao que eu sou e ao que és tu, quando desaparece um participante a convivência 

amorosa continua, pois tem vitalidade suficiente para encaixar a perda, integrando-a. 

            Binswanger refere-se a uma passagem de Aristófanes no Diálogo de Platão que é 

a seguinte: “Dizei-me se isto constitui a vossa aspiração, isto é, assim como as crianças, 

todos nós ouvimos e cremos naquilo que sempre nos moveu e isto que sempre nos 

impulsionou consiste no eu crescer com o tu e formar com ele uma unidade que não nos 

descaracteriza. Isto foi desde o início toda nossa natureza.”. 

            Existe, nesta passagem, uma comparação com a criança. Esta, para nascer, precisa 

separar-se. Ela precisa se diferenciar para poder depois reintegrar-se na unidade da 

nosidade com maior riqueza de correspondência e de contribuição individual. Para haver 

integração, a totalidade tem de respeitar as diferenças. Por isso é necessário haver 

separação. O mecanismo de cisão é, portanto, um mecanismo de crescimento desde que 

essa cisão tenda para uma integração e não para uma depressão. É bom observar que este 

escrito de Aristófanes vem de dois mil anos passados. Prosseguindo, transcrevemos uma 

poesia famosa de Schiller que exemplifica o que dissemos:  



Emmanuel Carneiro Leão 

8  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

 

O Mistério da Reminiscência 

As nossas naturezas já não foram unidas, entrelaçadas? 
Não é por isso que todo coração bate? 
Não éramos nós já fundidos numa unidade criadora, 
Fértil no raio de sóis que já desapareceram nos dias de uma vitalidade que 
nos embriagava? 
Sim. Assim éramos nós. 
Intimamente ligada comigo, unida a mim 
Eres tu nas idades primordiais que tivemos de abandonar 
Afim de que minha musa pudesse ser desafiada pela necessidade de cons(...) 

 

            Este retorno significa formar uma unidade, mas agora dentro de uma convivência 

e assim intimamente consolidados, formando uma solidez de eu e tu, surgiu o espanto de 

verificar, num dia, numa época ou num momento, que nós éramos dois. Nós fomos 

amalgamados pela fonte de néctar que nos alimentou para podermos construir aquela 

unidade que nos perpetua para além do que somos. Por isso adquirimos asas e não 

respeitamos mais os limites dos nossos dias, isto é, o tempo que exprime as limitações – 

morte, espaço, circunstâncias. 

Por isso é que, no nosso voo, não desconhecemos o pranto 
Chora Laura! 
Isso que nos faz chorar é um sonho, 
Um belo sonho de um deus que nos foi negado. 
Por isso Laura, é que sentimos no peito o fervilhar desse calor. 

           Choramos o nosso voo, pois conseguir ultrapassar e sobrevoar os limites nos é 

dado somente como dinâmica de significação das coisas. Entretanto, não podemos fazer 

com que essas coisas se transformem naquilo que nos move. 

            Também de Schiller, dedicada a Carolina e Lotte, existe numa carta desta 

passagem: “Já simples pensamento de nós, num determinado tempo, termos sido menos, 

isso me abate, me oprime, pois o medo que eu tenho é de que o amor, estando além de 

toda a limitação do tempo, ainda não se tenha apresentado em nós.”. O medo que Schiller 

expressa nessa carta indica que ele não está plenamente em convivência amorosa. 

            De Goethe, dedicada a Frau Von Stein: 

Por Que Nos Destes Penetrações tão Profundas? 
Tu fostes, em tempos que já foram vividos 
Minha irmã ou minha esposa. 
Ao te escolher eu não só escolhi todas as outras 
Mas, ao te escolher, fiz com que todas as outras 
Contribuíssem para a escolha. 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  9 

 

            Também de Goethe, após a morte de sua esposa: 

O Reencontro 
Será possível? A estrela das estrelas . . . 
Elas moram intimamente coladas a mim, nas câmaras profundas do meu coração. 
Aquilo que a noite se me apresenta como dor, como abismo distante, 
É precisamente isto que tu transformaste numa presença 
Sempre constante e que não ameaça devorar-me. 
Por isso é que, recordando dificuldades passadas, não tremo diante do presente. 
Quando o mundo se achava nas profundezas do peito eterno de Deus 
Ele construiu essa força que consegue ultrapassar qualquer data do tempo de criação. 
Por isso ele teve condições de pronunciar a palavra criadora: Faça-se 
Pois, nessa palavra criadora, o que ele realmente criou foi a capacidade de criar. 
Aquilo que nos determina para construir alguma coisa que está além do que eu sou e 
além do que és tu 
Foi assim que se iluminou o mundo e assim que sempre de novo ele se iluminará: 
Por isso, quando o sol nasce, eu nasço com ele e quando o sol se põe eu tenho coragem 
de me por com ele 
Só assim a escuridão pode iluminar um outro amanhã, pode ser um outro surgir. 
Pois somente sendo eu é que pude sentir que não tinhas partido. 
 

            De RILKE: 

Antes de estender-te a mão eu já te conhecia e por isso pude estender-te a mão. 
Para lá onde nossa alma construirá um abrigo ou uma morada é que sempre me levam 
todos os caminhos que eu percorro.   
Uma vez que meus passos são dirigidos por aquele lance de olhar 
Que exprime toda a convivência que viemos construindo. 
 

            De Elizabeth BROWNING: 

             “certamente já, durante toda a minha vida, eu te amei na tua ideia . . .” 

 

            De SCHILLER escrevendo a Goehte[:] 

O mistério da convivência se deixa exprimir a partir da atividade  criadora que dá aos 
integrantes 
Por isso uma só palavra revela toda a dinâmica de forças 
A partir da força de convivência de quem ouve 
minante 
força de maior fortalecimento. 
 

 

7ª a u l a 

            O primeiro elemento de estruturação de historicidade da convivência amorosa é a 

independência em relação ao tempo, no sentido de sucessão cronológica. A convivência 

amorosa não é prisioneira das características que compõem uma situação – relacionamento 

com data, cronologia, etc. – como também pertence à sua própria vivência não estar 

limitada às determinações, fatores e elementos dos quais ela se elaborou. A elaboração de 



Emmanuel Carneiro Leão 

10  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

integração das vivências dentro de uma convivência amorosa tem mais força do que os 

conteúdos em função dos quais ele se constitui.  A citação das experiências poéticas de 

Goethe, Elizabeth Browning, Rilke, feita anteriormente, não teve por finalidade provar 

coisa alguma e, sim, mostrar que realmente pertence à estrutura da convivência amorosa 

essa independência frente aos dados e característicos da situação em cujo selo ela se 

elabora. Por mais numerosos que sejam os exemplos, eles nunca poderão substituir a 

própria experiência. O exemplo só é significativo dentro de uma experiência, pois ele já é 

o resultado de uma convivência elaborada. O que muitos exemplos poderiam nos provar, 

bastaria um único. Desde que nos encontremos dentro de uma convivência amorosa, o 

exemplo será apenas elucidativo dele. Porém se nós não nos encontramos nessa faixa de 

vivência, mil exemplos não nos darão a possibilidade de percebê-la. 

            Referindo-se à psicanálise, Binswanger mostra a impotência que ela possui de ver a 

estrutura própria do amor pelo fato de ela reduzir o processo de constituição da convivência 

amorosa a um resultado de uma sequência causal e genética. Isto significa que a característica 

da interpretação psicanalítica consiste em entender o sentido uma convivência amorosa a 

partir dos determinantes causais de sua gênese, isto é, um dos fatores que geraram a 

convivência amorosa. Assim, da passagem de Goethe em que ele diz: “tu estavas presente, 

nos tempos já vividos, como minha irmã ou minha esposa”, a interpretação psicanalítica só 

vê uma coisa: o testemunho de um contexto vivencial entrelaçado por elementos biográficos 

do indivíduo e que estão inconscientes. Essa passagem exprime algo que para ele é 

consciente, mas os motivos que o faz dizer o que ele diz, são inconscientes segundo a 

psicanálise e estão ligados à biografia de Goethe; são fatores ligados ao seu passado e de 

caráter determinante para a história de sua vida. Esses acontecimentos foram tão marcantes 

que, embora inconscientes, determinam o que ele diz hoje. 

            Binswanger não nega a validez dessa interpretação, porém, ele vê algo mais nessa 

poesia e chama atenção para a impossibilidade da perspectiva psicanalítica de verificar 

essa estrutura de independência situacional própria da convivência amorosa. 

            O fato dessa estrutura de convivência amorosa ter se elaborado em função de uma 

situação biográfica, inconsciente, não faz com que ela se reduza somente a isto, porque 

então a sua função se reduziria a ser um testemunho do passado que só atua no presente 

por ser inconsciente, isto é, este passado só tem produtividade na criação poética enquanto 

for inconsciente. Mas daqui surge uma pergunta: tudo o que é produtivo e criador vem 

como função de algo inconsciente? 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  11 

            “Tu eras num tempo passado como minha irmã ou minha esposa.”. É claro que as 

vicissitudes pelas quais passou Goethe como indivíduo ao longo de sua infância e 

adolescência, certas experiências que ficaram inconscientes para ele, afloram nessa 

passagem poética, no uso de determinados símbolos e no relacionamento com uma 

presença sempre atuante. Mas isto não significa que a convivência amorosa entre ele e a 

esposa se estabeleceu porque ela fracassou no passado. Pelo contrário, não é por ter 

faltado determinado tipo de convivência, por ter ficado reprimido ou por ter fracassado 

que ele é capaz de ter uma convivência no presente, mas é justamente pelo fato de ter tido 

esta convivência que ele a vive hoje como a do passado. Ou melhor: ele só é capaz de ter 

uma convivência amorosa no presente pelo que ele conseguiu de integração e elaboração 

no seu passado e não pelo que ele fracassou. A frustração, se houve, e não foi insuportável, 

ela não é uma frustração plena, ela tornou-se enriquecedora. Mas se dizemos que ela ficou 

inconsciente, nem se sabe que houve frustração. Nesse caso não poderemos entender 

como ela foi capaz de tornar-se produtiva, pois nós sabemos que justamente no processo 

de tomar consciência da frustação é que, na tentativa de compensar, ela vai atuando, 

tornando-se enriquecedora na sua elaboração, possibilitando a produtividade poética. É 

desse relacionamento com a frustração que surge a dinâmica de integração. 

            Tomemos outro exemplo tirado de “Frederico, o Grande” de Hölderlin, que diz: 

“minha alma amava a tua já antes de ela se unir com seu corpo e minha alma amará a tua 

mesmo depois de se ter separado dele”. É claro que nós não pretendemos negar, de forma 

alguma, o processo biográfico genético que faz com que a imagem da mãe ou da irmã 

permaneçam como modelo em função do qual se articulam, na vida de um homem, todas 

as outras imagens femininas, de maneira mais ou menos nítida. Naturalmente isto 

desempenha uma força de determinação e elaboração de todas as outras modalidades de 

encontro e de convivência amorosa por toda a vida. Esta estrutura pode ser constatada, de 

maneira indiscutível, por toda a parte. Mas isto difere da energia de estruturação da 

convivência amorosa. Nesta, o processo se dá ao contrário: o fato de haver existido a 

convivência amorosa com a mãe ou a irmã faz com que a sua imagem permaneça presente 

e a integração que essa convivência produziu, abre a possibilidade de novos encontros 

enriquecedores. Esse problema a psicanálise não quer discutir porque ela se situa apenas 

dentro da dinâmica dessas configurações que já supõem uma estrutura. Desta forma ela 

só pode ver o que se passa no nível onde ela se move. Caberia uma crítica se ela se 

propusesse a responder problemas para os quais não está apta, pois se apresenta inserida 

na existência e não transcende a existência. A explicitação da estrutura da convivência 



Emmanuel Carneiro Leão 

12  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

amorosa em relacionamento íntimo com o tempo – passado, presente e futuro – que nós 

estamos tentando fazer aqui, não tem a pretensão de se apresentar melhor nem frente ao 

tratamento psicanalítico, nem frente às investigações das ciências positivas ou de outras 

possíveis perspectivas de interpretação. A experiência de convivência amorosa não é um 

conhecimento nem melhor nem pior que aquele proporcionado pela psicanálise, pois dizer 

melhor ou pior seria atribuir uma diferença de grau dentro de um mesmo nível quando na 

realidade nós estamos tratando de conhecimentos obtidos em níveis diferentes. 

            É importante firmar esta perspectiva de diferenças de níveis para podermos 

entender bem em que nível se constrói a convivência amorosa como energia de elaboração 

da existência. Quando, nos exemplos indicados anteriormente, nós nos sentimos tentados 

a tirar deles uma determinada interpretação, isto decorre do fato de lhe estarmos 

atribuindo um determinado tipo de perspectiva. A sua linguagem nos fala de acordo com 

a perspectiva em que a ouvimos. 

           O que nos interessa não é a maneira de que se reveste o fenômeno da convivência 

amorosa apresentada através desses exemplos. Benjamin Constant, por exemplo, utiliza 

a linguagem característica de seu tempo, da psicologia objetiva, enquanto Roberto 

Browning utiliza uma outra linguagem completamente diferente. Mas o que nos interessa 

não é a linguagem de cada um, mas a energia, a dinâmica que se está estruturando através 

desses conteúdos de linguagem, seja em termos de reflexão (B.C) ou em termos de 

dinâmica da profundidade (R.B.). 

            Nesta passagem que diz “o amor cria quase que por encantamento, um passado 

que nos cerca”, o autor nos dá por assim dizer, a consciência de já ter vivido durante anos 

com um ser que no passado lhe era quase estranho. Mas a experiência que ele quer 

comunicar não está limitada à linguagem de que ele se vale. A terminologia que ele usa 

(consciência, passado, tempo, anos) não exprime toda a experiência. Isto vai depender da 

expectativa de quem ouve. Dependendo do grau e do tipo de convivência amorosa de 

quem ouve é que a experiência comunicada se torna presente. O sentido dado à linguagem 

varia com a expectativa de quem ouve, porque quando nós ouvimos alguma coisa quem 

está em jogo somos nós e não quem fala. Este serve apenas de estímulo para nós. Isso 

acontece porque toda comunicação se faz no meio de uma reflexão que se vale dos termos 

a seu dispor e do quadro de elementos dominantes na sua época. Por isso, cria-se um 

paradoxo dentro da própria convivência amorosa, cria-se uma tensão entre o como se dá 

a convivência e a elaboração desta convivência que depende das formas de expressão. 

Assim quando eu uso uma determinada expressão, ela surge como uma exigência do que 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  13 

eu tenho a dizer e ao mesmo tempo isto que eu tenho para dizer é o resultado de vivência 

de elaboração que eu alcancei. A reflexão está atuando quando eu falo e também quando 

eu ouço. Por isso, a relação entre o grau de verossimilhança de uma situação e a força de 

evidência desta verdade se mede e se constrói na dependência de quem fala e de quem 

ouve. Ao ouvir e ao falar existe uma convivência e é essa convivência que dá força ao 

que eu digo e a capacidade para ouvir. 

            Em todos os exemplos citados, qualquer que seja a maneira como a temporalidade 

do amor se anuncie, o seu sentido está sempre em oposição com o que se chama de vida 

imediata, isto é, vida simplesmente vivida, que se refere apenas aos conteúdos, às 

experiências que se teve e nunca à estruturação que possibilitou aquelas experiências. Nos 

exemplos citados quer se deixar claro que a convivência amorosa é diferente dos 

conteúdos. É ela que possibilita que a mãe tenha uma figura de mãe e que a irmã tenha 

uma figura de irmã, é quem possibilita as vivências. Essa diferença está bem expressa 

num soneto de Elizabeth Browning em que ela mostra a oposição “entre o amor que 

perdura e a vida que desaparece e sempre se renova”. Ela poderia ter invertido os termos 

dizendo a vida que perdura e o amor que desaparece. Esta segunda forma expressaria a 

mesma experiência de convivência. O importante não é a terminologia nem a marcação 

dos conteúdos que se atribui à determinada forma de expressão. Qualquer uma das duas 

formas de expressão significa que a temporalidade da convivência amorosa é a própria 

duração, o que permite à vida um vir a ser, um renovar-se constante e um envelhecer 

constante. Por isso quando falamos da intemporalidade do amor, no sentido cronológico, 

não se deve entender isso no sentido do dogma cristão da eternidade de Deus, nem no 

sentido platônico da eterna presença das ideias, pois seria ficar prisioneiro dos conteúdos 

da expressão. Isto equivaleria a reduzir a experiência a uma determinada expressão que é 

apenas a comunicação da experiência. Mas por que será que isto sempre ocorre? Por que 

sempre que ouço alguma coisa, eu a entendo com os conteúdos que já elaborei, usando, 

ou melhor, reduzindo o novo ao velho? Este é o grande problema, o qual está ligado ao 

nível de convivência que cada um atingiu. Se eu não posso aceitar o novo é porque a 

minha convivência amorosa não tem abertura e força suficiente para aceitar a diferença. 

Isso significa que eu fico abalado na minha segurança e na minha onipotência porque não 

aceito que eu não possa ser tudo, que eu não possa saber tudo, que eu não possa poder 

tudo. Então eu me fecho a tudo o que é novo porque este é um desafio para mim por ser 

tudo o que eu não sou. Eu quero ser tudo; este querer é um querer concreto que produz 



Emmanuel Carneiro Leão 

14  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

um estado de negação face ao que eu não sou. Por isso eu nego o novo, não o vejo em sua 

transformação e ao ouvi-lo reduzo tudo ao que eu já sabia. 

            Essa diferença entre a temporalidade do amor e os conteúdos da vida imediata se 

encontra ao longo das histórias, nas mais variadas formas, no esforço que se fez para 

compreender a elaboração e o desenvolvimento da personalidade. Assim, desde Plotino, 

se estabeleceu uma diferença entre o tempo no sentido cronológico e a vida no sentido de 

uma vitalidade que, por conseguinte, está fora do tempo. 

            O que aqui se apresenta como oposição entre o tempo e a vida é precisamente o 

que Elizabeth Browning opôs ao falar em amor e vida. O que ela chama de amor, Plotino 

chamava de vida e o que ela chama de vida para Plotino era o tempo cronológico. Portanto 

a duração do amor seria uma modalidade de perduração capaz de aceitar a fragmentação 

das fases de tempo cronológico. Também Stefan Georg fez uma tradução de Shakespeare 

que mostra esta passagem a que Elizabeth Browing se refere usando a palavra eterno ou 

infinito para caracterizar a convivência amorosa. 

            Nós sempre nos surpreendemos quando entramos em contato com as produções 

poéticas e isto acontece porque a convivência amorosa ressaltada por elas já estava atuando 

em nós, porém, de uma maneira que nós não aceitamos racionalmente. Por isso, nos 

surpreendemos quando nos encontramos numa poesia que nos parece estar fora de nós. 

            Se quisermos reduzir a uma fórmula tudo o que acabamos de dizer, poderemos 

usar a seguinte expressão de Nietzsche em Zaratustra: “a convivência amorosa não pensa 

na extensão, ela só pensa no momento, pois o momento é o percurso de todas as 

extensões”. Por isso, quando se atribuiu a convivência amorosa uma modalidade própria 

de temporalização, foi para mostrar que o modo de espacialização da convivência 

amorosa é o mesmo de sua temporalização. Com isto queremos dizer que a convivência 

amorosa não está presa nem pelas barreiras do espaço, nem pelas limitações do tempo 

cronológico. Só nessa transcendência das limitações do espaço e tempo é que se pode 

construir toda uma intensidade e toda uma profundidade de convivência amorosa. Daí se 

segue que as relações espaciais de convivência amorosa não podem ser determinadas por 

um espaço que esteja fora de nós e na relação com o tempo, ela não pode estar presa a 

passado, presente ou futuro. Com isso podemos afirmar igualmente que a presença da 

convivência amorosa e o seu modo de espacialidade correspondente não provem daquilo 

que estamos fazendo ou daquilo que nos preocupa, pois o que realmente nos “preocupa” 

não nos preocupa. O que nós realmente nos preocupamos é construir uma convivência 

amorosa e em segundo lugar, quando assim somos movidos, parece que estamos 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  15 

preocupados com outras coisas mais imediatas. Quando ele usa o termo preocupação, o 

faz paradoxalmente para chocar, porque o que nos parece preocupar é aquilo que está na 

superfície. Somos sempre levados a racionalizar, aparentando em nossos movimentos que 

buscamos realmente aquilo que nos preocupa. Mas no homem essa vivência amorosa 

ainda não se completou, ainda não se esgotou, não atingiu a plenitude. Portanto, o que 

realmente o preocupa é o desenvolvimento e integração dessa convivência embora 

imediatamente ele não se dê conta disso e fique já absorvido apenas com as suas 

ocupações. A própria sociedade já é um processo que resulta de muitas convivências que 

ainda não se completaram, que estão se buscando a si mesmas. Por que nos falamos? – E 

porque não suportamos o silêncio? – Porque para nós o silêncio não é ainda de tal 

plenitude que torna dispensável o falar. Eu só tenho necessidade de comunicar alguma 

coisa porque o que eu sou, isto é, o que eu quero comunicar não é de tal maneira pleno 

em sua convivência que torne o outro já uma convivência com o que sou. Há sempre um 

desnível. Nem podemos colocar isto como uma meta que se possa em determinado tempo 

alcançar, pois faz parte da própria vida humana, esta luta por procurar uma convivência 

que dispense a palavra, isto é, uma integração de convivência tão plena que não necessita 

comunicar-se verbalmente uma vez que tudo o que ela já é, o outro já seria também. 

Naturalmente que isto representa apenas o anseio. Ninguém jamais chegará a isto. Mas 

existem muitos níveis diferentes de comunicação. Por exemplo, no relacionamento de 

mãe e filho existe uma simbiose que muitas vezes dispensa a comunicação. O silêncio do 

filho, muitas vezes, é mais eloquente do que qualquer tentativa de comunicação verbal. 

A fala pode ser um obstáculo de integração de convivência. 

            Teremos de caracterizar melhor e aprofundar mais essa visão dinâmica da temporalidade 

da convivência amorosa para se entender o que significa conviver amorosamente.  

 

8ª a u l a 

             Binswanger tenta encontrar um primeiro nível de relacionamento entre a 

convivência amorosa e o tempo cronológico mediante a explicitação de que este é um 

tempo composto de fragmentos que ficam unificados por uma ordem de antecedente e 

consequente. A sua unidade é marcada a partir da ordem e direção em que se dá a 

sucedaneidade de seus momentos de modo que há um sentido, absolutamente marcado, 

de orientação no movimento temporal, construído da seguinte maneira: o tempo flui do 

futuro pelo presente, para o passado.  A maneira de correr do fluxo do tempo é integrada 



Emmanuel Carneiro Leão 

16  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

pela anterioridade do futuro sobre o presente e do presente sobre o passado. Para haver 

ação é necessário que existam condições, meios e necessidades que imponham uma 

tarefa. Esta tarefa é necessária para alcançar a meta que a necessidade exige. Portanto, a 

maneira de um momento se integrar na ordem do tempo é a seguinte: primeiro, ele é 

necessário e depois, então, ele tem uma oportunidade numa situação presente, isto é, ele 

já atua antes de ser presente. Essa é uma perspectiva cronológica do tempo: a ordem da 

sequência sempre marcada com o primado do futuro. O passado não pode atuar sobre o 

presente. Só o futuro pode atuar sobre o presente desde que se considere o tempo no 

sentido cronológico. O passado é o que deixou de atuar, o que já perdeu a força, o que 

está ultrapassado. Por exemplo, uma experiência da ciência do passado só atua hoje 

naquilo em que não passou, no que ela passou ela já não atua. O presente também pode 

atuar no futuro quando ele determina até que ponto possibilidades ainda não exploradas 

adquirem condições para se transformarem em forças ou funções presentes. A maneira de 

se ordenar a sequência do tempo tem como resultado a recíproca influência do futuro 

sobre o presente e do presente sobre o futuro. O passado está sempre em situação de 

inferioridade comparado com o presente e com o futuro, pois estamos entendendo o 

tempo como um sistema de ordenar fatos e acontecimentos. No entanto, se não se 

restringir a temporalidade a fatos e a acontecimentos que se sucedem, mas se pergunta de 

onde provem um fato, e porque ele se montou como um determinado acontecimento, 

então o processo temporal perde essa ordem de hierarquização citada e começa a 

prevalecer o primado de passado e futuro sobre o presente. Então o presente fica na 

dependência da interseção do passado com o futuro, pois aquilo que eu fui vai determinar 

e abrir as possibilidades para eu vir a conquistar o que eu ainda não consegui. O futuro 

passa a ser um passado que não foi esgotado em suas possibilidades. Essas vivências do 

passado influem na medida em que abrem horizontes e criam condições de liberdade para 

a necessidade de explorar e desenvolver aquelas possibilidades que ainda não foram 

exploradas. Portanto, esse passado que age sobre o futuro, ele não passou ainda, não se 

esgotou o que constitui o espectro das minhas possibilidades. Ele apenas ocupou um setor. 

Os outros aspectos e forças que não foram aproveitados, que não tiveram a oportunidade 

de integrar minha vida, nem por isso eles se reduziram a nada. Pelo contrário, eles 

contribuíram para que aquelas vivências, e todas as outras experiências, integrações e 

fracassos que constituíram o acervo do meu passado, se tenham conjugado para marcarem 

o meu desenvolvimento, a minha personalidade. Essa sobra de possibilidades continuou 

sustentando aquele outro setor que foi atualizado dentro de minha vivência e que fez com 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  17 

eu visse o mundo e as pessoas de uma determinada maneira. Mas essa perspectiva que se 

atualizou em minha biografia, não é tudo, não esgota todas as possibilidades de ver, de 

avaliar e de relacionar-se com as coisas, com as pessoas e com o mundo, isto é, pertencem 

a mim mesmo outras modalidades possíveis de ver as pessoas, de valorizá-las, de 

relacionar-me com elas. Aquela primeira possibilidade não esgotou todo o espectro de 

modalidades possíveis de relacionamento. Por isso, quando ela perde a sua capacidade de 

integrar uma determinada fisionomia de minha biografia, então as outras possibilidades 

têm vez, fazendo pressão para também serem desenvolvidas. Isto vai exprimir a minha 

evolução, a reprogramação de minha fisionomia e minha biografia, vai marcar o meu 

tempo e minha temporalidade. Se numa determinada época ou etapa de minha vida, eu 

começo a descobrir que a realidade predominante no sistema de meu relacionamento tem 

muito mais riqueza do que o que foi aproveitado por mim, então eu começo a fazer a 

experiência de um passado, de um presente e de um futuro. É na dinâmica da 

possibilidade, que se esgota pela necessidade de outras possibilidades serem integradas, 

que vai se dar o meu tempo e vai se abrir uma nova época no meu desenvolvimento. Se 

aquelas possibilidades que foram desenvolvidas e determinaram os horizontes de minha 

realização forem integradas não como uma das possibilidades de realização, mas como 

sendo a única, então eu não vou ter futuro. Só terei passado, isto é, eu não estou deixando 

que o passado seja passado para que possa haver futuro. Não deixar o passado passar é 

ficar sempre prisioneiro de um passado como a única modalidade dinâmica de integração, 

o que significa uma parada na temporalidade. Isso vai depender do grau de convivência 

amorosa que eu atingir. 

            A convivência amorosa não tem o tipo de temporalidade da sucessão cronológica 

mas é ela quem decide esse tempo cronológico. Para a temporalidade da convivência 

amorosa Binswanger usa o termo eternidade ou perenidade. 

            São as vicissitudes de aprofundamento e alongamento que marcam quais as 

minhas possibilidades de viver um passado, um presente e um futuro. O ângulo de 

estreitamento e alargamento, de presente e de futuro, depende da liberdade com que eu 

sou o meu passado. Se eu estou prisioneiro a ele como sendo a única possibilidade, então 

se estreitam de tal maneira o presente e o futuro que me restrinjo a repetir sempre o 

passado, isto é, aquilo que marcou como absoluto, como a única possibilidade de 

relacionar-me, de ver a realidade, ver os outros. 

            A corrente psicanalítica considera que as figuras decisivas que predominam na 

elaboração de formas de relacionamento da convivência são as primeiras figuras que 



Emmanuel Carneiro Leão 

18  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

estruturam as necessidades e possibilidades de minha experiência do mundo. No entanto 

esta predominância de figuras primitivas deve-se manter suficientemente maleável, de tal 

maneira integrada numa convivência de abertura de novas possibilidades que elas não 

façam de mim um prisioneiro, um escravo de suas modalidades concretas. Se minha mãe 

é uma figura produtiva, então este meu passado é realmente uma possibilidade de 

enriquecimento sempre maior de convivência: abrindo espaço suficientemente, dá a 

necessária liberdade para me possibilitar fazer experiências de outras figuras femininas. 

Do contrário eu não vou ter futuro. Só vou ter de repisar aquele mesmo passado num 

aspecto de compulsividade, de um passado que não passo e que não apenas impede uma 

integração num processo de possibilidades, mas é absorvente de tal maneira que esgota, 

esvazia as possibilidades de diferenciação. É a convivência amorosa que marca qual 

possibilidade de futuro se abre para a minha vida e para o meu desenvolvimento. Por isso, 

ele diz que a convivência amorosa é a energia fundamental, primordial, isto é, a energia 

estruturante. Mesmo que uma criança seja órfã ou criada em berçário, ela vai se fixar em 

alguma figura, de alguma forma vai se estabelecer uma convivência amorosa, pois se 

houver uma ausência total de convivência, se não for possível uma substituição da figura 

materna, a criança morre. Mesmo porque a convivência amorosa já se estabelece antes do 

nascimento. O estar no ventre materno já possibilita à criança buscar, depois do 

nascimento, uma continuidade dessa convivência, tentando substituições do vivido 

anteriormente, mesmo que seja de forma precária. A modalidade de realizar uma 

estruturação das figuras não tem data. Isto é que faz com que a convivência amorosa seja 

perene, porque ela tem uma dinâmica própria sem a ordem e a sucessão de uma 

cronologia. Pelo contrário, é ela que marca a maneira do indivíduo relacionar-se com 

etapas, épocas e ordens cronológicas. Isto é o que Binswanger chama presença. Ele faz 

uma diferença entre presença e presente. O presente é uma resultante, é uma função das 

possibilidades de presença que existem dentro de uma convivência amorosa. Se não se 

pode considerar a duração ou presença da convivência amorosa como sendo o resultado 

de uma adição de momentos cronológicos que antecedem ou sucedem as várias etapas de 

desenvolvimento da vida – infância, juventude, etc. – e sim como sendo o grau de 

integração de eu e tu que atravessa essas etapas, nem por isso se deve deduzir que ela não 

tenha dinâmica. Ela tem a sua dinâmica própria que gira em torno do fechamento ou da 

abertura de possibilidades de integração de eu e tu, isto é, a convivência amorosa não é a 

mesma nas diferentes etapas do desenvolvimento, do crescimento da vida. Um 

adolescente não tem a mesma convivência amorosa (…) 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  19 

A maneira de uma pessoa relacionar-se com a sua infância e juventude e com o 

seu presente depende das vicissitudes no processamento de estruturação dessa 

convivência. Ela não está sempre pronta igualmente, ela tem sua vida interna que não se 

origina nas fases que se elaboram ao longo de uma biografia. Pelo contrário, essas 

experiências, esses contatos, esses encontros, enquanto biografia é que são resultantes da 

convivência amorosa. O que Binswanger pretende é marcar bem a diferença entre o tempo 

cronológico e o tempo de convivência amorosa. 

            A maneira como eu elaboro as possibilidades de aceitação “eu e tu” é que vai 

construir a dinâmica capaz de abrir possibilidades de aceitar outras pessoas, de atravessar 

crises, conflitos, fracassos. A estrutura é o resultado de um processamento de integração. 

O conjunto das condições de possibilidades não é o mesmo que estrutura. Estrutura diz 

de que maneira eu inteirei essa condição, esse conjunto de possibilidades, diz o que a 

dinâmica trabalhou.  Por exemplo: constatamos que no comportamento de um recém-

nascido há voracidade que implica num objeto (seio materno) e num padrão do que seja 

ou não voraz. Somente dentro de um contexto é que se pode fazer uma constatação. Mas 

pergunta-se: uma voracidade é intrínseca ou já é elaborada, ou já é estruturação? Se a mãe 

convive com o feto e lhe ocasiona uma vivência de carência, para suprir ou compensar 

esta carência, a criança, ao nascer, poderá apresentar um comportamento voraz. A 

dinâmica de voracidade já exprime uma integração. No ser mesmo enquanto feto, existe 

sempre a possibilidade de se relacionar. Nosso questionamento não está neste nível e sim 

no por que essa modalidade de se relacionar revestiu-se de característica de voracidade. 

Por que não se revestiu de característica de apatia? A voracidade é um dado pré-dado ou 

uma integração, ou já uma atitude? 

            O campo anterior à estruturação é o da possibilidade de realizar a convivência para 

que o homem possa se realizar como homem. Concretamente esta possibilidade não existe 

independente do uso que se faz dela. Entretanto, toda a vez que se faz o uso foi porque 

havia possibilidade. Ou será que a possibilidade de convivência amorosa está diminuída, 

está enfraquecida, temerosa de perder e por isso se instala o comportamento voraz do 

indivíduo? Por hipótese todo o mundo tem as mesmas possibilidades de convivência 

amorosa. Mas o uso que se faz dessas possibilidades não é o mesmo em todo o indivíduo. 

Essa diferença vem de que? Uma atitude provém do pré-dado ou é uma elaboração? Há 

aqui perspectivas diversas. Do ponto de vista da individualidade a convivência se relaciona 

como se só houvesse indivíduo. Se dentro do contexto de um ambiente eu apresento um 

distúrbio de conduta, ela vai ser encarada sob a minha dinâmica individual de elaborar o 



Emmanuel Carneiro Leão 

20  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019 

conflito. Não é o mais importante saber de que fatores esse distúrbio se formou e sim a 

atitude que, diante daqueles fatores, eu assumi. Essa vai ser uma das perspectivas de 

considerar individualmente a dinâmica de convivência, no sentido de elaboração. A 

individualidade tem um contexto que não é individual, mas dentro de um mesmo contexto 

delineia-se a individualidade de cada um. Por exemplo: na neurose de guerra, se cai uma 

bomba, um soldado poderá fazer uma neurose de guerra e outro não. Entretanto, 

objetivamente, o fato é o mesmo para os dois. Vai depender de condições histórico-

biográficas – não do ser soldado ou de pertencer a uma ou outra classe, mas do ser do 

indivíduo. Embora haja alguma coisa que não é individual – o ter caído a bomba – isto não 

significa que ele só fizesse a neurose se caísse a bomba. Poderia fazê-lo com outro fator 

que talvez explodisse menos que a bomba, mas para ele fosse mais explosivo. 

            Para se exprimir o relacionamento com o espaço e com o tempo, que são duas 

formas em que Binswanger vem procurando mostrar a característica ou a dinâmica da 

convivência amorosa na relação dual, nós não temos nome a dar. Infelizmente, a 

linguagem nos abandona, pois não possuímos uma expressão adequada para exprimir 

devidamente a forma de espaço e a forma de tempo específicas e próprias da dinâmica da 

convivência amorosa. Ficamos sempre com as mesmas palavras espaço e tempo embora 

queiramos exprimir coisas diferentes na nossa investigação para marcarmos, em cada 

ocorrência, a que sentido nós estamos nos referindo. Assim, como a maneira de durar da 

convivência amorosa é independente da maior ou menor largueza de uma duração 

temporal, assim, também estar integrado, o lar do eu-tu é independente da ausência ou da 

presença, da distância ou da proximidade de eu e tu. A palavra lar exprime a espacialidade 

da convivência amorosa, a condição de possibilidade para que, onde tu estás se rasgue 

um lugar para mim, independente se estás perto de mim ou não. Todas as determinações 

positivas e negativas, decorrentes concretamente da convivência amorosa, estão sempre 

determinadas por essa condição de lar (equivalente ao calor da lareira). 

            Portanto, em relação à convivência amorosa, teremos sempre de fazer uma 

diferenciação de nível quando nos referimos a espaço e tempo. Quanto ao espaço, o seu 

nível é o dessa lareira, dessa condição de lar, a força produtiva da possibilidade de 

integração própria da espacialidade da convivência. Quanto ao tempo e a duração, nós 

vamos conservar a expressão “abertura de horizonte”. 

            A dinâmica da convivência amorosa é sempre fundamentalmente libertadora em 

etapas de novas integrações. Na juventude, por exemplo, surge novas experiências, 



A temporalidade na convivência amorosa 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 3-21, jan./abr. 2019  21 

possibilidade de novos valores, encontros com mais pessoas que adquirem outra presença, 

outra conotação, abrindo um novo horizonte. 

            É dentro dessa dupla perspectiva – lar e abertura de horizonte que nós podemos 

começar a colocar o percurso de elaboração dessa convivência. O nosso segundo passo 

vai ser um esforço de concentração para apreender como se estrutura, numa unidade só, 

essa dinâmica de lar e de horizonte. 

 

Recebido em: 11 de outubro de 2018 

Aceito em: 13 de outubro de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019. 

DOR, SOFRIMENTO E ESCUTA CLÍNICA 

Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo* 

Resumo 

O objetivo deste texto é esclarecer como na escuta clínica a dor e o sofrimento aparecem como 

questões a serem acompanhadas na clínica psicológica. Para tanto, mostramos como os 

psicólogos estudiosos do tema tal como Frederick Buytendijk e William Brice tratam do tema, 

seja em uma tentativa de diferenciar esses dois afetos, seja para apontar para a essência que 

sustenta a dor do luto. Recorremos aos escritos filosóficos de Kierkegaard, Foucault, Heidegger, 

Han e Fogel para dialogar com esses autores sobre o tema. Buscamos na literatura e na poesia 

intuições para que pudéssemos nos aproximar mais da experiência desses afetos. Por fim, 

esclarecemos sobre a escuta na clínica em duas situações em que a dor e o sofrimento aparecem 

pela perda de dois entes queridos. Na primeira situação clínica, a dor aparece nas suas 

expressões de tristeza, aceitação e resignação. Na segunda, aparece o sofrimento pelo 

ressentimento, frustração e revolta. 

Palavras-chave: Dor, sofrimento; escuta; psicologia clínica. 

 

PAIN, SUFFERING AND CLINICAL LISTENING 

Abstract  

The main of this text is to clarify how the clinical listening of the pain and the suffering appear 

as issues to be cared for in psychological clinic. We show how psychologists to study theme such 

as Frederick Buytendijk and Brice think the theme, it in an attempt to differentiate these two 

affections, is to point to the essence that sustains the pain of grief. We resort the philosophy of 

Kierkegaard, Foucault, Heidegger, Han and Fogel to dialogue with these authors on the subject. 

We seek also in literature and poetry insights so that we could get closer to the experience of 

these affections. Finally, we clarify about de clinical listening in clinic in two situations in which 

pain and suffering appear for the loss of two loved ones.   In the first clinical situation, the pain 

shows thought in its expression of the sad, acceptation and resignation. In the second, it appears 

thought the suffering by the resentment, frustration and revolt. 

Keywords: Pain; suffering; listen; clinical psychology. 

                                                 
*
 Psicóloga. Professora Associada do Departamento de Clínica e Vice-Diretora do Instituto de Psicologia, 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Membro do GT Psicologia& Fenomenologia – ANPEPP. 
Coordenadora do laboratório de Fenomenologia e Estudos em Psicologia Existencial. Endereço 
Institucional: Rua São Francisco Xavier – 524 -  Maracanã - Rio de Janeiro (RJ) - CEP: 20550-013. E-mail: 
ana.maria.feijoo@gmail.com 



Dor, sofrimento e escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019  23 

Introdução 

Com o tema Dor, Sofrimento e Escuta clínica, pretendemos trazer considerações 

oriundas da psicologia fenomenológica tal como desenvolvida por Frederick Buytendijk 

(1887-1974), da filosofia como esclarecida por Sören Kierkegaard (1913-1955). E, ainda, 

como apresentada por filósofos atuais Gilvan Fogel e Byung-Chul Han. Por fim, veremos 

com a literatura e a poesia tal como se apresenta em Machado de Assis e Fernando Pessoa 

dirigem-se a questão da dor e do sofrimento. Acreditamos que com essas reflexões, que 

estabelecem a diferença entre dor e sofrimento, apontaremos para o fato de que ao se 

tornar evidente a diferença entre dor e sofrimento, nós possamos sustentar 

encaminhamentos distintos na relação que se estabelece na clínica psicológica. Isso 

porque acreditamos que a dor como algo que afeta a pessoa de modo radical, pode 

mobilizar a possibilidade de transformação. Há relatos de pessoas que declaram que, após 

uma dor profunda e radical, tiveram uma experiência epifânica.  

Han (2017) refere-se ao modo como a sociedade atual, que ele denomina positiva, 

vai, pouco a pouco, fazendo desaparecer a sociedade negativa. Diz esse estudioso que na 

sociedade positiva as coisas se tornam rasas e planas, as ações são operacionais 

subordinadas ao cálculo e ao controle. O tempo torna-se um presente disponível e as 

imagens, desprovidas de todo sentido, nada mais são que o contato imediato entre o agir 

e o olhar. Como nos diz Han (2017, p.10) a sociedade positiva tornou-se " um abismo 

infernal do igual" no qual " a pressão pelo movimento e aceleração caminha lado a lado 

com a desconstrução da negatividade" (p.11). 

Com relação ao sofrimento e a dor em uma sociedade positiva, diz Han (2017, 

p.18): "A sociedade positiva tampouco admite qualquer sentimento negativo. Desse modo 

esquecemos como se lida com o sofrimento e a dor, esquecemos como dar-lhes forma". 

E ainda acrescenta que nos esquecemos de outra forma de lida possível com o sofrimento 

e a dor a não ser a que se apresenta na sociedade positiva, ou seja, tratamos logo de superá-

la, transformando-as imediatamente em doença, transtorno, problema e como tal a dor e 

o sofrimento devem ser evitadas e curadas. 

Han, no trecho acima, refere-se ao sofrimento e a dor como aspectos do sensível 

que guardam uma distinção, não se aprofundando na temática.  Estudiosos do tema tal 

como Buytendijk (1958), Kierkegaard (2015) e Fogel (2010) investigam a dor e o 

sofrimento de modo a estabelecer distinções entre esses afetos.  

 



Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

24  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019 

Dor e sofrimento 

Segundo Silva e Goto (2017), Buytendijk foi um estudioso da Biologia, da 

Psicologia e da Psiquiatria que se apropriou da fenomenologia filosófica de Husserl para 

construir uma psicologia fenomenológica. Ele pretendia compreender os fenômenos da 

vida pelo método fenomenológico, acreditando que a vida não poderia ser aprendida pela 

explicação causal própria dos fatos biológicos. Silva e Goto apresentam nessa 

oportunidade as contribuições de Buytendijk sobre a dor e o sofrimento em uma 

perspectiva da psicologia fenomenológica em que:  

a dor está presente na vivência intencional do sofrimento. Por isso, tornou-se 
necessário diferenciar as sensações de dor do sofrimento da dor, porque o 
sofrimento se refere à pessoa como ato intencional, enquanto a sensação dolorosa 
pode permanecer independente do ato por ela fundamentado (p.153). 

No texto de Buytendijk (1958) sobre a dor, ele se refere ao modo como a sociedade 

moderna lida com a questão da dor. Diz Buytendijk (1958, p. 102): “O homem moderno 

considera a dor exclusivamente como um incômodo que como todo estado desagradável 

tem que ser combatida”. Este estudioso tenta mostrar como a lida com a dor que diz respeito 

ao sofrimento é um fenômeno que se constitui historicamente. Diz ele: “Quem chegou em 

um país onde não existe absolutamente nenhum auxílio médico sabe que a resignação ao 

destino, o encorajamento e a confiança dão mais satisfação interior que a possibilidade de 

chamar um médico a qualquer hora do dia” (p.103). Já o homem moderno revolta-se, irrita-

se com a dor, com a morte, com a velhice dentre outras coisas mais do que aqueles homens 

que não conheciam a ação técnica com todas as mazelas da vida. Essa revolta e 

ressentimento com a dor são características do sofrimento no homem moderno. 

Kierkegaard (1844/2015) também estabelece a diferença entre dor e sofrimento, 

apontando para uma diferença entre o modo como ela aparece na tragédia grega, em que 

a dor (consciência irrefletida) é maior que o sofrimento, e o modo que aparece na tragédia 

moderna, em que o sofrimento (dor da dor) é maior que a dor (p. 11). Com isso, 

Kierkegaard (2015) tenta por meio da tragédia de Sófocles denominada Antígona nos 

mostrar que a apresentação teatral da peça despertava em seus expectadores a dor, os 

quais, sem a mediação da reflexão, eram tomados pela atmosfera da dor. Já o homem 

moderno ao acompanhar a apresentação da sina de Antígona é tomado pelo sofrimento, 

na tentativa de encontrar um culpado para a dor. Há algo que se interpõe entre o sensível 

despertado pela trama e a interpretação do que acontece. A dor refere-se à tristeza, ao 

pesar, à pena; a dor da dor refere-se aos infortúnios que estamos passando, mas 



Dor, sofrimento e escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019  25 

acreditando que não deveríamos passar. Trata-se da revolta e da indignação pelo fato de 

nossa vontade e nosso controle não ter a soberania sobre aquilo que nos abarca.  

Na própria tragédia (SÓFOCLES, 2006), aparece tanto a dor de Antígona por toda 

a sua situação como também a revolta e a lamentação pela sua miséria. Podemos 

acompanhar a dor da heroína quando dilacerada com o fato de que seu irmão Polinices 

não seria sepultado. Antígona pede ajuda a sua irmã Ismene com a seguinte declaração: 

“Vê se tu podes compartilhar dos meus trabalhos e da minha dor” (p. 15). O sofrimento 

de Antígona ao modo da lamentação pode ser observado no seguinte trecho: 

 Acabas de ferir meu coração 

 Avivando-me as dores mais pungentes, 

 As aflições providas de meu pai 

 E as desgraças que pesam sobre nós, 

 A célebre família dos Labdácias. 

 Ah! Maldições do tálamo materno! 

 Ah! Conúbio incestuoso de meus pais, 

 Da qual nasci, desventurada filha! Maldita, sem esposo, parto agora 

 Para viver com eles. Irmão meu, 

 Irmão no infortúnio, embora eu viva, 

 Com tua morte me tiraste a vida (SÓFOCLES, 2006, p. 78). 

Na e pela dor emerge a nobreza de Antígona. Ao viver intensamente aquilo que a 

torna grande e forte, Antígona em sua trama torna-se nobre em sua dor. Diferentemente 

do homem moderno em que a dor o envergonha, uma vez que o torna frágil, vulnerável 

e, portanto, fracassado.   

Na tragédia a dor aparece como algo da ordem do inevitável; na 

modernidade evitar a dor ou justificá-la é a promessa da ciência e da religião, 

respectivamente. Foucault (2006) considera que os modernos, ao tratarem da  

tragédia, renegam a sua estrutura essencial em uma tentativa de estabelecer uma 

síntese reconciliadora dos elementos trágicos. Enquanto que no mundo grego 

trágico a experiência da dor não precisava de nenhuma justificativa; nos modernos, 

a dor sempre se justifica como consequência de algo que escapou ao controle. 

Segundo Foucault, esse movimento em direção à reconciliação e à promessa de 

tranquilidade encontra sua gênese na dialética tranquilizadora defendida por 

Sócrates. Como legado deixado pelo filósofo grego, os modernos continuam a se 

comportar em um ethos que renega a estrutura trágica.  



Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

26  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019 

Heidegger (2012), sem se ater ao esclarecimento da diferença entre a dor e 

sofrimento, não se cansa de apontar para o caráter finito, vulnerável e 

incontornável da existência como se referindo à dor.  Ele, em síntese, nos diz que 

o que faz viver também faz doer.  

Fogel (2010), com inspiração nos estudos de Nietzsche, estabelece a diferença 

entre dor e sofrimento, utilizando duas expressões: dor e dor da dor. Para Fogel, existir e 

dor são condições que se apresentam de forma inseparáveis. A dor é inerente à existência 

humana em todos os tempos, assim como em todas as suas etapas de vida. Há a dor física, 

como também outros sofrimentos relativos às perdas e às separações. Há a dor das 

obrigações e aprisionamentos cotidianos, o sofrimento das tentativas de conquistas que 

não se realizaram. Defende esse estudioso que ainda cabe pensar para além dessa dor e 

continua afirmando que a dor a que ele se refere não é apenas “a dor física: a dor de 

dentes, a do cálculo renal ou a da topada no pé da cama. Antes, é a dor do que o homem 

é, à medida que ele é necessidade de ação, de atividade; necessidade de fazer-se ou auto 

fazer-se, e, assim, cumprir-se como tempo e história” (FOGEL, 2010, orelha).  

Após ver aquilo que nos dizem os psicólogos e filósofos sobre a dor e o 

sofrimento, sigamos com a poesia. O que afinal ela tem a nos dizer? Fernando Pessoa 

(1915/2018) escreve:  

 Estou num daqueles dias em que nunca tive futuro 

 Há só um presente imóvel  

 com um muro de angústia em torno.  

 A margem de lá do rio nunca, 

 enquanto é a de lá, é a de cá;  

 e é esta a razão íntima de todo o meu sofrimento.  

 Há barcos para muitos portos,  

 mas nenhum para a vida não doer,  

 nem há desembarque onde se esqueça.  

 Tudo isto aconteceu há muito tempo,  

 mas a minha mágoa é mais antiga (s/p.). 

A poesia de Fernando Pessoa parece dizer: Viver dói. Existir dói. Pensar dói. A 

vida dói. Essa estrofe no mínimo é intrigante, mobiliza o desejo de pensar, de saber, de 

esclarecer. Surge então a questão: dor e sofrimento não são o mesmo? Ao tentar esclarecer 

que dor e sofrimento não são compreendidos como tendo o mesmo sentido, recorreremos 

ao que Fogel diz ao utilizar duas expressões: dor e dor da dor. Com relação à primeira 



Dor, sofrimento e escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019  27 

diz Kierkegaard referir-se à tristeza, pesar, pena; a segunda, afirma o filósofo 

dinamarquês que é o desespero, que nós denominamos sofrimento. Sofrimento pelo fato 

de estarmos atravessando momentos de infortúnios pelos quais consideramos que não 

deveríamos passar. Sofrimento é a doença do querer o que não se pode conquistar pela 

vontade. A primeira dor é aquela pela qual a criança é tomada quando algo a atinge, e a 

tristeza é infinitamente profunda. A segunda é aquela em que o adulto sofre não apenas 

com a dor mas também com o fato de que ele vive a dor. Esclarecemos que a primeira 

dor é o espinho na carne e a segunda, é a dor porque se tem o espinho. Trata-se da perda 

ou a marca de algo que acreditamos que deveria ser da ordem do imaculado.  

A dor é algo do qual o existente jamais pode se esquivar, aliás, quanto mais tenta, 

mais dói. A dor da dor é justamente aquela mais frequente no espaço da psicoterapia. 

Cabe ao psicólogo acompanhar aquele que é tomado pela dor e pelo sofrimento. E nesse 

acompanhar poder trazer a linguagem poética, de modo que o mais essencial possa 

aparecer, já que no mundo moderno a linguagem essencial encontra-se encoberta. E desse 

modo possa aparecer para aquele que quer se livrar definitivamente da dor, que esta é 

inevitável, e a luta insana na tentativa de escapar da dor é sofrimento, que finaliza quando 

se para de lutar passando a aceitar de uma vez por todas que vida e dor são inseparáveis.  

 

Dor, sofrimento e escuta clínica 

Em um Seminário realizado pelo IFEN (Instituto de Psicologia Fenomenológico- 

Existencial do Rio de Janeiro junto ao LAFEPE – Laboratório de Fenomenologia e 

Estudos em Psicologia Existencial/UERJ), em dezembro de 2014, o tema Psicopatologia 

e Literatura foi apresentado de modo a mostrar que na literatura, no caso, Dom Casmurro 

de Machado de Assis (1899/2008), a dor era tratada como algo pertinente à vida. Em 

Casmurro ficava claro o modo como ele recaíra na hybris. Assim, deslocando-se da 

patologização da vida caminhávamos no sentido de mostrar, por meio do conto, que vida 

é dor. Gilvan Fogel enalteceu a tarefa do psicólogo, afirmando que a filosofia não 

alcançava aquilo que a psicologia poderia alcançar, ou seja, a lida com a dor do outro.  

Por fim, ele desafiou a plateia de psicólogos com a seguinte questão: como afinal se dava 

a lida do psicólogo clínico com o sofrimento? Esse desafio tornou pertinente que nos 

atentássemos mais detalhadamente ao tema da dor e do sofrimento.  

  



Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

28  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019 

Para falarmos da dor e do sofrimento tal como aparecem no espaço da clínica 

psicológica, nós estabeleceremos como linha guia de nossas reflexões a experiência do 

luto. Brice (1991), psicólogo americano que sustenta suas teses na fenomenologia, 

apresenta o luto materno e suas expressões de dor e sofrimento concluindo que o luto 

materno é “um para sempre”, logo é algo da ordem do insuperável. Mas acrescenta o 

autor, que isso não quer dizer que seja algo da ordem do patológico, como defende, na 

maioria das vezes, a psicologia e a psiquiatria.  

Vale ressaltar que o modo como atuamos na clínica em um exercício de escuta e 

fala (FEIJOO, 2000) refere-se a uma forma específica de discurso que se dá nesse contexto. 

O diálogo analista-analisando apresenta características peculiares no que diz respeito à 

atenção cuidadosa, à paciência do analista, à comunicação indireta e, acima de tudo, o 

cuidado em não emitir posições pessoais, moralizantes e comprometidos com uma verdade 

seja ela da teoria, seja do senso comum. E ainda, tal escuta implica em poder ouvir no 

silêncio aquilo que o outro tem a dizer. A escuta clínica sabe aguardar e resguardar o 

acontecimento do outro. Nessa escuta, sabemos que precisamos ficar atentos à relação, pois 

é nessa que a medida da existência pode aparecer (FEIJOO, 2017). Na escuta clínica, 

sabemos que podemos aguardar a possibilidade de transformação daquele que busca no 

psicólogo clinico outra possibilidade frente àquilo que lhe vem ao seu encontro. 

Para esclarecer e tornar concreta a experiência da escuta clínica da dor e do 

sofrimento, mostraremos dois relatos de analisandas que trazem o modo como estão 

tomadas pelo luto de um ente querido. Ambas, ao falarem do acontecimento, choram 

copiosamente, intercalando aquilo que elas têm a contar com o choro. A primeira, a quem 

chamaremos de Rosa, iniciou o nosso encontro com as seguintes palavras: 

- Perdi meu noivo nesse último acidente de avião. Isso me deixou muito triste, 
triste mesmo. Sinto muita falta dele, a todo o momento me lembro das coisas que 
fazíamos juntos. Fico lembrando a última conversa, do último beijo, da última 
refeição que fizemos juntos e o último passeio. Antes de sair de casa, no dia do 
acidente, pedi que ele trocasse a lâmpada. Ele já estava saindo, mas voltou e 
rapidinho trocou a lâmpada. Essa cena é recorrente na minha memória e até nos 
meus sonhos. Enquanto ele trocava a lâmpada, combinamos o que faríamos no 
seu retorno. Chora e diz: 

- “Isso nunca mais vai acontecer”. Quando chegou o dia que ele retornaria da 
viagem, doeu muito, parecia que ele morrera pela segunda vez Era para ele estar 
de volta, mas ele não voltou. Dói a falta que sinto dele, dói mais ainda o fato de 
que ninguém me compreende. Tenho essa impressão, tudo que as pessoas me 
dizem talvez para me consolar, só piora a minha dor. As pessoas dizem coisas 
absurdas como: “Você é jovem, vai encontrar outra pessoa”, “essa situação vai 
passar e você vai retornar a sua vida”, “O luto dura seis meses, depois você vai 
melhorar”. Além disso, todos querem que eu tome remédio para dormir, para 



Dor, sofrimento e escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019  29 

parar de chorar e para ficar bem. E por mais que eu diga, eu não estou doente, não 
preciso de remédios, não tenho insônia, choro e acordo durante à noite porque 
tenho saudade. Sinceramente, eu não velo o porquê de tomar remédio. As pessoas 
pensam que eu me ressinto pelo fato de não mais concretizar o casamento, como 
se qualquer casamento fosse suprir a presença de Antônio. Esse tipo de 
comentário me faz mal, como disse, sinto-me incompreendida na minha dor. Não 
é casamento o que eu quero, não é um mero casamento que vai sanar o que sinto. 
Estou com saudades. 

Chora durante muito tempo. Depois, continua: 

- Às vezes, acontece algo em minha rotina e eu imediatamente penso “vou contar 
a Antônio”, imediatamente, eu me lembro de que não posso mais contar nada a 
ele, ele não está mais aqui. Dói a sua ausência. Outros dizem “O tempo é o melhor 
remédio, você vai ver”. Detesto ouvir isso, sinto-me incompreendida. Leio a 
mensagem como que dizendo “Você vai esquecer”. Eu não quero esquecer. 
Lembrar-me dele ao mesmo tempo em que dói o mantem próximo a mim. 
Procurei psicoterapia porque prefiro esse tratamento do que o psiquiátrico, penso 
que neste espaço, eu posso falar de tudo que me aconteceu e acontece sem que eu 
ouça que eu preciso parar de pensar na morte de Antônio. 

A segunda analisanda, a quem chamaremos de Flora, também traz o luto pela 

perda do noivo. Ela nos conta: 

- Perdi meu noivo em um acidente de trânsito, faltava uma semana para o nosso 
casamento. Tudo já estava pronto: vestido de noiva, festa, os convites todos 
distribuídos, muitos presentes recebidos. É muito triste não poder realizar um 
 sonho de tanto tempo. Sonho que desde muito pequena povoa meu 
pensamento. Tínhamos tudo planejado: viagem de lua de mel, filhos que teríamos 
em breve. Ele era bem mais velho e não queria esperar muito e eu estava de 
acordo. Eu também queria ter filhos ainda enquanto jovem. Agora, tudo isso 
acabou, nem casamento, nem lua de mel, nem filhos. Muito triste! 

Chora por muito tempo e depois continua:  

- Pergunto a todo o momento: “Por que isso tinha que acontecer logo comigo?” 
“Que mal eu fiz para merecer tamanho castigo?”. “Fiz sempre tudo direitinho, fui 
boa filha, boa namorada, companheira e esse é o pago que eu tenho?” (Chora por 
longo tempo). Já fui ao psiquiatra e ele me medicou, mas disse que eu não poderia 
prescindir da psicoterapia. Eu realmente acho que a psicoterapia não vai valer de 
nada, não vai trazer meu noivo de volta, vai? Já o remédio me ajuda a dormir, me 
acalma. Eu preciso mesmo é dos meus amigos, eles são a minha salvação, eles 
estão sempre comigo, me enchem de esperança, me distraem, me animam. 

O que podemos refletir sobre esses dois trechos das falas de duas analisandas? 

Quais são as evidências, videre, ou seja, o que aparece, como aparece, o que elas têm a 

dizer que se retrai naquilo que se mostra?  

  



Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

30  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019 

Precisamos primeiramente ver, escutar, sentir a própria experiência daquele que 

está frente a nós, psicoterapeutas. Para tanto precisamos ser tocados pela presença i-

mediata do outro. Deixar que a linguagem no espaço clínico se faça presente, e nós, 

psicoterapeuta, sejamos capazes de acompanhar compreensivamente, ou seja, apreender 

a realidade marcada pela experiência do aparecer; sem deixar de evocar a expressão da 

experiência. É preciso deixar que o sentido da experiência do outro se mostre no silêncio 

e se evidencie na linguagem. Para tanto, o analista precisa saber esperar, escutar para que 

o silêncio possibilite a repetição, a retomada enfim, a revitalização. 

Poderíamos arriscar dizer que em Rosa o que aparece é a dor, uma vez que não 

há lamentação, ela não pergunta por que logo comigo? Flora lamenta o casamento não 

realizado, os filhos que por agora não virão. Rosa quer viver intensamente a sua dor e 

sabe que o que aconteceu independe totalmente do seu querer. Ela não fala em frustração, 

fala em saudade; Flora vive o descompasso entre o que quer e o que pode, sofre pela 

frustração de seus projetos, julga-se não merecedora. 

Para finalizar, com Rosa a atuação clínica se dá no sentido de confirmarmos a sua 

dor, compreendê-la na sua dor e aguardar que da dor surja a possibilidade de uma outra 

possibilidade. Tentamos, em uma fala essencial, confirmar algo que ela já sabe em sua 

própria experiência em que ela Vê, Sente e Pensa a dor como algo do qual não pode se 

esquivar – aliás, quanto mais tenta, mais dói.  Por isso, cabe ao psicólogo estar próximo 

a Rosa, pacientemente, aguardando o seu pensar em voz alta a sua dor. Rosa fala da falta, 

saudade, amputação e vulnerabilidade. Cabe-nos sustentar o espaço da dor para que esta 

possa se mostrar em toda sua potência. E assim ao se perceber compreendida, ele possa 

ter um espaço para compartilhar a sua dor. Trata-se de um poder-querer que se faz escuta, 

obediência ao que o outro tem a dizer, no tempo e nos termos em que ela pode dizer. 

No encontro com Flora cabe também ao psicólogo acompanhar o que ela tem a 

dizer, para que ela possa romper os lações da ilusão, afinal, possa dar-se a saber, que a dor 

é inevitável; a luta insana na tentativa de escapar da dor é sofrimento, e que este se finaliza 

quando se para de lutar e se aceita que vida e dor são inseparáveis. Flora não aceita ter seus 

projetos interrompidos. Ela está tomada pelo ressentimento, pela indignação, frustração e 

fala de tudo isso por meio a lamentação. Temos aqui um espaço clínico em que o dizer do 

clínico é um exercício de despertar daquilo que se encontra adormecido. Trata-se daquilo 

que Rosa estava habituada, totalmente tomada pelo dever ser idealizado na cotidianidade 

mediana. O querer de Flora é uma vontade que se enxerga soberana, e ela não se entrega, 

não se escuta na obediência. É preciso evocar a experiência da escuta, da entrega ao seu 



Dor, sofrimento e escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019  31 

destino. Tudo isso por meio da interpretação que como diz Heidegger (2001) é a arte do 

bem perguntar. É preciso que Flora aprenda a ver, como nos ensina Fogel (2017): 

 

Este saber ver, o puro ou simples sentir... é a própria coisa que põe e expõe... Para 
tanto, porém, é preciso não ter a alma vestida. Na verdade, trata-se de não tê-la 
vestida demais. O demais, que veste a alma é a cultura, o saber, a informação, as 
teorias e interpretações já vigentes ou propostas – é preciso não ter sobrecargas de 
interpretações (p.104). 

Por fim, nas duas situações clínicas, a atitude do psicólogo requer a conquista do 

poder estar em paciência, na escuta, na obediência daquilo que o outro tem a dizer. E 

nesse exercício de escuta e paciência, poder abrir uma atmosfera em que o analisando 

possa entregar-se à existência e em paciência poder deixar aparecer o que afinal o toma, 

o desola, o desespera. 

Sobre a paciência, Ferro (2007) comenta a seguinte passagem dos Discursos 

Edificantes em Diversos espíritos:  

Mas o que é então paciência? Não é precisamente a coragem que livremente aceita 
o sofrimento que não pode ser evitado? O inevitável é justamente aquilo que quer 
quebrar a coragem. Há naquele mesmo que sofre a resistência traidora que se alia 
ao terror do inevitável e, unidos querem esmagá-lo. Mas apesar disso, a paciência 
conforma-se com o sofrimento e, por meio disso, conforma-se livremente com o 
sofrimento inevitável (p. 38). 

Ferro (2007) afirma pela coragem, o homem frente ao inevitável deixa-se livremente 

aprisionar. Em paciência, o homem livre deixa-se livremente aceitar o sofrimento.  

Defendemos a tese de que aquilo que nos chega aos consultórios de psicologia, na 

maioria das vezes, é o sofrimento pela não aceitação daquilo que de algum modo macula uma 

determinada existência. Ainda, na maioria das vezes, aquele que procura a clínica psicológica 

quer a saída da dor – e é justamente querer sair da dor, da finitude, do incontornável e não 

poder sair dessas situações pelas suas próprias forças que se constitui em sofrimento.  

 

Considerações finais 

Outra vez, buscaremos a Kierkegaard (1843/2001) para uma orientação sobre o que 

fazer e como fazer clínica. Diz o filósofo que é preciso que aquele que quer ajudar o outro 

a sair da ilusão se aproprie da adição, de um diferencial. Ele deve para isso, no mínimo, 

acompanhar as determinações de seu mundo, saber delas para assim poder afastar-se 

daquilo que tenta iludi-lo. Seria algo como não se deixar encantar pelo canto da sereia. E 

como saber daquilo que encanta, conduz, leva a uma cadência dada pela impessoalidade?   



Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

32  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019 

É nesse aspecto que precisamos andar lado a lado com a filosofia. Kierkegaard, 

Heidegger, Foucault dentre outros. Eles nos ajudam sobre como podemos pensar, 

meditar, enfim demorar-nos nas coisas que nos vem ao encontro. Caminhamos lado a 

lado com Kierkegaard (1844/2001) para poder conquistar o ser livre em paciência, e assim 

abrir um espaço para a conquista do si mesmo em sua situação de vulnerabilidade. Em 

paciência o clínico pode conquistar a si mesmo, abrindo um espaço para que o outro 

também possa se conquistar. Caminhemos com Heidegger (1959) para podermos saber 

mais sobre a serenidade, ou seja, poder estar no mundo sem ser dele. Saber daquilo que 

nos determina, podendo dar um passo atrás. E ainda no filósofo alemão podermos 

compreender aquilo que ele nos diz sobre experiência de sentido (HEIDEGGER, 2012). 

Paciência e serenidade, a serem conquistadas, dizem respeito à arte do demorar-se. Ao 

demorarmo-nos já nos afastamos do ritmo acelerado, do excesso de produtividade, 

podendo deixar que a medida de cada existir possa aparecer. Como coração simples 

singelo (FOGEL, 1998) dar tempo para a recordação, dar tempo ao tempo, dar tempo à 

existência que no final das contas é tempo. Para poder ainda nos afinar mais à arte da 

escuta àquilo que o outro tem a nos dizer, aprendendo a tarefa de nos concentrarmos com 

desprendimento, como o que nos ensina Herrigel (2011) quando se refere a arte 

cavalheiresca do arqueiro Zen.  

Kierkegaard na sua publicação de 1842, intitulada Repetição (2009), refere-se à 

experiência de Jó e a do poeta estético para nos mostrar a possibilidade do recomeço, em 

um exercício na e a partir da experiência. Ambos, afetados pelo luto, pela perda e pela 

dor, poder retomar a vida de outro modo – isso quer dizer, ter fé no que virá. 

Paciência, serenidade e escuta frente à dor, ao sofrimento, à inquietação, à 

indecisão daquele que busca o clínico é o modo de atuação daquele que tem como ofício 

a arte de escutar na própria relação - experiência.  

 

  



Dor, sofrimento e escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019  33 

Referências 

ASSIS, Machado de. “Dom Casmurro”. Em: Machado de Assis: Obra completa em 
quatro volumes. Rio de Janeiro: Aguilar, 2008. (Original publicado em 1899). 

BRICE, Charles W. What forever means: an empirical existential-phenomenological 
investigation of maternal mourning. Journal of Phenomenological Psychology, v. 22, n. 
1, p. 16–38, 1991.  

BUYTENDIJK, Frederik Jacobus Johannes. El dolor. Madrid: Revista del Occidente, 
1958.  

FEIJOO, Ana Maria Lopez Calvo de. A escuta e a fala em psicoterapia: uma perspectiva 
fenomenológico-existencial. São Paulo: Vetor, 2000.  

FEIJOO, Ana Maria Lopez Calvo de. Existência & Psicoterapia: da psicologia sem objeto 
ao saber-fazer em psicologia clínica. Rio de Janeiro: IFEN, 2017.  

FERRO, Nuno. S. Kierkegaard: adquirir a sua alma em paciência (dos Três Discursos 
Edificantes, de 1843). Lisboa: Assírio e Alvim, 2007.  

FOGEL, Gilvan. O Homem Doente do Homem e a Transfiguração da Dor: Uma Leitura 
de Da visão e do enigma em Assim falava Zaratustra, de Frederico Nietzsche. 2. ed. Rio 
de Janeiro: Mauad, 2010.  

FOGEL, Gilvan. O desaprendizado do símbolo: ou da experiência da linguagem. Rio de 
Janeiro: Mauad, 2017.  

FOGEL, Gilvan. Da solidão perfeita. Rio de Janeiro, Petrópolis: Vozes, 1998. 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Tradução Márcio Alves Da Fonseca; 
Salma Tannus Muchail. São Paulo: Martins Fontes, 2006.  

HAN, Byung-Chu. Sociedade do cansaço. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2017.  

HEIDEGGER, Martin. Ensaios e Conferências. Tradução Emanuel Carneiro Leão; 
Gilvan Fogel; Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2012 

HEIDEGGER, Martin. (2001). Seminários de Zollikon. (Maria de Fátima Prado, Trad). 
Petrópolis: Vozes. 

HEIDEGGER, Martin. Serenidade. Tradução Maria Madalena Andrade; Olga Santos. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1959.  

HERRIGEL, Eugen. A arte cavalheiresca do arqueiro Zen. Tradução J. C. Ismael. São 
Paulo: Pensamento, 2011. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Quatro discursos edificantes de 1843. Tradução e 
Edição Henri Nicolay Levinspuhl, 2001. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Dois discursos edificantes de 1844. Tradução e Edição 
Henri Nicolay Levinspuhl, 2001. 



Ana Maria Lopez Calvo de Feijoo 

34  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 22-34, jan./abr. 2019 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. De la tragedia. Tradução Julia López Zavalía. Buenos 
Aires: Quadrata, 2015. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. A repetição. Lisboa: Relógio D’Água, 2009.  

PESSOA, Fernando. “Dói-me a vida aos poucos, 1915”. Disponível em: 
<http://www.citador.pt/textos/doime-a-vida-aos-poucos-fernando-pessoa>. Acesso em: 
31 jul. 2018. 

SILVA, Marília Zampieri; GOTO, Tommy Akira. “Aportes de uma psicologia 
fenomenológica da dor e do sofrimento”. Em FEIJOO e LESSA. Fenomenologia e 
práticas clínicas II . Rio de Janeiro: IFEN: 2017 

SÓFOCLES. Antígona. Tradução Domingos Paschoal Cegalla. Rio de Janeiro: Difel, 
2006.  

 

Recebido em: 7 de julho de 2018 

Aceito em: 29 de julho de 2018 

http://www.citador.pt/textos/doime-a-vida-aos-poucos-fernando-pessoa


Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019. 

MICHEL HENRY: A FENOMENALIDADE DA VIDA A PARTIR DOS 

PRESSUPOSTOS DE HUSSERL E DE HEIDEGGER E APORTES À CLÍNICA 

 

Andrés Eduardo Aguirre Antúnez* 

Julio César Menéndez Acúrio** 

José Tomás Ossa Acharán*** 

Erika Rodrigues Colombo**** 

 

Resumo 

A fenomenologia da vida, em Michel Henry, considera que a fenomenologia tradicional deixa na 

indeterminação os seus próprios pressupostos. Partindo de algumas das instalações de Nathan 

Sawaya – o grito, autorretrato, a música, o saxofone – que fizeram parte da exposição The Art of 

the Brick - 2016, mostraremos como é que Henry levanta essa indeterminação para em seguida 

mostrarmos a sua operacionalidade na clínica. A vida em seu aparecer originário revela-se como 

aquilo em que vivemos. É para esta vida que vivemos que a obra de Nathan Sawaya nos remete 

a nós mesmos como: eu sou o meu grito, eu sou esta dilaceração, eu sou a música que canto, eu 

sou o instrumento que toco. É à luz desse sentir que serão avaliadas as possibilidades de uma 

psicologia clínica a partir da fenomenalidade da afeção da vida que nos é dado sentir. 

Palavras-chave: fenomenologia da vida, psicologia clínica, relação, comunidade, Legos. 

  

                                                 
* Psicólogo. Professor Livre-Docente do Departamento de Psicologia Clínica e Vice-Diretor do Instituto de 
Psicologia, Universidade de São Paulo. Membro do GT Fenomenologia, Saúde e Processos Psicológicos – 
ANPEPP. Co-coordenador do Núcleo de Pesquisas e Laboratório Prosopon. Líder do Círculo 
fenomenológico da vida e da clínica. Coordenador do Escritório de Saúde Mental da USP. Endereço 
Institucional: Av. Professor Mello Moraes, 1.721 – Cidade Universitária, São Paulo/SP – CEP: 05508-030. 
E-mail: antunez@usp.br  
** Psiquiatra. Faculdade de Ciências Médicas da Santa Casa de São Paulo. Membro do Núcleo de Pesquisa 
e Laboratório Prosopon. Endereço Institucional: Rua Doutor Cesário Motta Júnior, 61 - Vila Buarque, São 
Paulo - SP, CEP: 01221-020. E-mail: dr.julioacurio@gmail.com  
*** Psicólogo. Doutorando do Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica, Instituto de Psicologia, 
Universidade de São Paulo. Bolsista CAPES. Membro do Núcleo de Pesquisa e Laboratório Prosopon. 
Endereço Institucional: Av. Professor Mello Moraes, 1.721 – Cidade Universitária, São Paulo/SP – CEP: 
05508-030. E-mail: tomas.ossa@usp.br  
**** Psicóloga. Mestre em Psicologia Clínica pelo Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica, 
Instituto de Psicologia, Universidade de São Paulo. Bolsista CAPES. Membro do Núcleo de Pesquisa e 
Laboratório Prosopon. Endereço Institucional: Av. Professor Mello Moraes, 1.721 – Cidade Universitária, 
São Paulo/SP – CEP: 05508-030. E-mail: erika.colombo@usp.br  

mailto:antunez@usp.br
mailto:dr.julioacurio@gmail.com
mailto:tomas.ossa@usp.br
mailto:erika.colombo@usp.br


Andrés Eduardo Aguirre Antúnez; Julio César Menéndez Acúrio; José Tomás Ossa Acharán; Erika Rodrigues Colombo 

36   Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019 

MICHEL HENRY: THE PHENOMENALITY OF LIFE FROM THE ASSUMPTIONS 

OF HUSSERL AND HEIDEGGER AND CLINICAL CONTRIBUTIONS  

Abstract 

The Phenomenology of Life, of Michel Henry, considers that the traditional phenomenology leaves 

indeterminate its own assumptions. Departing from some of Nathan Sawaya's installation – The 

Scream, Self Portrait, Sing, The Saxophone – that were part of the exhibition The Art of the Brick – 

2016, we will show how Henry raises this indeterminacy to then show its operability in the 

psychological clinic. Life in its primary emergence reveals itself as what we live in. It’s for this life we 

live that the work of Nathan Sawaya reminds us of ourselves as: I am my cry, I am this tearing, I am 

the song I sing, I am the instrument I play. It’s in the light of this feeling that will be evaluated the 

possibilities of a clinical psychology from the phenomenal affection of life which we are given to feel. 

Keywords: Phenomenology of Life, clinical psychology, relationship, community, Legos. 

 

Introdução 

A fenomenologia da vida, em Michel Henry, considera que a fenomenologia 

tradicional, leia-se Husserl e de Heidegger, deixa na indeterminação os seus próprios 

pressupostos: à fenomenolidade de um como do outro escapa a fenomenalidade do aparecer 

dos próprios fenômenos porquanto esta se manifesta na pura imanência de seu advir cujo 

processo antecede e escapa a qualquer transposição para outro âmbito de manifestação que 

não seja o advir a si mesmo do fenômeno. Se esta tese de Henry foi susceptível das mais 

diversas críticas também abriu um vasto campo de investigações no âmbito da 

fenomenologia que fazem todo o sentido na prática clínica. Para a primeira parte deste 

nosso artigo analisaremos os parágrafos 1 a 5 da obra Encarnação; a partir da obra O filho 

do rei mostraremos a operacionalidade da fenomenologia da vida nas práticas clínicas. 

Partindo de algumas das instalações Nathan Sawaya – O grito, autorretrato, a música, 

o saxofone – que fizeram parte da exposição que ocorreu  na Oca do Parque do Ibirapuera 

em 2016, mostraremos como é que Michel Henry levanta essa indeterminação em Husserl e 

em Heidegger para de seguida mostrar a sua operacionalidade na refundação da psicoterapia.  

No 1º parágrafo da obra Encarnação vemos que o verdadeiro objeto da 

fenomenologia não é precisamente o fenômeno, o que aparece, mas o ato de aparecer e é 

esse objeto próprio da fenomenologia que a diferencia de todas as outras ciências (HENRY, 

2014). Ou seja, se considerarmos o fenômeno angústia, mais do que a atender à angústia 

em si mesma (fenômeno já aparecido, presente a mim) será importante atender ao modo 



Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e de Heidegger e aportes à clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019  37 

como ela aparece. E na Encarnação a angústia aparece sempre ligada a uma possibilidade: 

a possibilidade de poder tocar ou não a mão do amante tocando a sua vida; a possibilidade 

de cair num abismo. E a possibilidade está sempre ligada a uma ação que posso ou não 

efetivar. Assim abre-se um campo novo e infinito de investigação e que consiste em 

compreender o modo como advêm a nosso viver sentimentos não apenas de angústia, mas 

também de prazer, de temor, de desespero, pois eles constituem-nos tão intimamente que 

não temos como nos libertar deles senão entrar no enredo da sua modalização afetiva. Mas 

para isso precisamos compreender o modo como esses sentimentos aparecem eles mesmos 

com ou sem nosso consentimento. E é por isso que segundo Henry:  

Por mais decisivo que seja, o trajeto que levou a fenomenologia, através das 
análises prestigiosas de Husserl e de Heidegger, ao fenômeno mais originário 
da verdade só nos coloca diante de um problema. Que o puro aparecer, que a 
manifestação pura, que a fenomenologia pura seja a condição de todo 
fenômeno possível – situação em que se mostra a nós e fora da qual nada se 
pode mostrar, de forma que não haveria nenhum fenômeno de nenhum tipo -, 
isso coloca sem dúvida esse aparecer no centro da reflexão fenomenológica 
como seu tema único ou seu verdadeiro objeto, mas ainda não diz de forma 
alguma em que consiste esse puro aparecer1.” Mais à frente Henry afirma: “O 
aparecimento, a verdade, ou seu fenômeno originário, a manifestação, a 
revelação, a fenomenalidade são afirmadas sem que se diga em que consistem, 
sem que o problema seja posto. As pressuposições da fenomenologia 
permanecem totalmente indeterminadas (HENRY, 2014, p.42-43).  

Se transpusermos esta questão do puro aparecer para as esculturas de Sawaya, 

veremos que o que ele quer dizer não é que as esculturas não existiam antes de as 

conhecermos, mas que o aparecer do grito se identifica de tal forma com a pessoa a quem 

ele aparece que a escultura aparece como sendo o próprio grito. Aparecer é ser. E quando 

olho a escultura o que eu vejo é o grito. É isso que me toca, me afeta, é isso que me 

comunica. Não é o ser escultura como brinquedo ou móbile. Para Henry, “o aparecer é tudo, 

o ser é nada. Ou melhor, o ser não é senão porque o aparecer aparece e na medida em que 

o faz” (HENRY, 2014, p.46). Aparece na medida em que se efetiva em seu viver, ou em 

seu advir a si mesmo. O aparecer funda o ser, o poder é do aparecer. A importância disso 

                                                 
1 “Si décisif soit-til, le trajet qui a conduit la phénoménologie, à travers les analyses prestigieuses de Husserl 
et de Heidegger, au phénomène lus plus originaire de la vérité d enous place encore qu’en présence d’un 
probleme. Que l’apparaître pur, que la manifestation purê, que la phénoménalité purê soit la condition de 
tout phénomène possible – ce en quoi il se montre à nous et en dehors de quoi rien ne peut se montrer, en 
sorte qu’il n’y aurait aucun phénomène d’aucune sorte-, cela place sans doute cet apparaître au coeur de la 
réflexion phénoménologique comme son thème unique ou son véritable objet, mais ne dit encore en aucune 
façon en quo ice pur apparaître consiste” (Henry, 2000, p.38). A tradução “situação em que” não 
corresponde ao original: aquilo pelo qual o fenômeno se mostra a nós e fora do qual nada pode mostrar-se; 
Traduzir situação por aquilo fica melhor, pois aquilo não é apenas uma situação que se mostra – o 
sentimento de angústia é um sentimento e isso não é o mesmo que situação. 



Andrés Eduardo Aguirre Antúnez; Julio César Menéndez Acúrio; José Tomás Ossa Acharán; Erika Rodrigues Colombo 

38   Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019 

decorre de colocar a fenomenologia antes da ontologia para assinalar-lhe um fundamento 

seguro. A fraqueza e limite desse princípio é “sua indeterminação fenomenológica 

profunda” (HENRY, 2000, p.47), ou seja, nomear o aparecer sem dizer em que consiste. 

E no segundo parágrafo Henry mostra como é que essa indeterminação se estende 

dos pressupostos aos “princípios da fenomenologia”. Henry retoma da fenomenologia 

histórica “A tanta aparência, tanto ser”, de Husserl (Escola de Marburg) e para escapar 

da dupla significação do termo aparência: o conteúdo do que aparece ou o aparecer 

enquanto tal, Henry formula um princípio que escapa dessas ambiguidades e afirma: “A 

tanto aparecer, tanto ser” (HENRY, 2000, p.45). E aproxima da visão do senso comum, 

que vê o ser e em seguida o aparecer, as coisas são e aparecem.  

Do princípio da fenomenologia ‘ir às coisas mesmas’, Henry mostra que o que nos 

permite ir direto às coisas mesmas ou a via que conduz ao aparecer enquanto tal é o 

próprio em seu autoaparecer. Então o autoaparecer das esculturas trá-las a mim. Ou como 

diz Henry é o próprio aparecer enquanto aparece por si mesmo e em si mesmo, em seu 

autoaparecer que é a via de acesso às coisas, à obra de arte.  

Uma pergunta precisa indica a posição metodológica de Michel Henry: “Qual é a 

necessidade de um método para ir ao aparecer e conhecê-lo, se é o próprio aparecer que 

vem para nós e se faz conhecer por si mesmo?” (HENRY, 2014, p.49). A escultura e o 

paciente diante de nós autoaparecem (isto é, afetam-nos) em nós e assim se fazem conhecer 

por si mesmos! Não estamos submetidos de imediato ao pensamento sobre uma coisa seja 

ela escultura ou outra, mas ao autoaparecer ou autoafecção em nós do outro (escultura ou 

paciente). Será então a este autoaparecer que a clínica precisa de prestar atenção. 

No terceiro parágrafo Henry se refere ao preconceito oculto das pressuposições da 

fenomenologia de Husserl, a redução de todo “aparecer” ao aparecer do mundo. Henry se 

atém à fenomenalidade da intencionalidade e questiona a mesma, não a negando, mas 

procurando saber se existiria outro tipo de revelação além do fazer ver da intencionalidade 

dirigida ao exterior ou, em suas palavras, se existiria “uma revelação cuja fenomenalidade 

já não seria a do “lá fora”, desse pré-plano de luz que é o mundo?” (HENRY, 2014, p.58) 

Henry mostra que não há resposta a essa questão na fenomenologia de Husserl e 

percebe que há “uma crise de extrema gravidade” (HENRY, 2014, p.58), nessa falta de 

resposta que não é imputável apenas a Husserl, mas à própria filosofia ocidental desde a 

Grécia. Reduzir o conhecer a uma mostração que põe tudo fora de si para assim se dar a 

ver. Para Henry conhecer é diferente de ver: “Quem já viu sua própria visão?” Nesse 

sentido, a visão não se vê, sentimo-nos ver. A crítica ao pensamento ocidental é ter 



Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e de Heidegger e aportes à clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019  39 

colocado a representação abstrata em primeiro plano, de modo que Michel Henry coloca 

em primeiro plano justamente a autoafecção de si, a afetividade, a vida nos afetando na 

essência e invisibilidade. Daí a não-intencionalidade da vida, cuja intencionalidade é um 

modo da vida se manifestar. 

A intencionalidade tem para Henry um caráter redutor, por isso questiona se nossas 

experiências se deixariam encerrar no conhecimento que se confia ao ver e ao que nele é 

visto. Ou seja, se as nossas experiências não seriam, assim, apenas experiências teóricas. E 

que dizer de um saber ou conhecimento que pode nascer em nós, numa autoafecção que 

não é teórica, mas que é uma vivência, um sentimento, um afetar-se a partir de si diante do 

outro, da escultura, da arte, do paciente e de qualquer objeto do mundo? Para Henry este 

âmbito de fenomenalidade não pode ser esquecido como tem sido desde a Grécia. 

Já a crise da fenomenalidade em Heidegger é vista no parágrafo 4 da obra 

Encarnação. Nele lemos que o aparecer do mundo designa a vinda do próprio mundo, de 

tudo que vem do exterior, quando surge a luz ou toda visibilização do horizonte, numa 

exteriorização da exterioridade enquanto tal, sendo essa, para Heidegger e no dizer de 

Henry uma fenomenalidade pura (HENRY, 2014, p.59).  

Transpondo para a fenomenalidade da escultura de LEGO, diríamos que, em 

Heidegger, quando olho a escultura remeto em um primeiro momento a obra ao seu 

criador. Em Henry diria que eu sou apanhado pelo próprio grito e que essa 

fenomenalidade originária é originariamente estética; é uma instalação do próprio grito 

em meu viver. Este ser com os outros é originariamente afetivo, dá-se antes que eu possa 

orientar o meu olhar sobre ele, antes de debruçar-me sobre o afeto. E a Clínica só será 

possível se houver essa possibilidade de se ser afetado pela vivência do outro como se é 

pelo grito de Sawaya. Não é que eu viva o grito do escultor, o que eu experiencio é que o 

outro está a vivenciar um grito, ainda que eu não vivencie o seu grito.  

E o tempo em que vivencio o grito não se processa como um contínuo passar do 

presente ao passado e ao futuro, como em Husserl, nem mesmo se processa, como em 

Heidegger, na temporalização da temporalidade. Deslizar por entre os fenômenos ou 

fazê-los entrar na temporalidade do tempo é diferente de entrar no enredo afetivo da 

vivência do grito e do desejo de mudança. Quando eu olho o grito e sou apanhado, afetado 

pelo grito, já houve mudança afetiva em mim; uma mudança irredutível a esses processos 

de temporalização do vivido. E é essa mudança afetiva que será vivida de modo imediato 

pelo paciente quando sente que seu grito ecoou em mim. A fenomenalidade da relação 

acontece como pathos, não no deslizar das fases da temporalidade estática. É importante 



Andrés Eduardo Aguirre Antúnez; Julio César Menéndez Acúrio; José Tomás Ossa Acharán; Erika Rodrigues Colombo 

40   Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019 

o clínico atender a essa dimensão da fenomenalidade do fenômeno: a fenomenalidade do 

seu aparecer originário enquanto aparecer afetivo. A narrativa do pathos e o eco que ela 

tem no outro é já mudança!  

Como tantas crianças, Nathan Sawaya brincava com LEGO desde cedo, construindo 

casas, carros, animais. Mas, ao contrário da maioria delas, nunca parou de brincar com as já 

famosas peças, buscando, com determinação, criar formas e estruturas cada vez mais 

originais. Ele transformava os modestos tijolinhos de LEGO em material de arte, e criou obras 

que inspiram emoções, do assombro à admiração até o riso ou medo (LIL, 2016). 

Retornando a Henry, as emoções vivem-se na fenomenalidade da carne, distinta 

da visibilidade da fenomenologia do corpo. A primeira tese da fenomenalidade da carne 

é “que nenhuma carne é susceptível de aparecer no aparecer do mundo” (HENRY, 2014, 

p.62), a carne do Si é a vida que brota em nossa autoafeção e nos faz movimentarmos. 

As mudanças são mudanças no sentir; e só pode sentir um corpo dotado de 

sentidos. A esse sentir a fenomenologia chama “carne” para diferenciar do corpo objeto; 

Florinda Martins chama“corpo vivo” (MARTINS, 2006) a esse corpo que lhe permite 

experienciar-se na sua absoluta dignidade. “É pelo aparecer e tão só na medida em que o 

aparecer aparece que o que quer que seja é suscetível de ser. Nisso consiste a precedência 

da fenomenologia sobre a ontologia” (HENRY, 2014, p.64). Henry não exclui a 

reciprocidade de ser e aparecer. 

 No quinto parágrafo, Henry mostra que as ciências humanas usaram a linguagem 

como objeto de sua reflexão (linguística, crítica literária...). E são conhecidas as questões 

em torno da linguagem no âmbito da fenomenologia. Para Henry fenomenalidade e logos 

é uma mesma coisa. Henry (2014, p.66) afirma:  

Depois de termos estabelecido como tal aparecer difere de tudo o que se 
mostra nele, constatamos sua impotência ontológica de fundo – sua 
incapacidade para pôr no ser aquilo que ele dá a aparecer. Ele descobre o ente, 
dizia Heidegger, mas não o cria.  

Mas a partir de Michel Henry e Florinda Martins, podemos pensar a criação e 

transformação da vida: se eu sou o grito e se eu sou a clave musical ou se eu sinto que o 

outro é grito ou é clave musical é porque a vida só é comunicável pelo afeto. E apenas 

essa comunicação é geradora ou transformadora ou criadora - e nós somos essa obra de 

arte. A passagem do grito à tonalidade musical é uma passagem pela sensibilidade, pela 

estética. O mesmo ocorre em uma sessão psicoterapêutica. Quando estamos abertos às 

inúmeras expressões do outro, por exemplo, em sua aflição, eu sou essa aflição e sinto 

que o outro tem sua aflição é porque me comunica facetas de sua vida e as recebo via 



Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e de Heidegger e aportes à clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019  41 

sensibilidade às suas afeções. Essa ação, por si só, é transformadora, pois o terapeuta 

acolherá, processará e doará uma intervenção, em gesto e/ou em linguagem oral, como 

um retorno de vida a vida do outro. 

A manifestação do horizonte só me permite deslizar pelas coisas, não as cria. 

Toma-as como se fosse aos pedaços: a escultura reenvia ao escultor, aos LEGOS. Em 

tempos diferenciados, o grito remete à ressonância afetiva que a vida do grito teve em 

mim. Significa que eu, a minha vida, ainda que minha está em comunicação, pelo afeto 

com a vivência dolorosa daquele que está dilacerado pelo grito. Esta instalação (as 

esculturas são esteticamente instalações) da vida no paciente e depois em mim é criação 

originária, criatividade primordial – o nosso corpo é obra de arte – Marcelline diz ao filho 

do rei, José: “Você era como uma obra de arte, José, a aparência do que se dá através de 

suas formas perfeitas, eras a imagem do que acreditávamos e a certeza de nosso ser” 

(HENRY, 2014, p.219). E é essa criatividade originária que o escultor toma como 

importante para a sua própria criação.  

O escultor muda ele próprio ao esculpir; Nathan Sawaya até mudou de profissão: 

cursou Direito na Universidade de Nova York, trabalhou como advogado e após vários 

anos lidando com muito dinheiro, advindos de fusões e aquisições de empresas, Nathan 

percebeu que preferia sentar-se no chão para construir obras de arte a ficar na mesa de 

reuniões negociando contratos. Assim, abandona o mundo jurídico e toma uma decisão, 

abraçar a carreira de artista (LIL, 2016). 

Se pensarmos que cada paciente nos traz em sua narrativa uma polifonia e vários 

objetos do mundo como poemas veremos como se encarnam esses poemas. De contrário 

eles vagueiam sem densidade em um mundo ideal. Como diz Henry (HENRY, 2014, 

p.68) “apesar de aparecerem, elas [as palavras do poeta] permanecem privadas de 

realidade. O princípio da fenomenologia diz-se agora: “A tanto aparecer, tanta 

irrealidade”. A realidade que a linguagem traz pode ser tal como pode ser o poema, 

ilusória, ideal. E é nesse sentido que, de acordo com Henry, a linguagem é um revelador, 

mas “não há necessidade dela para desvendar uma carência que se enraíza na estrutura 

fenomenológica do próprio mundo” (HENRY, 2014, p.68). Poderíamos dizer que a 

linguagem encarnada não desvela nada, ela é. 

Michel Henry desenvolve a experiência do outro numa fenomenologia da vida no 

parágrafo 47 da Encarnação. Mas antes de entrarmos nesta questão retomemos em síntese 

as questões atrás analisadas: 1-) a pressuposição fenomenológica do pensamento e da 

intencionalidade para Henry é a “Arquirevelação na Arquipassibilidade de um páthos 



Andrés Eduardo Aguirre Antúnez; Julio César Menéndez Acúrio; José Tomás Ossa Acharán; Erika Rodrigues Colombo 

42   Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019 

invisível” e portanto é a fenomenalidade desse pressuposto que é preciso atender 

(HENRY, 2014, p.347); 2-) a linguagem da aparência ganha densidade no Logos da vida 

ou na narrativa do pathos; 3-) o mesmo ocorre com o corpo que, na vida, deixa de ser 

corpo mundano para ser carne vivente; 4-) foi na fenomenalidade da vida que o trabalho 

do terapeuta pode acompanhar a corpopropriação daquilo que em seus pacientes aparecia 

como corpos desencarnados. Ora se até agora a carne vivente advém da vida “segundo o 

modo originário de fenomenalização próprio desta” vejamos agora como se dá também 

“o mesmo em relação à experiência do outro” (HENRY, 2014, p.347). 

É possível que pessoas tão diferentes quanto um terapeuta e um paciente sejam 

capazes de se entenderem e de se comunicarem mutuamente se elas forem habitadas por 

uma mesma Razão (HENRY, 2014, p.347). Mas o que é ser habitado por uma mesma 

Razão? Que Razão é esta que dá razão ao ser-com? 

O Da-sein é, em Heidegger, um “estar-com”. E Henry (2014, p.349) está de acordo 

que “não é porque, de fato, estamos com alguém, ou com muitos, que somos esse “estar-

com”. O estar-com precede o estarmos sós ou com os outros. A solidão, por exemplo, só 

é possível sobre o fundo desse “estar-com”, como modalidade privativa deste. Jamais 

poderíamos sentir-nos sós se o outro não viesse a nos faltar, e jamais ele poderia faltar-

nos se nós não estivéssemos primitivamente com ele” (HENRY, 2014, p.349). 

Mas para Henry “o outro é o que eu próprio sou: outro eu” (2014, p.352). E o “Eu” 

é um experimentar-se a si mesmo ou uma ipseidade original que advém a si “na vinda a 

si mesma da vida em sua autorevelação patética – jamais na exterioridade de uma Ek-

stase” ou de um ser-aí sem espessura ou interioridade. É difícil para nós olharmos para o 

universo como se ele não tivesse “nervura”! Uma expressão que ecoa a “membrura” do 

real de Merleau-Ponty e que vai no sentido da busca da vida daquilo que o horizonte ek-

stático perde. Ver as coisas numa exterioridade absoluta é perdê-las completamente. Ou 

no dizer de Marilena Chauí é perder a sua nervura: a nervura do real (CHAUÍ, 2016). 

Para Henry a “nervura do real” é pathos. E apenas pathos é originariamente ser-com. 

Chauí (2016) recupera Espinosa e Michel Henry começa a dialogar com Espinosa 

(1943). Para eles o corpo é corpo vivo, não faz qualquer sentido corpo objeto, nem faz 

sentido para o meu corpo nem para qualquer corpo. Daí a dificuldade em entender o 

absurdo da abstração da vida do corpo ou de qualquer corpo, para ver apenas a 

exterioridade. Se não houver corpo – com nervura - não pode haver a película transparente 

da exterioridade do corpo. 



Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e de Heidegger e aportes à clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019  43 

E é na busca da densidade da nervura do real, para lá da transparência da película, 

que Henry inverte o “aparecer do mundo” pela “autorevelação da Vida2” (HENRY, 2014, 

p.353). Adiante afirma que “Toda relação de um Si com outro Si requer como ponto de 

partida não esse próprio Si, um eu – o meu ou do outro – mas sua comum possibilidade 

transcendental, que não é outra senão a possibilidade de sua própria relação: a Vida 

absoluta” (HENRY, 2014, p.354). A Razão comum é então a vida. E se as nossas 

representações são sempre representações da vida, a mudança da nossa visão das coisas 

só se efetiva se ela passar pela transformação do afeto. E isso é mais do que uma 

hermenêutica ou interpretação. 

“Se a razão é deixada a si mesma, a um puro objetivismo, à abstração calculadora 

da técnica moderna, pode afetar o coração do homem no que ele tem de mais próprio e 

ameaçar a sua humanidade” (HENRY, 2014, p.355). O psicopatólogo Minkowski (1927) 

dizia que o diagnóstico pelo sentimento ou por compenetração poderia nos informar tão 

bem, ou ainda mais, que o diagnóstico feito pela razão. Que o sentimento na presença do 

outro nos informa muito do outro. De acordo com Henry (2014) “O sofrimento, a alegria, 

o desejo ou o amor trazem em si um poder de reunir infinitamente maior que aquele que se 

atribui a essa outra “razão”, que, falando propriamente, não tem nenhum poder de reunir, 

na medida em que não se pode deduzir, dela, a existência de um único indivíduo, nada do 

que deve ser reunido numa comunidade” (p.355). A comunidade é a relação de viventes 

com a Vida (absoluta), intimamente interligados, sem qualquer “oposição” entre eles. 

Na clínica é comum termos encontros encantadores, outros difíceis e até sem 

encanto, mas podemos ter sempre encontros sublimes, sagrados, verdadeiros encontros. A 

solidão de quem procura um terapeuta pressupõe uma comunidade que o antecedeu, e busca 

ligar-se a alguém, nem que seja um estranho, mas com possibilidade de vir a ser familiar. 

Uma familiaridade para a qual aponta Henry quando finaliza este parágrafo 47 remetendo 

a relação de Sis transcendentais com a Vida absoluta para o laço religioso que, na Vida, 

religa (religio), conecta com o aspecto do encontro sagrado, divino, misterioso da Vida 

absoluta. É isso que muitos pacientes buscam: religar-se a Si pelo gesto do outro e por este 

religar-se à Vida absoluta! Religar-se à comunicação afetiva e à criação originária. 

                                                 
2
 Michel Henry usa o termo Vida com V maiúscula em suas últimas obras, quando trata dela como a vida 

transcendental. Na obra Eu sou a Verdade, Henry (2015) afirma que introduzir o conceito de transcendental 
“remonta à sua possibilidade mais interior, à sua essência. Ora, a possibilidade de nascimento, de algo como 
um pai ou um filho, não se vê. E isso porque esta possibilidade reside precisamente na Vida, que também 
não se vê. É por isso que chamamos igualmente a esta Vida vida transcendental. A vida “transcendental” 
não é uma ficção inventada pela filosofia: ela designa a única vida que existe” (p.77). 



Andrés Eduardo Aguirre Antúnez; Julio César Menéndez Acúrio; José Tomás Ossa Acharán; Erika Rodrigues Colombo 

44   Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019 

Michel Henry lembra que toda comunidade é por essência invisível. Invisível mas 

não irreal porquanto em nosso viver, sempre que tocamos o outro somos por ele 

irrecusavelmente tocados (MARTINS3, 2017), não de uma forma abstrata ou conceitual, 

mas na modalidade de um afeto que acresce em nós. E é deste modo que Henry (2014, 

p.357) nos convida a refletirmos profundamente as relações terapêuticas, relações que 

começam entre estranhos, mas que podem se tornar familiares em sua possibilidade de 

uma “amizade ontológica” (SAFRA, 2004).  

Em outro trabalho, desenvolvemos a tese da possibilidade da compreensão do 

humano a partir da fenomenalidade da alucinação e das suas necessidades terapêuticas. 

Em Michel Henry, a fenomenalidade da visão, do tato e da angústia é em tudo comparável 

com a fenomenalidade da alucinação e foi a partir dessa fenomenalidade que 

compreendemos o agir humano e, com ela, a essência da clínica (ANTÚNEZ; MARTINS, 

2016). Michel Henry toma a alucinação como paradigma da fenomenalidade da vida. 

Nele, a fenomenalidade da alucinação situa-nos na vida afetiva, que é vivência da pura 

vinda a si da vida nas modalidades da audição, da visão, da angústia, do temor, e também 

da alucinação enquanto fenômeno suspenso na sua própria fenomenalidade. A alucinação 

aparece como fenômeno exemplar da vida, ainda que vivido em sentimento de pura 

insuportabilidade dessa prova afetiva da vida. E é a partir da experiência da 

insuportabilidade da prova de si da vida que se encontra a possibilidade de reversão do 

sofrimento em fruição. De modo que mostramos como há convergências entre a 

fenomenalidade da vida afetiva e as práticas clínicas (ANTÚNEZ; MARTINS, 2015). 

Assim, as relações nos implicam em comunidade. 

A realidade da comunidade abre um domínio de relações paradoxais. “É assim 

que se pode estabelecer uma relação real entre Sis transcendentais que nunca se viram e 

que pertencem a épocas diferentes” (HENRY, 2014, p.357), tal como a relação de 

terapeutas jovens com crianças, de terapeutas jovens com pessoas mais idosas. De 

qualquer forma, para além das diferenças das idades, é uma nova concepção de 

interpessoalidade que trazemos a partir da obra Encarnação. 

 

Considerações finais 

Mostramos a importância da fenomenalidade da vida como aquilo em que 

vivemos quer para a saída das aporias da fenomenalidade da intencionalidade, em 

                                                 
3 Comunicação pessoal em 23 de março de 2017. 



Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e de Heidegger e aportes à clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019  45 

Husserl, quer da transcendência, em Heidegger. Mostramos ainda como é que a 

fenomenalidade da vida como aquilo em que vivemos nos possibilita ainda a renovação 

das psicoterapias. Exemplificamos essa possibilidade com o recurso às instalações de 

Sawaya. Destas, pelo exemplo de O grito vimos que mais do que pensarmos como 

aparece o grito – pensar a fenomenalidade do fenômeno sobre o próprio fenômeno e já 

não sobre a situação que pode ter despertado ou não aquela dor – demos atenção à vida 

que aparece como grito que somos, vivemos e conjuntamente comunicamos. Foi esse 

como vivo que nos interessou: sou grito, comunico grito e nessa comunicação algo de 

novo surge – criação viva – a vida e o mundo recriam-se. Esses são os fenômenos vividos, 

esses são fenômenos da vida: a vida como aquilo em que vivemos. Aquilo em que 

vivemos: vivemos, somos grito, somos clave de música, somos a dor, somos música, pois 

somos afetados pela dor e pela música. 

De Heidegger mostramos a passagem da negatividade da fenomenalidade do 

inaparente4, por ele enigmaticamente admitida pelo recurso da expressão Phänomenologie 

des Unssichtbaren (HEIDEGGER, 1985, p. 247) para a positividade da fenomenalidade do 

sentir. Em Michel Henry o invisível se prova ou experiencia como sentimento ao passo que 

o inaparente de Heidegger é apenas negatividade – inaparente. O inaparente e Nada, a nada 

conduz, muito menos para compreender o desespero.  O sentimento ainda que não se veja, 

sente, portanto é a sua prova antes de ser prova epistemológica, de modo a fazer prova de 

si mesmo sem recurso à representação para se tornar evidente. Fazendo referência à obra 

de Nathan Sawaya - O grito, o autorretrato, a música, o saxofone – vimos que a 

fenomenalidade de outrem remete a fenomenalidade da sua doação em mim como afeto. E 

foi a partir da fenomenalidade do afeto que repensamos a relação terapêutica. Vimos ainda 

da possibilidade de uma psicologia transcendental a partir da fenomenalidade dos sentidos 

e da dialética dos afetos, nos quais a linguagem, o pensamento, a imaginação, a alucinação, 

o comportamento, são todas, manifestações da vida. 

Em Henry (2014) a vida se manifesta como afeto, todavia o afeto não é inócuo: há 

nele uma potencialidade afetiva que é de suma importância para a clínica e para a fundação 

da mesma a partir da fenomenologia da vida, é o que propomos operacionalizar. É essa 

potencialidade que habita qualquer afeto – o temor como a simpatia – que está em jogo na 

terapia: o terapeuta não pode sentir o que o outro sente, mas precisa aperceber que o outro 

                                                 
4 M Staudigl (2012) em texto sobre a violência na obra de Patocka, discorre sobre o inaparente em Heidegger, 
como uma questão bem conhecida, mas nem sempre bem compreendida. Jan Patocka: Liberté, existence et 
monde commun, Nathalie FROGNEUX (dir.); Cercle hermeneutique editeur, Argenteuil, 2012, pp 70-71. 



Andrés Eduardo Aguirre Antúnez; Julio César Menéndez Acúrio; José Tomás Ossa Acharán; Erika Rodrigues Colombo 

46   Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019 

está a sentir temor ou dilaceramento. Para Henry (2014) é inessencial a distinção entre 

normal ou patológico, essencial é não sucumbirmos às determinações do afeto.  

No Romance O filho do rei (HENRY, 2014), a doença não é manifestada por ser 

sensível a tudo o que se passa no mundo, mas a doença é quando se sucumbe a essa 

sensibilidade. O psicoterapeuta a partir destas reflexões é aquele que ajuda o outro a não 

sucumbir. A ontologia decorre da fenomenalidade do nosso viver: a nossa vida e o nosso 

viver são originariamente compreendidos na e pela autoafeção da vida. Assim, mostramos 

que inerente à intencionalidade há uma fenomenalidade não intencional e inerente à 

fenomenalidade do ser-aí, há a fenomenalidade da ipseidade e que é a partir dessa 

fenomenalidade que os processos da vida se tecem; por isso é nela que também esses 

processos se alteram. Com Henry mostramos como operamos esta fenomenalidade no 

trabalho clínico para que o indivíduo resgate sua individualidade em comunidade. As 

obras de arte apresentadas são exemplo disso.  

 

Agradecimentos 

Agradecemos a Florinda Martins pelas orientações científicas e discussões na 

temática tratada neste trabalho em setembro de 2016 na Universidade de São Paulo. 

 

 

Referências 

ANTÚNEZ, Andrés Eduardo Aguirre e MARTINS, Florinda. “Michel Henry: Sense of 
self and hallucination”. Estudos de Psicologia, Campinas, 33(3), pp. 425-430, 2016. 

ANTÚNEZ, Andrés Eduardo Aguirre e MARTINS, Florinda. “Michel Henry: afetividade 
e alucinação”. Revista da Abordagem Gestáltica, 21(2), 177-183. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-
68672015000200007&lng=pt&tlng=pt. Acesso em: 02 maio 2017. 

CHAUÍ, Marilena. A nervura do Real. 2 volumes. São Paulo: Companhia das Letras, 
2016. 

HEIDEGGER, Martin. Unterwegs zur Sprache, Gesamtausgabe 15, Francfort, p. 247, 
1985. 

HENRY, Michel Encarnação – Uma filosofia da carne. (Trad. Carlos Nougué). São 
Paulo: É Realizações, 2014. 

HENRY, Michel. El Hijo del Rey. (Traducción Sebastián Montiel). Granada: Editorial 
Nuevo Inicio, 2014. 

HENRY, Michel. Incarnation – Une philosophie de la chair. Paris: Seuil, 2000. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-68672015000200007&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-68672015000200007&lng=pt&tlng=pt


Michel Henry: a fenomenalidade da vida a partir dos pressupostos de Husserl e de Heidegger e aportes à clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 35-47, jan./abr. 2019  47 

LIL, P. V. Nathan Sawaya – The Arte of the Brick. Catálogo da exposição. Terminal 2 
Inspiring Audiences, 2016. 

MARTINS, Florinda. “L’autre: le corps vivant”. Em Lavigne, J.-F; Brohm, J.-M; 
Vaschalde, R. (dir.) Michel Henry. Pensée de la vie et culture contemporaine. Actes du 
Coloque international de Montpellier 2003. Paris: Beauchesne, 2006. 

MINKOWSKI, Eugène. La schyzophrénie. Paris: Payot, 1927. 

SAFRA, Gilberto. A po-ética na clínica contemporânea. Aparecida: Idéias e Letras, 2004. 

 

Recebido em: 31 de julho de 2018 

Aceito em: 3 de dezembro de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019. 

CLÍNICA E EXISTÊNCIA: SOBRE O FUNDAMENTO E O 

COMPROMISSO ÉTICO-POLÍTICO DA PSICOLOGIA 

 

Bernardo Rocha de Farias* 

Resumo 

O presente artigo tem como objetivo pensar a relação entre ética, ofício clínico e existência na 

psicologia brasileira contemporânea. Nesse sentido, tomaremos como norte os princípios 

fundamentais presentes no Código de Ética Profissional do Psicólogo desde o ano de 1987, data 

em que suas premissas elementares se enlaçam às diretrizes da Declaração Universal dos 

Direitos Humanos. Assim, procuraremos mostrar quais implicações o novo código traz à 

psicologia clínica exercida no Brasil, uma vez que sua vigência abala o cerne do fundamento 

naturalista que tradicionalmente sustentou esse ofício. Por fim, procuraremos apresentar 

brevemente de que maneira o desdobramento da fenomenologia de Edmund Husserl, originando 

a noção de existência em Martin Heidegger, nos possibilitaria responder à problemática 

proveniente das novas diretrizes. Isto, por nos possibilitar um outro fundamento, reinscreveria o 

ofício clínico da psicologia, afinando-se aos novos princípios éticos.  

Palavras-chave: Ética, Existência, Psicologia Clínica, Fenomenologia.    

CLINIC AND EXISTENCE: OVER THE FUNDAMENT AND 

PSYCHOLOGY’S ETHICAL-POLITICAL COMMITMENT  

Abstract 

The main goal of this article is to cause reflection about the relation between ethics, clinical 

psychology and phenomenology in contemporary Brazilian psychology. Therefore, we will take as 

a guide the fundamental principles from Psychology’s Professional Ethics Code, from 1987, year 

that its elementary assumptions went towards to the Universal Declaration of Human Rights 

guidelines. So, we´ll try to show the implications that the new code brings to clinical psychology as 

it’s practiced in Brazil, since it challenges the heart of the naturalistic foundation that used to take 

place until then. At last, we aim to briefly present how could such variation from Edmund Husserl's 

                                                 
* Psicólogo. Doutorando do Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social, Instituto de Psicologia, 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Bolsista CAPES. Endereço Institucional: Rua São Francisco 
Xavier, 524, sala 10019, bloco "f", Maracanã - Rio de Janeiro. CEP: 20550.900. E-mail: 
bernardoroch@gmail.com.  

mailto:bernardoroch@gmail.com


Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  49 

Phenomenology, that gave origin Martin Heidegger´s notion of existence, enable us to answer the 

problems that came along with the new guidelines. This, by allowing us other foundation, can 

reinsert the clinical work of psychology, attuned to the new ethical principles.  

Keywords: Ethics, Existence, Clinical Psychology, Phenomenology. 

Introdução 

O ano de 1987 trouxe nova configuração ético-política à psicologia brasileira e, 

juntamente com ela, a exigência de reinscrição de parte desse saber em solo nacional, 

sobretudo, ao que concerne aos seus ofícios. Data de 20 de agosto desse mesmo ano a 

vigência do novo Código de Ética Profissional do Psicólogo que carrega consigo as 

determinações fundamentais que pautarão todo e qualquer exercício em psicologia. Tais 

determinações do novo código nascem calcadas em um dos documentos mais sofisticados 

produzidos na modernidade, a Declaração Universal dos Direitos Humanos, e, desde aí, 

os desafios para essa ciência e profissão que se desenvolve em um país extremamente 

diverso, com muitos abismos sociais e econômicos, são hercúleos. 

No presente artigo, procuraremos pensar em que medida o Novo Código de Ética 

do Psicólogo, uma vez que se apresenta como o documento que unifica e regulamenta os 

exercícios em psicologia, recairá sobre o fundamento natural que tradicionalmente 

sustentou as práticas clínicas psicológicas instauradas no Brasil. Desta feita, também 

apresentaremos brevemente como a noção de existência de Martin Heidegger nos 

possibilitaria reinscrever a clínica psicológica em um fundamento distinto.  

Ao desdobrar elementos da fenomenologia de Edmund Husserl, Heidegger abriu 

um campo muito profícuo para a reflexão das questões contemporâneas, sobretudo ao que 

concerne questões éticas. Trabalhos de autores que muito tem nos ajudado a pensar as 

questões brasileiras, inclusive da própria psicologia, como Hannah Arendt, Jean Paul 

Sartre, Michel Foucault, apoiam-se ou apontam a compreensão heideggeriana de existência 

em suas reflexões. Isto, por sua vez, reforça a possibilidade de afinação e encaminhamento 

dos desafios emergentes do novo código de ética a partir deste outro fundamento.   

Nesse sentido, dividiremos nosso texto em três movimentos. O Primeiro procurará 

apresentar o contexto e a atual posição ético-política que a psicologia, como ciência e 

profissão, ocupa no Brasil. Nesse sentido, caracterizaremos as diretrizes centrais da 

psicologia nacional a partir das resoluções legais do Conselho Federal de Psicologia 

(CFP). Ou seja, do órgão supremo competente destinado “a orientar, disciplinar, e 



Bernardo Rocha de Farias 

50  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

fiscalizar o exercício da profissão do Psicólogo e zelar pela fiel observância dos princípios 

de ética e disciplina da classe” (BRASIL, Lei 5.766 de 20 dezembro de 1971). 

Assim, a partir das determinações e orientações do CFP, juntamente ao Código de 

Ética Profissional do Psicólogo por ele elaborado, procuraremos deixar aparecer os 

elementos basilares da psicologia no Brasil na contemporaneidade. Isto é, buscaremos 

iluminar os fundamentos ético-políticos da psicologia brasileira, de modo a nos 

possibilitar tecer algumas considerações acerca dos desafios conferidos aos profissionais 

desse saber em nosso território. 

Já no segundo movimento, faremos uma sucinta retomada da história da psicologia 

clínica no Brasil. Nesse sentido, procuraremos remontar as condições de possibilidade que 

sustentaram a edificação da psicologia clínica na sociedade brasileira. Ou seja, 

apresentaremos os termos centrais do fundamento natural que coadunou em seu processo de 

consolidação como profissão, inserida em meio às inúmeras transformações sócio-políticas 

vividas no país durante o século XX. Isto de forma que o encontro com as implicações éticas 

conferidas a esse ofício, desde a consolidação do novo código, insinue-se com consistência. 

Por fim, em nosso terceiro e último movimento, procuraremos introduzir brevemente 

como determinado desdobramento da fenomenologia pode se apresentar como resposta 

pertinente à problemática ética que envolve o ofício clínico desde o documento de 1987. 

Dessa forma, faremos uma introdução singela aos elementos que apoiam a fenomenologia de 

Edmund Husserl e suas ampliações compreensivas desde certa apropriação desses termos por 

Martin Heidegger. Posteriormente, apresentaremos como tais noções possibilitariam a 

reinscrição desse ofício em um fundamento distinto do esteio natural, apontando para um 

horizonte compreensivo afinado às diretrizes éticas dessa profissão.   

O compromisso ético-político da psicologia brasileira 

Sendo assim, para que possamos dar corpo ao presente estudo iniciaremos nossa 

explanação partindo da atual contextualização ético-política que sustenta o exercício da 

psicologia no Brasil. Para tanto, precisamos destacar que nos debruçaremos em uma 

contextualização específica, ou seja, procuraremos remontar essa estruturação desde o 

seu processo de regulamentação profissional.  

Deter-nos-emos nesse recorte, porque o impacto desse processo de 

regulamentação é significativamente relevante para a compreensão contemporânea da 

psicologia clínica. Primeiro, por implicar uma responsabilidade legal e um compromisso 

social instituído pelo Estado. Segundo, por impor a criação de uma diretriz ética unificada 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  51 

aos exercícios profissionais da psicologia, até então inédita e relativamente recente, que 

obriga a revisão dos fundamentos que sustentam esse ofício. 

Desta maneira, precisamos rememorar que, se a psicologia, como ciência e 

profissão independente no ocidente, emerge há pouco mais de cem anos (GOODWIN, 

2005), no Brasil sua consolidação data de 20 de agosto de 1962. Pois, foi nesta data que o 

então presidente João Goulart promulgou a lei 4.119, que regulamenta a profissão de 

psicólogo e dispõe sobre os cursos de formação em psicologia. Em decorrência dessa lei, 

no mesmo ano o Conselho Federal de Educação (CFE), a partir do parecer 403/62, visando 

os direitos do exercício do profissional psicólogo, fixa o currículo mínimo e duração dos 

cursos de psicologia, abarcando os títulos de bacharel, licenciatura e formação de psicólogo.  

É importante destacar que a lei 4.119 de 27 de agosto de 1962 não marca o início 

da psicologia no país, do mesmo modo que sua culminação em uma legitimação 

legislativa não se dá mediante a um movimento único, localizável no tempo e espaço. A 

história da psicologia no Brasil tem também um lastro secular, gestadas no interior da 

medicina e educação ao longo do século XIX (SOARES, 2010), guardando ainda hoje 

grande intimidade e afinação com os seus preceitos e diretrizes.  

Soares (2010) nos mostra que os primeiros laboratórios de psicologia surgiram 

nas escolas normais e hospícios, impulsionados por compreensões da psicologia europeia 

e norte-americana, quando o país se precipitava para o século XX. Já na década de trinta, 

a psicologia apresenta um movimento de expansão significativo na sociedade. As 

avaliações psicológicas eram utilizadas nos serviços públicos de orientação infantil no 

Sudeste, do mesmo modo que eram a base para os processos de seleção e orientação de 

pessoal e organização do trabalho.  

Nesse período, inicia-se a desvinculação gradativa da psicologia em relação à 

psiquiatria. Isto se mostra a partir de sua emergência como disciplina independente nos 

cursos de pedagogia, ciências sociais e filosofia. Uma presença e crescimento 

significativo de publicações de psicologia também vai se constituindo. Tudo isso de modo 

a nos anos cinquenta despontarem os primeiros cursos de psicologia em universidades 

brasileiras e os psicólogos se organizarem em associações, reivindicando também uma 

regulamentação profissional.  

Destarte, quando delimitamos como marco para nosso estudo a consolidação da 

psicologia como ciência e profissão em nosso país a partir da lei 4.119 de 27 de agosto 

de 1962, não queremos negligenciar a história tão robusta desse saber no território 

nacional. O que almejamos, sobretudo, é destacar o argumento central que sustentará 



Bernardo Rocha de Farias 

52  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

nossa discussão. Isto é, queremos iluminar a problemática e os desafios postos à 

psicologia clínica desde as transformações necessárias decorrentes desse processo. O que 

significa dizer que nos interessa pensar justamente os reflexos e as ações consequentes 

necessárias provenientes da responsabilidade com o Estado e da unificação das diretrizes 

éticas decorrente desta regulamentação profissional.  

Sendo assim, para enfatizarmos essa compreensão ainda é preciso que 

caminhemos por mais uma década. Ou seja, se a primeira metade do século XX foi 

fundamental para que a psicologia brasileira amadurecesse seu processo de autonomia e 

se consolidasse como profissão em 1962, sobretudo, nos campos da clínica, da educação 

e das organizações do trabalho, a partir de 1971 uma nova determinação obriga a 

psicologia brasileira a continuar a amadurecer sua posição como saber na sociedade.  

Isto é, Soares (2010) nos possibilita depreender que os impactos da 

regulamentação em 1962 não foram suficientes para uma inserção respeitada da profissão 

no Brasil. O autor destaca que ainda pesava contra a psicologia uma forte tradição que 

menosprezava sua imagem e, quando aliada à ausência de amarrações centrais no interior 

de seu saber, fomentava, ora dificuldade de acesso e esclarecimento à sociedade civil, ora 

o atraso para caracterização mais consistente de seus ofícios. 

Assim, de acordo com Soares (2010), este cenário motivou os psicólogos a “se 

unirem em classe coesa e identificada, movidos pelo espírito da lei, que lhes oferecia direitos 

profissionais privativos e imagem diferenciada e típica, diante da opinião pública” (p.22) e 

buscarem pela lei 5.766 de 20 de dezembro de 1971. Portanto, são os desdobramentos 

possíveis a partir a lei 4.119 de agosto de 1962, que nos convoca às reflexões acerca das 

implicações éticas acerca das práticas clínicas na atualidade. Expliquemos. 

Foi durante o governo do presidente Emílio G. Médice que a lei 5.766 foi 

promulgada. Esta lei institui a criação do Conselho Federal e dos Conselhos Regionais de 

Psicologia, dotando-os de personalidade jurídica de direito público. Foram necessários 

pouco mais de cinco anos para que essa lei vigesse plenamente. Apenas mediante o 

decreto 79.822 de 17 de junho 1977, outorgado pelo presidente Ernesto Geisel, que a 

legislação do Conselho Federal e Conselhos Regionais de Psicologia passaram a vigorar 

definitivamente sobre os profissionais psicólogos. Todavia, cabe-nos ainda esclarecer o 

que se abre desde a vigência da lei 5.766 de 20 de dezembro de 1971. Para que possamos 

nos aproximar dessa determinação vamos nos ater ao seu artigo primeiro:  

  



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  53 

Art. 1o - Ficam criados o Conselho Federal e os Conselhos Regionais de 
Psicologia, dotados de personalidade jurídica de direito público, autonomia 
administrativa e financeira, constituindo, em seu conjunto, uma autarquia, 
destinados a orientar, disciplinar e fiscalizar o exercício da profissão de Psicólogo 
e zelar pela fiel observância dos princípios de ética e disciplina da classe.  

 No fragmento destacado, concernente à finalidade da lei, o Estado agora promove a 

psicologia como um saber auxiliar, constituinte da administração pública. Isto é, assume a 

psicologia como um ator, como um vetor de ação social, sob representação jurídica, que tem 

por finalidade prestar serviços que interessam à coletividade nacional. Isto, descentralizada e 

sem estar subjugada a nenhum dos seus pares. Porquanto, respondendo à Constituição Federal. 

O que significa dizer que desde a regulamentação da lei 5.766 de 20 de dezembro 

de 1971 a psicologia se apresenta como um ente independente, que compõe, auxilia e dá 

suporte ao exercício do Estado (CÔRTE, 2016). Ou seja, a psicologia brasileira agora se 

insere com maior respaldo na sociedade, do mesmo modo que têm maiores 

responsabilidades com a mesma e consigo própria, já que passa a ter autonomia para pensar 

e legislar acerca de si, considerando sempre seus compromissos com o interesse público.  

Nesse sentido, a mesma lei 5.766/71, determina algumas exigências a serem 

cumpridas para que a psicologia possa atuar nesse novo papel social. Ou seja, para atuar 

como um saber auxiliar constituinte da administração pública, a psicologia deve obedecer 

determinadas exigências. Para o presente estudo, a exigência que nos interessa reside na 

alínea “e”, do artigo sexto, que contempla as atribuições do Conselho Federal de 

Psicologia, onde se lê “elaborar e aprovar o Código de Ética Profissional do Psicólogo” 

(BRASIL, Lei 5.766 de 20 dezembro de 1971).  

Isto é, agora que dotada de personalidade jurídica que a unifica como profissão, 

ao mesmo passo que a imbrica legalmente com a sociedade, a psicologia precisa definir 

e explicitar os princípios éticos-políticos que orientarão seu compromisso social. Ou seja, 

precisa dar contorno e tornar público, para sua classe e para sociedade, os princípios, os 

fundamentos que animarão, ou melhor, de onde se iniciará todo e qualquer fazer dessa 

profissão. Por isso, princípios ético-políticos. Políticos uma vez que recai acerca do modo 

de fomentar ou incidir nas relações humanas de dada comunidade, e éticos por apresentar 

os valores nos quais essas ações se sustentarão. Sendo, portanto, essa exigência que 

constituirá a identidade ética da profissão e apresentará seu fundamento primeiro.   

Assim sendo, a determinação da lei 5.766/71 obriga os psicólogos brasileiros a se 

encontrarem uns com os outros e buscarem uma unidade, uma delimitação comum, nos 

fundamentos ou princípios elementares que orientarão todos seus ofícios. Desta maneira, 



Bernardo Rocha de Farias 

54  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

portanto, que também é esse documento que servirá como o instrumento basilar de 

condução e fiscalização dos exercícios profissionais em psicologia.  

De 1971 para os dias de hoje, a psicologia já está em sua quarta versão do código 

de ética profissional. Contudo, os dois primeiros modelos tiveram certo caráter de estudo, 

uma vez que essa unificação do modo de viger da psicologia era muito recente e os 

desafios decorrentes dessa empreitada ainda não tão claros. Todavia, de sua terceira 

versão, em 1987, até a atualidade, parece que tal identidade ética da profissão encontrou 

sua morada. Isto porque a versão mais recente apresentada em 2005, não apenas mantêm 

as vertentes da terceira versão do código, como apresenta um refinamento dos mesmos. 

Desse modo, precisamos trazer à baila o contexto e os elementos fundamentais do Código 

de Ética Profissional do Psicólogo de 1987. 

Durante o regime militar instaurado no Brasil entre os anos de 1964 e 1985, o país 

viveu sob uma forte atmosfera de instabilidade e medo que se apresentava em diversos 

segmentos sociais. Houve a vigência do ato institucional número cinco (AI-5), que 

imputava poderes totais de repressão ao Estado, suspensão de direitos civis, autoridade 

para fechamento do congresso nacional e assembleias legislativas, censuras prévias aos 

meios de comunicação e expressões artísticas, dentre outras medidas. 

Com o país se deslocando através de uma estrutura social frágil e com a 

proliferação de diversas problemáticas humanas, alguns saberes que repousavam em solo 

nacional procuraram se articular para desvelar outros encaminhamentos para essas 

questões. A psicologia, referindo-nos aqui já sob a imagem do Conselho Federal de 

Psicologia, foi um dos entes mais presentes e atuantes nessas reflexões e tomada de 

medidas. Partindo das próprias experiências humanas engendradas no território nacional, 

com um olhar analítico, crítico, dotado de rigor, logo começou a vislumbrar com maior 

propriedade as diretrizes norteadoras de seu pacto social. 

Assim, desde a restituição do Estado Democrático de Direito, com maior 

maturidade acerca do lugar que deveria ocupar como ente autárquico e saber “capaz de 

formular teorias, técnicas e práticas para orientar e integrar o processo de 

desenvolvimento demandado pela nova ordem política e social” (CFP/CRP-SP, 2013), 

em 1987, apresenta a terceira versão do Código de Ética Profissional do Psicólogo. Em 

2005, totalmente imbuída do instrumento que dá unidade e norte a suas ações 

fundamentais desde 1987, e que fiscaliza o ofício do psicólogo, refina alguns de seus 

termos e nos apresenta os seguintes vetores: 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  55 

PRINCËPIOS FUNDAMENTAIS 

I. O psicólogo baseará o seu trabalho no respeito e na promoção da liberdade, da 
dignidade, da igualdade e da integridade do ser humano, apoiado nos valores que 
embasam a Declaração Universal dos Direitos Humanos.  

II. O psicólogo trabalhará visando promover a saúde e a qualidade de vida das 
pessoas e das coletividades e contribuirá́ para a eliminação de quaisquer formas 
de negligência, discriminação, exploração, violência, crueldade e opressão.  

III. O psicólogo atuará com responsabilidade social, analisando crítica e 
historicamente a realidade política, econômica, social e cultural.  

IV. O psicólogo atuará com responsabilidade, por meio do contínuo 
aprimoramento profissional, contribuindo para o desenvolvimento da Psicologia 
como campo científico de conhecimento e de prática.  

V. O psicólogo contribuirá́ para promover a universalização do acesso da 
população às informações, ao conhecimento da ciência psicológica, aos serviços 
e aos padrões éticos da profissão.  

VI. O psicólogo zelará para que o exercício profissional seja efetuado com 
dignidade, rejeitando situações em que a Psicologia esteja sendo aviltada.  

VII. O psicólogo considerará as relações de poder nos contextos em que atua e os 
impactos dessas relações sobre as suas atividades profissionais, posicionando-se 
de forma crítica e em consonância com os demais princípios deste Código.  

Dessa forma, precisamos destacar que, se por um lado, os vetores ético-políticos 

inaugurados pela psicologia em 1987 apontam para a pertinência do seu saber na nova 

configuração político-social brasileira, por outro, lhe confere um imenso desafio. Isto 

porque agora que definiu mais consolidadamente o fundamento que sustentará seus 

ofícios, também é obrigada a olhar para os profissionais de sua classe, buscando alinhá-

las às diretrizes do novo código.  

A tarefa já não seria simples, uma vez que é significativamente recente a própria 

ideia de uma unidade fundamental para a psicologia nacional. Isto é, já tínhamos um lastro 

com muitos modos de se fazer e pensar a psicologia, do mesmo modo que distintas são 

também suas tradições. Em um país tão diverso e amplo, esse diálogo sempre será um 

desafio. Todavia, soma-se a isso a sofisticação e maturidade das novas diretrizes na qual 

a psicologia brasileira passa a apoiar todas as suas ações, ainda mais quando atrelada à 

Declaração Universal dos Direitos Humanos.  

Por consequência, a partir do Código de Ética Profissional do Psicólogo de 1987, 

passa a ser exigido das profissões psicológicas a desarticulação com toda e qualquer 

tradição ou horizonte compreensivo que não coadune com os princípios fundamentais 



Bernardo Rocha de Farias 

56  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

acima destacados. Logo, compreender quais são essas tradições, como elas se constituem, 

de que forma ferem as diretrizes e onde buscar um outro horizonte compreensivo, que se 

alinhe a tais princípios fundamentais, apresenta-se como nova ordem a essas profissões.  

Por fim, é importante ressaltar que esse desafio ganha contornos ainda mais 

complexos quando retomamos às profissões psicológicas pioneiras no país. De formas 

distintas, os ofícios mais recentes da psicologia dialogam ou foram mesmo gestados em 

horizontes compreensivos que compartilham dos valores do novo código. Todavia, as 

reflexões em torno das profissões mais antigas, seja por seu enraizamento como prática 

social, seja por seus enlaçamentos a tradições já exauridas, requerem maior cuidado e 

atenção. Vejamos, portanto, isto no campo na psicologia clínica.     

 

Da tradição brasileira em psicologia clínica aos impasses do novo 

Código de Ética Profissional do Psicólogo. 

Assim, para que seja possível compreendermos de que forma as diretrizes do Código 

de Ética do Psicólogo incidem sobre o ofício da psicologia clínica a partir do ano de 1987, 

precisamos retomar as condições de possibilidade que sustentaram seu aparecimento e 

vigência. O que significa dizer que precisamos retomar as condições sócio-históricas que, 

quando articuladas, engendraram o emergir de uma prática clínica psicológica no país. 

Visto isso, precisamos trazer à lembrança que, no Brasil, a psicologia clínica é um 

dos ofícios que constituem o complexo de profissões que visam dar conta do vasto campo 

da saúde. Assim, tal como muitos exercícios profissionais dessa área, historicamente, a 

psicologia clínica foi gestada no interior do próprio saber médico, sendo amparada por 

preceitos e parâmetros da medicina instituída no país na transição do século XVIII para 

o século XIX (MOREIRA; ROMAGNOLI; NEVES, 2007).  

Posto isso, precisamos revisitar os discursos da medicina que, nesse período, 

hegemonicamente, eram debitários da compreensão natural, proveniente da tradição 

ontológica medievo-cristã (CALAÇA, 2007). Por concepção natural, denominamos um 

horizonte compreensivo no qual o modo de ser do humano parte da imputação de determinadas 

qualidades e atributos que lhes seria inerente. O que, por sua vez, é somente possível quando se 

assume a convenção de uma lei abstrata, que seria anterior, interior e a-histórica  

Isto, significa que assumir um horizonte compreensivo natural é o mesmo que 

afirmar que todos os fenômenos ou performances humanas apenas são possíveis como 

resultado da articulação dessas qualidades e atributos inerentes, interiores e 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  57 

independentes de qualquer configuração de sentido histórica e social. Em outras palavras, 

nada mais seria que restringir a inteligibilidade de toda e qualquer manifestação humana 

à luz de uma ideia abstrata fundamental que representaria, em sua totalidade, o modo de 

ser ideal ou pleno do humano. 

Assim, foi a partir da concepção natural do modo de ser do humano que a 

medicina se edificou e produziu inúmeros discursos no Brasil, ao menos durante o século 

XIX. Por exemplo, a lei fundamental em que a medicina se apoiava, residia na 

representação biológica como tônica compreensiva para as possibilidades de 

manifestação do humano. Isto é, seria a partir de dada noção de biológico que o modo de 

ser do humano se estruturaria e poderíamos explicar seu aparecer dessa ou daquela 

maneira. Desse modo, ao conhecer as possibilidades de manifestação desse corpo 

biológico, seria possível também entender e atuar interventivamente no mesmo, de modo 

a sanar as mazelas daquele que necessitava. 

Destarte, precisamos destacar duas implicações centrais da dinâmica compreensiva 

natural. Quer dizer, quando apoiamos nossos discursos em um esteio natural, recaímos 

necessariamente em um duplo movimento, a saber: restringir e afirmar todas as inúmeras 

possibilidades de manifestação da experiência humana à luz de dada suposição fundamental 

e, simultaneamente, hierarquizar essas múltiplas possibilidades de experiência, tendo como 

parâmetro a proximidade ou distanciamento da lei fundamental ideal.  

Desta forma, sendo a psicologia clínica desse período, um ofício hegemonicamente 

elaborado dentro desses preceitos, também coadunou da compreensão natural para 

estruturar suas narrativas e legitimar seu exercício. Compactuando do mesmo horizonte 

compreensivo que restringe toda manifestação humana ao crivo de uma lei abstrata 

fundamental, a-histórica e interior, também a psicologia clínica teve que abarcar sua 

implicação simultânea. Ou seja, já que toda expressão humana só pode aparecer de 

determinado modo por haver uma lei primeira que a possibilita, o perfeito desenvolvimento 

dessa lei será a de maior valor dentre as expressões e de onde iniciará toda análise.  

Isto, ou seja, o perfeito viger da lei fundamental destacada como referência, para 

os profissionais do campo da saúde, significa a definição representacional da dinâmica 

saudável. É desse enquadramento da dinâmica saudável que se tirará o parâmetro para 

medir, compreender ou hierarquizar todas as outras expressões. Dessa forma, a atuação 

desses profissionais será regida pela manutenção e retomada dessa definição de saúde.  

Desta maneira, será assim que as narrativas em psicologia clínica, ao longo do 

século XX, acabarão por fundamentar e articular seus exercícios. Quer dizer, atuarão em 



Bernardo Rocha de Farias 

58  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

vista da incitação e manutenção desses quadros reguladores do devir humano. O que 

significa que compreenderão as performances humanas e atuarão de acordo com os 

critérios normativos, doados por uma lei abstrata, que configura o modo de ser saudável. 

Por sua vez, carregando a reboque a compreensão de que aquilo que não se apresentasse 

como a norma deveria ser submetido a técnicas de correção ou reajustes. 

Por fim, como veremos, será essa dinâmica que se desdobrará problematicamente 

na psicologia clínica pautada em uma compreensão natural do modo de ser do humano. 

Pois, apoiando-se na mesma, recaímos em um hermetismo compreensivo não desejável 

para a criticidade e rigor do ofício clínico e, consequentemente, para as questões sociais 

que emergem e a prática clínica necessita abarcar em sua nova configuração ético-política.  

Vê-se isto quando a lei fundamental abstrata demarca a totalidade do que pode se 

mostrar como possível, restringindo toda possibilidade de inteligibilidade das expressões 

humanas à sua própria suposição. De igual modo, quando essa lei desconsidera os vetores 

sociais e históricos que, inclusive, possibilitam seu viger, obscurecendo qualquer 

desacordo ou criticidade com suas máximas referenciais, contrastando com os próprios 

princípios científicos e éticos da profissão que virão se consolidar mais tardiamente.   

Para que possamos apresentar a profundidade do enraizamento histórico, não 

apenas da compreensão natural do modo de ser humano, como também das práticas por 

ela sustentadas, podemos retomar a época medieval. É interessante notar como na Idade 

Média era essa mesma compreensão que predominava nas sociedades cristãs 

(DELUMEAU, 2003). Naquele tempo, eram os padres ou os confessores as pessoas 

responsáveis pela cura e encaminhamento das mazelas humanas. Eram eles que, 

conhecendo as leis divinas e, também, formados para discernir e avaliar os pecados desde 

o exercício da confissão, poderiam curar a alma daquele que falava.  

Trazemos isto apenas para apresentar que, desde a sustentação do horizonte 

compreensivo natural das performances humanas, o fazer desses três atores sociais, em 

seu fundamento, não muda. As alterações condizem apenas nos elementos e termos nos 

quais posicionam a suposição fundamental. Se os padres tinham como convenção a ideia 

de Deus, o médico se pautava na ideia do biológico e o psicólogo na ideia do psiquismo. 

Notamos essa aproximação também ao observar a própria forma de se dar a escuta 

dos ofícios destacados. Os três sustentam a ideia desse exercício de escuta inserido em 

um espaço privativo, o que para os primeiros eram os confessionários, para os posteriores 

eram os consultórios. A ideia de privacidade resguarda também o cunho intimista e a 

possibilidade de maior cuidado e proteção no processo da escuta investigativa daquele 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  59 

que revelará seu interior, de maior atenção e discernimento no julgamento dos 

desvirtuamentos da convenção normativa, em uma maior assertividade nos 

encaminhamentos e prescrições corretivas. 

Estas, portanto, foram as condições de possibilidade que permitiram a estruturação 

da psicologia clínica no Brasil, a época de sua consolidação e expansão, e que continuou 

a se desenvolver nesses termos até muito recentemente, deixando um forte legado nesta 

profissão. Quando pensamos nas práticas clínicas das décadas de vinte e trinta, temos que 

rememorar que hegemonicamente se apresentavam como ofício auxiliar às psicologias 

educacional e organizacional. Apresentando-se, sobretudo, desde a realização das 

avaliações psicológicas (FURTADO, 2012). Ou seja, em fazer anamnese, traçar perfis, 

encontrar diagnósticos e propor terapêuticas ou encaminhamentos, principalmente ao que 

competia ao desenvolvimento escolar e à seleção e treinamento de profissionais.  

Não é, portanto, para ser espantoso quando as pessoas chegam aos consultórios de 

psicologia ávidas por diagnósticos, ou para que o psicólogo a diga qual caminho perseguir 

para encontrar o fim de suas dores. Temos que entender que a tradição clínica que nos 

precede é forte e profundamente enraizada. Desde a compreensão natural das 

manifestações humanas, o psicólogo clínico e formado para conhecer e dominar a 

natureza que a estruturaria. Conhecer e dominar as manifestações possíveis de seu ser 

natural. A partir de então, desenvolvendo técnicas e ações que zelariam pela segurança 

do estado saudável de viver.   

Entretanto, o próprio caráter da profissão, que já vinha sendo questionado e 

repensando em virtude de seu próprio desenvolvimento, entra definitivamente em crise 

quando somado à dinâmicas sociais instauradas na segunda metade do século XX. O fato 

é que pouco mais de duas décadas que o país passou sob uma estrutura ditatorial não 

passaram incólumes aos olhos da psicologia brasileira. De modos distintos, os psicólogos 

se articularam contemplando as implicações ético-políticas das dinâmicas fomentadas no 

território nacional e, com a restituição paulatina do Estado Democrático de Direito, 

apresentavam estudos, análises e denúncias consistentes à sociedade. 

Tais estudos, análises e denúncias não visavam ou recaiam apenas em segmentos 

sociais para além da psicologia, mas já sob égide de autarquia federal, a partir do 

Conselho Federal de Psicologia, que deve zelar pelo interesse público nos ofícios da 

psicologia, a profissão clínica ficou em evidência. Isto, porque a psicologia clínica era a 

profissão mais procurada por estudantes e, portanto, com curso de formação mais 

voltados a atender essa demanda. Assim, pela centralidade que esse interesse ocupava, 



Bernardo Rocha de Farias 

60  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

juntamente com o amadurecimento e melhor compreensão do lugar que a psicologia 

brasileira deveria ocupar, os questionamentos acerca desse ofício foram contundentes. Os 

estudos de Coimbra (1995) são emblemáticos nesse sentido.  

Desde os estudos de Coimbra (1995), foi possível notar que a psicologia clínica, 

quando atrelada ao modelo natural, ou seja, ao modelo a-histórico da realidade humana, 

universalizando preceitos e normas para as expressões da vida, não coadunava ou mesmo 

se aproximava ao caráter mais imediato da experiência humana. Os argumentos iniciavam 

em uma premissa frágil de equidade da realidade humana, que, além de inconsistente para 

uma realidade brasileira tão desigual social, econômica, cultural e politicamente, era, 

também, altamente violenta.  

Isto porque, ao partir do modelo natural, as práticas clínicas não possibilitavam o 

alcance dos engendramentos sócio-históricos que forjavam a própria noção de performances 

desviantes. Por sua vez, desconsideravam justamente a estruturação compreensiva que 

sustentava o sofrimento psíquico daquele que buscava ajuda. O que quer dizer que 

desconsiderar o problema central, enclausurando e relegando toda e qualquer manifestação 

de sofrimento a uma interioridade ou individualidade, configurava a atuação clínica como 

catalisadora de culpabilizações e perpetuadora dos sofrimentos. Para visualizarmos um pouco 

mais claramente esse argumento, basta o inscrevermos socialmente.  

Se dissemos que assumir um horizonte compreensivo natural do humano implica 

em uma hierarquização dos modos como ele pode se manifestar à luz de uma convenção 

ideal, toda desafinação dessa convenção idealizada aparece como modo de ser deficitário. 

Cabral (2018) nos apontará que os assumidos como deficitários são socialmente 

concebidos como menos valorosos. Sendo menos valorosos, são menos dignos de 

inclusão e reflexão nas principais pautas sociais. Sendo menos dignos de inclusão nas 

principais pautas sociais, estão mais vulneráveis a estigmatizações, exclusões e, até 

mesmo, sujeitos à invisibilidade. Inseridos em um horizonte de estigmatização, exclusão 

e invisibilidade, inserem-se em uma dinâmica de violência e opressão. Desta maneira, 

relegados a uma categoria deficitária e, consequentemente, menos privilegiados pelos 

vetores de produção social, inúmeros modos de ser e performances humanas ficam 

desamparados nas estratificações sociais. 

Para vislumbrarmos mais concretamente a imbricação entre o modelo natural, 

desamparo social e violência, basta nos atermos aos dados do Atlas da Violência (2018) 

e suas indicações sobre os modos de ser historicamente considerados como deficitários 

no território brasileiro. Só no ano de 2016 foram 343 assassinatos motivados por 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  61 

preconceito contra pessoas LGBT no Brasil. Nesse mesmo ano, 71,5% dos assassinatos 

foram cometidos contra negros e pardos. Em 2017, foram 946 mulheres mortas por crimes 

de ódio motivado pela condição de gênero.  

Desta forma, Coimbra (1995) também nos permitiu ver que a própria psicologia 

clínica, quando atuando sob o preceito natural, atuava como um regulador social que 

legislava em nome de um grupo específico, que tinha familiaridade e domínio desses 

discursos. Enquanto os psicólogos buscassem a compreensão dos sofrimentos em uma 

interioridade construída historicamente, não poderiam deixar aparecer as forças sociais que 

atuavam naquele que sofria. Assim, impossibilitando também questionamentos, reflexões 

e reposicionamentos sociais de interesse público. Interesse este que, desde a promoção da 

psicologia a autarquia federal, passa a ser seu interesse e compromisso primeiro.  

Deste modo, as práticas clínicas continuavam ligadas às práticas higienistas que 

legislavam em nome de uma classe econômica bem definida, com posicionamentos sócio-

políticos bem definidos, não permitindo a ampliação da diversidade e alargamento desse 

corpo. Isto de tal modo que nos permite afirmar que acabavam por atuar para a 

autoregulação e manutenção dessa dinâmica por um corpo social muito específico. 

Excluindo a possibilidade de outros elementos e referências para diálogo e 

fundamentação de um horizonte mais heterogêneo, que contemple a coletividade que 

constitui o povo brasileiro, formando aquilo que se denomina interesse público. 

Justamente aqui podemos compreender quais os impasses que nascem na 

psicologia clínica brasileira desde a instituição do Código de Ética Profissional de 1987. 

Pois, como vimos, a criação de um código de ética aparece como exigência da promoção 

da psicologia a uma autarquia federal. Para atuar como tal, precisa regulamentar suas 

práticas já reconhecidas, valorizadas e asseguradas constitucionalmente. A 

regulamentação existe para garantir a prevalência do interesse público sobre grupos 

específicos, impondo limites e restringindo o livre exercício da profissão. Isto com o 

intuito de proteger à coletividade de qualquer dano social sério, que coloque em risco a 

segurança, a integridade física ou a saúde da mesma.  

Essa preocupação existe porque, como autarquia federal, a psicologia passa a ser 

considerada um ente dotado de personalidade jurídica de direito público e, como tal, como 

um membro legal do Estado, atuando como indiretamente na execução de atividades 

típicas da administração pública. Destarte, juntamente com essa definição legal, aparece 

como marca o compromisso necessário da psicologia com a sociedade ou, em outras 

palavras, com interesse público. O código de ética, portanto, apresenta os princípios 



Bernardo Rocha de Farias 

62  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

norteadores no qual a proteção do interesse público se dará, assim como o modo de viger 

das práticas ao qual os profissionais contidos em sua classe devem se subjugar.  

Assim, os impasses no ofício clínico da psicologia, desde a instituição do Código 

de Ética Profissional de 1987, existem à medida que a tradição natural que, não apenas 

possibilitou a constituição de seu fazer, mas em muito acompanhou o seu 

desenvolvimento, vai de encontro às premissas na qual a psicologia brasileira firma seu 

compromisso de proteção da sociedade, em sua terceira versão.  

A psicologia clínica quando lança mão do horizonte compreensivo natural acaba 

por fomentar regimes que violentam a multiplicidade de manifestações da vida e atentam 

contra a liberdade, dignidade, igualdade e integridade do ser humano. Violentam e 

atentam, seja ao esvaziar e suprimir qualquer outra possibilidade de compreensão que fuja 

ao seu horizonte compreensivo, seja por endossar a estigmatização do que se compreende 

por modos de ser deficitários. Violentam e atentam, seja por instaurar um regime corretivo 

compulsório ao que aparece como desviante, seja por engendrar invisibilidades sobre o 

que se mostraria como inadequado. Ou seja, atuar clinicamente com modelos históricos 

de manutenção identitária, assumidos como absolutos, isto é, atemporais ou a-históricos, 

implica em ferir, já de saída, os princípios éticos fundamentais do profissional psicólogo 

 É importante destacar que quando atuando por quadros compreensivos naturais, 

mais do que apenas estar em desacordo com os princípios éticos que protegem a sociedade 

de danos sociais sérios, o exercício clínico atenta mesmo contra a própria compreensão da 

res-pública que o sustenta. Como vimos, ao enclausurar o enquadramento compreensivo 

em convenções atemporais, cerceia a inteligibilidade de seus termos em sua totalidade, 

restringe um alargamento compreensivo, do mesmo modo como impossibilita a imbricação 

de elementos que levem a outros caminhos. Logo, essa prática clínica passa a atuar em prol 

de um grupo específico em prevalência ao interesse público, invertendo e atacando o 

fundamento primeiro da psicologia desde sua nova configuração ético-política.  

 Assim, a partir do novo código, não mais é desejável que o exercício clínico se oriente 

por um fundamento representacional a-histórica que defina, doe pertencimento ou identidade 

previamente às manifestações humanas. Assim, são os exercícios clínicos que se deslocam 

mediante um quadro demarcatório normativo que carecem de atenção e precisam de outro 

esteio. A partir desse cenário, a psicologia clínica necessitará buscar amparo naquilo que 

Cabral (2018) denomina por psicologia pós-identitária. Em outras palavras, Cabral (2018) 

nos ajuda a pensar o impasse que aparece na psicologia clínica brasileira, ao apontar como 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  63 

caminho uma crítica radical aos modelos explicativos a-históricos e os modos como incidem 

nas performances existenciais historicamente constituídas.  

Assim, é através de um horizonte compreensivo que vise superar a ideia de uma 

referência representacional a-histórica, que sustenta as possibilidades de manifestação 

das expressões humanas e que produzem o regime de manutenção de identidades, que 

as práticas clínicas precisam se articular. Desde a sustentação desse movimento não 

haverá mais como atribuir modos de ser forjados por dada interioridade. Serão mesmo 

as próprias marcas históricas e o caráter heterogêneo da existência que apoiará a noção 

de psiquismo e suas implicações.  

Portanto, entendemos que é preciso fazer eco ao projeto sinalizado por Cabral 

(2018) para que o exercício clínico possa ressoar afinado às diretrizes presentes na 

psicologia desde o Código de Ética Profissional de 1987. É preciso que os psicólogos 

clínicos se articulem a horizontes compreensivos que possibilitem o aparecimento das 

determinações históricas que norteiam o modo de pensar e compreender a experiência 

subjetiva, do si mesmo, eu, ego, e outras terminologias. A clínica tem que ser um espaço 

de convite para saída da interioridade e de encontro com o mundo, de encontro ao campo 

de sentido constituinte e de aporte da própria experiência singular. 

Desta forma, somente pela sustentação de uma experiência clínica, que possibilite 

àquele que procura a clínica psicológica a experimentar o solo histórico que faz com que 

o mesmo se apresente desse ou daquele modo, que a reinscrição de sua maneira de ser 

pode se efetivar. Ou seja, é em um exercício clínico que propicie uma apropriação das 

forças de ação social, e, concomitantemente, que comporte certo caráter plástico, criativo 

da existência, que o ofício clínico deve agora apontar. Portanto, é essa a justa medida que 

faz com que a noção de existência apareça em nosso estudo. 

 

A fenomenologia e desvelamento da existência 

Para iniciar nosso diálogo, entendemos ser importante partir do esclarecimento do 

que aqui tomaremos como existência. Isto, porque seu termo está inserido em uma tradição 

mais distante e, em seu próprio aparecer, assume facetas e modulações distintas. Assim, 

precisamos explicitar que tomaremos a noção de existência no presente estudo, a partir de 

determinada ampliação compreensiva de Martin Heidegger (1889-1976), proveniente da 

apropriação de certos elementos da fenomenologia de Edmund Husserl (1859-1938). Desta 



Bernardo Rocha de Farias 

64  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

forma, apresentaremos, mesmo que de forma singela, uma introdução breve a essa 

compreensão e, para isso, temos que partir necessariamente do pai da fenomenologia.  

Desde os primeiros estudos de Husserl, que datam do fim do século XIX, já era 

possível avistar as questões que ocupariam sua trajetória. Atento e preocupado com a 

crise cultural europeia, isto é, da filosofia, ciências humanas e ciências puras, da qual a 

psicologia brasileira também é caudatária, Husserl procurou restituir à filosofia o rigor 

que seu labor mais originário se prontificava. Sendo assim, a tarefa que se impôs iniciava 

pela fundamentação rigorosa e segura do conhecimento. (DARTIGUES, 2008) 

Desta forma, Husserl iniciou seu percurso por denunciar a insuficiente maneira na 

qual a tradição europeia, hegemonicamente, fundamentava o conhecimento e de onde 

partiam as reflexões para as questões que emergiam em seu tempo. Husserl procurou 

mostrar que partir do que o presente trabalho denominou por compreensão natural, não 

apenas afranzinava a força elucidativa desses saberes, pela distância da experiência que 

se prontificavam a pensar, como ainda inviabilizava outros modos de conhecimento, 

sejam eles filosóficos ou científicos.    

No que competia às ciências sociais, sobretudo em Investigações Lógicas (2014), 

Husserl censurou a psicologia por ter tomado os preceitos e parâmetros das ciências da 

natureza e articulá-los sem um discernimento claro e mais profundo do que concernia a 

seu próprio objeto. Isto, pois, seu objeto se revelava de maneira distinta ao daquelas 

ciências, e sua compreensão fugia de qualquer determinação, coisificação ou 

naturalização possíveis aos outros entes. Não estaria, portanto, o modo de ser do humano 

dado nele mesmo, inseridos em alguma interioridade, desarticulado do todo ao seu redor. 

Desta maneira, ao negligenciar essa elucidação fundamental, a psicologia não 

mais poderia ver as forças que compunham e atravessavam a constituição de seu objeto. 

Atabalhoava-se com a ideia de propriedades e qualidades próprias, inerentes à realidade 

humana, confundindo-se e não alcançando a multiplicidade de vetores que compõe o 

horizonte do mesmo. Assim, sem saber ao certo do que se tratava seu objeto e como tratá-

lo, a psicologia não poderia saber a que se prestava ou mesmo a que se referia os 

resultados de seus estudos e como operacionalizá-los com rigor. 

Desta forma, o caminho proposto por Husserl para superação desse impasse 

residia no movimento de retomar, de assumir como ponto de partida, as próprias 

problemáticas, ou melhor, os próprios fenômenos dos quais emergiam, e não mais as 

representações ou ideias prévias acerca das mesmas. Isto, por sua vez, torna-se possível 

desde determinada apropriação da noção de intencionalidade que toma de Franz 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  65 

Brentano, assim como do novo método descritivo de investigação do psiquismo proposto 

em Psicologia do ponto de vista empírico, publicado em 1874. 

A noção de intencionalidade aparece então já como uma tentativa de reinscrever 

a fundamentação do conhecimento em outros termos. Desde a intencionalidade, não se 

poderia configurar modelos representacionais que almejassem dar conta de qualidades e 

propriedades inerentes aos objetos. Não. Desde essa noção, não se poderia cindir, separar, 

distinguir o objeto daquele que o visa. Isto porque se parte da compreensão de que todo 

objeto é sempre um objeto para aquele que o visa, do mesmo modo que aquele que visa 

já é sempre relação com algum objeto. De tal modo que todo olhar, toda visada, é sempre 

relação orientada por certa compreensão. Dessa forma, sujeito e objeto já seriam sempre 

co-pertencentes. Como fenômeno, já sempre emergem, aparecem, constituem-se, em 

unidade. Inviabilizando, por sua vez, qualquer cisão ou privilégio de um acerca do outro.  

Nesse sentido, Husserl deixa entrever que há sempre um campo pré-reflexivo, um 

horizonte anterior a apreensão racional, que orienta a ação humana. De tal forma que a 

experiência em seu caráter mais imediato, mais originário, não pode ser doada pelo crivo 

do logicismo intelectual objetivo. Desta forma, é a experiência mesmo a que devemos nos 

remeter para entendermos o que está em jogo com o emergir da mesma. Sendo aqui que se 

insere o método descritivo que norteará a mediação da relação existente nesses fenômenos. 

Importante destacar que a descrição aqui não se refere a uma introspecção, no 

sentido da revelação de uma vivência particular, interior, desgarrada dos elementos 

constitutivos da mesma. Como vimos, a partir da apropriação husserliana da noção de 

intencionalidade, não podemos mais compreender a realidade humana em uma 

subjetividade independente, calcada em si mesmo. A própria ideia de si mesmo, 

independente e autônomo, se esvai nessa compreensão. Todavia, a descrição se refere ao 

sentido, ao logos que tal pensamento está imbuído. Sentido esse que se mostra, que se 

exprime em sua totalidade, na e pela própria experiência.  

Entretanto, cabe-nos ainda ressaltar que essa descrição não se dá em um mero 

discorrer acerca do que se vê a partir das concepções hegemônicas que vigoram na 

cotidianidade. Como vimos, tais concepções hegemônicas estão embebidas em um denso 

lastro histórico que atribui natureza, atribui qualidades e propriedade inerentes aos entes, 

estando, portanto, fechados e definidos em si mesmos. Para que se possa ultrapassar tal 

compreensão, Husserl indicará a necessidade de realizar a epoché ou a redução 

fenomenológica. Tal movimento implica na descrição dos fenômenos mediante a 

suspenção, o descolamento dessas identidades naturalizadas instauradas nos entes que 



Bernardo Rocha de Farias 

66  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

sustentam determinada experiência. Assim, mediante o afastamento dessas concepções 

prévias que contaminam, ou melhor, enviesam a compreensão do fenômeno, 

conseguiríamos restituir as próprias estruturas gerais que doam identidade a esses 

fenômenos. A esta compreensão, Husserl denominou de consciência transcendental. 

Sendo assim, podemos agora entender que, desde a reinscrição da fundação do 

conhecimento em outro horizonte compreensivo, a fenomenologia husserliana tem, por 

princípio geral, o intuito de apresentar um modo de encaminhar o pensamento que 

possibilita o emergir compreensivo das estruturas que doam sentido às experiências 

humanas. O que, por sua vez, implica na própria possibilidade de compreensão do 

aparecer do viés explicativo presente nas tradições a-históricas tradicionais europeias. 

Partindo da compreensão fenomenológica é possível entender que as manifestações 

ou performances humanas nascem, ganham vida, a partir dos fins a que se destinam. Isto, a 

partir de certa orientação de sentido sustentado por uma tradição cultural. Destarte, sua 

significação está em meio às estruturas do mundo no qual aparece, e que a fenomenologia 

possibilita remontar, possibilita compreender como se constitui. Devolvendo, por sua vez, 

o espírito de criticidade e possibilitando a devolução do rigor às ciências. 

É, portanto, mergulhado por essas orientações que Martin Heidegger aparecerá em 

nosso horizonte. Pois, Heidegger, conduzido por questões que concerniam as suas 

preocupações, ou seja, com interesses distintos de Husserl, mas somente possíveis de 

levar adiante pelo campo inaugurado por seu mestre, apropria-se da fenomenologia, 

levando-a a outros termos. Porquanto, agora que consegue visualizar uma maneira de 

compreender as estruturas gerais que encaminham a ação humana, se perguntará como 

seria possível indagar o dado proveniente da redução fenomenológica. Como interpretá-

las? Como seria possível compreender as dinâmicas que eles fomentam, engendram? É 

nesse sentido que Heidegger se apropria da fenomenologia de Husserl, levando-a a outros 

horizontes, e nos apresenta a fenomenologia hermenêutica.  

Deste modo, procurando escapar de qualquer possibilidade de idealismo que 

poderia se compreender no pensamento de Husserl, em Ser e Tempo (2009), Heidegger 

modulará como modo imanente da realidade humana a compreensão da consciência 

transcendental para a noção de existência. Uma vez que, a partir de Husserl, se pôde 

vislumbrar que o humano não é mais determinado por nenhuma interioridade, substância 

ou natureza própria, a realidade humana se daria justamente como abertura ao horizonte 

de sentido ao qual seu ser está lançado. Assim, a noção de existência pressupõe a 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  67 

necessária imbricação da maneira de ser do humano como lançamento às determinações 

fáticas que engendram e possibilitam seu deslocamento pela vida. 

Todavia, Heidegger se esforçará em caracterizar que mundo, ou melhor, que a 

facticidade dessas determinações de sentido, não se constituem como elementos 

simplesmente dados. Isto é, não poderiam ser elementos substancializados que 

comporiam uma realidade objetiva, determinando assim o que seria mundo. Mas, sim, 

possibilidades de articulação e apreensão de encaminhamentos que orientam o viver 

enquanto experiência imediata, antes mesmo de qualquer captura racional. 

O que significa dizer que, partindo da noção de existência, a realidade humana não 

pode se apresentar como algo encerrado positivamente, inserida em um mundo como dado 

objetivável e estabelecido previamente. Em outras palavras, a assunção da realidade 

humana a partir da compreensão de existência se retira completamente um viés natural e 

se coloca como possibilidades de enlaçamento a sentidos que já sempre lhe vem ao 

encontro. Sendo, portanto, essas possibilidades que constituem a experiência do si mesmo. 

Porém, Heidegger ainda destaca que a compreensão de existência ou de ser-no-

mundo, carrega a inseparável marca da temporalidade, da espacialização histórica de seus 

termos. Quer dizer, a própria articulação de sentido, que define a realidade humana, faz-

se enquanto necessidade de ter que se fazer constantemente na e pelas determinações de 

sentido históricas legadas pela tradição. Isto porque como abertura, não se perpetua de 

modo cristalizado. Logo, o modo de ser da realidade humana está sempre em jogo por 

uma condição própria ao seu modo de ser mais imediato.  

Assim, desde Heidegger, entendemos que para compreender a realidade humana, 

isto é, para compreender as performances vitais imanentes à existência, precisamos fazê-la 

desde uma estrutura compreensiva circular. O que significa dizer que a compreensão de 

qualquer expressão humana apenas pode vir à luz de uma conjuntura histórica hegemônica 

de sentido que lhe apoia. Da mesma maneira como essa conjuntura hegemônica histórica 

de sentido apenas se apresenta apoiada pelas performances vitais singulares que a atuam.  

Desta maneira, a realidade humana já está sempre inserida em um horizonte 

pré-compreensivo que sustenta e orienta suas interpretações. Sendo, portanto, a 

elucidação desse horizonte histórico compreensivo, absolutamente vivo, que necessita 

ser permanentemente tematizado para que possamos refletir acerca dos 

encaminhamentos e engendramentos do viver.  

Mesmo que de modo superficial, podemos agora entender como horizonte 

compreensivo existencial aponta para uma outra possibilidade de encaminhamento da 



Bernardo Rocha de Farias 

68  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

problemática ética emergente na psicologia brasileira. Isto porque desde a noção de 

existência, não mais poderíamos recair em um enquadramento normativo das 

possibilidades de aparição do modo de ser do humano, muito menos apoiar o ofício 

clínico em psicologia em um viés corretivo. A partir da noção de existência, o exercício 

clínico retoma a compreensão ontológica da realidade humana para abarcar a experiência 

humana em termos distintos, ou seja, como abertura aos sentidos históricos, como 

possibilidade de imbricação com o que lhe atravessa.  

Dessa maneira, o modelo investigativo policialesco e culpabilizador não cabe como 

parte desse fazer. A ideia de anamnese, diagnóstico, prescrição técnica e transformação sai 

de cena para uma outra dinâmica se apresentar. Isto porque já não há qualquer 

enclausuramento do homem a nenhuma instancia normativa, seja ela biológica, psicológica, 

social ou afim. Desta maneira, também não é mais possível a apropriação de um 

conhecimento global, que resulte numa aplicação técnica que garanta uma transformação 

formal àquele que procura a clínica. Logo, a noção de correção também é alijada. 

O que se sustenta desde a existência como horizonte compreensivo no ofício 

clínico é a possibilidade do outro se aproximar da sua facticidade, compreendendo os 

termos históricos que o constituem e suas possibilidades de resposta ao que vem a seu 

encontro. Portanto, é o deixar aparecer das convocações sócio-históricas, o deixar 

aparecer de seus modos de ação diante das mesmas, da possibilidade de elucidação de 

que seu ser está sempre em jogo, podendo responder de uma maneira ou outra a essas 

solicitações históricas, que se compreende a transformação ou encaminhamento das 

mazelas na clínica psicológica. 

Portanto, isto significa que o processo clínico se constitui agora não mais como 

violência e alienação da experiência de si mesmo mediante o cerceamento a uma suposição 

normativa ou identitária. Mas, sim, como a sustentação da possibilidade de um alargamento 

do seu si mesmo, que pode advir pela lembrança e aproximação da condição criativa e 

performática mais própria de sua condição. E é mediante a explicitação e meditação acerca 

do sentido histórico de suas experiências, imerso na situação concreta que o apresenta a si 

como experiência, que pode se dar o reconhecimento do seu si mesmo como possibilidade 

de ser, que pode se dar o reconhecimento do caráter plástico da sua condição.   

Também desde a existência o compromisso social, o compromisso com interesse 

público da psicologia como autarquia federal, também se cumpre. Pois, se realidade 

humana e mundo agora se apresentam como um mesmo, se aparecem simultaneamente 

como imbricação de sentido, pensar a própria experiência nada mais é que se lançar nos 



Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  69 

sentidos comuns que orientam e encaminham o deslocar de dada coletividade. Pondo-os 

em xeque e deixando sempre aparecer possibilidades de ressignificações e transformações. 

 

Considerações finais 

 Feito todo nosso percurso, podemos agora compreender que desde o novo Código 

de Ética Profissional do Psicólogo, apresentado em 1987 e atualizado em 2005, em que 

unifica suas diretrizes e apoia seus ofícios nas mesmas bases da Declaração Universal dos 

Direitos Humanos, a psicologia se impôs uma grande tarefa. Desde então, era preciso que 

ela voltasse os olhos criticamente a seus exercícios, de maneira que pudessem se afinar 

aos preceitos de sua nova missão como saber e profissão na sociedade.  

 Diante da maturidade e sofisticação da Declaração Universal dos Direitos 

Humanos, a empreitada que a psicologia elegeu para si não seria simples em nenhuma 

hipótese. Em um país tão diverso e desigual em sua conjuntura social, esse projeto se 

torna constantemente desafiador. Soma-se a esse desafio a herança de mais de duas 

décadas de um regime político autoritário e repressor, interessado em formar uma massa 

acrítica e alienada dos atravessamentos históricos e sociais básicos ao cidadão.  

 Nesse sentido, levando adiante as legitimações legais conquistadas perante o 

Estado, o saber psicológico não se eximiu em cumprir seu compromisso social e 

paulatinamente buscou edificar sua tarefa como ciência e profissão. Como vimos 

anteriormente, pelo lastro e interesse que a psicologia clínica despertava na segunda 

metade do século XX, esse exercício profissional foi logo um dos primeiros a ser revisto.  

Assim, notou-se que o exercício clínico pautado no fundamento natural que 

possibilitou seu emergir e consolidação, não coadunava com as diretrizes éticas do saber 

psicológico. Na verdade, era mesmo contrário. Uma vez que se estruturava em um modelo 

representacional a-histórico, profundamente enraizado na história dessa profissão, a 

psicologia clínica acabava com ter um papel cerceador das expressões humanas. 

Possibilitando vir à luz somente aquilo que se inseria em determinado quadro 

demarcatório, elaborado e dominado por um grupo social muito específico.  

Desta maneira, o exercício clínico consistia em atuar como um controlador dessa 

ordem, endossando o que estava na norma e adequando e corrigindo o que dela escapava. 

Isto, pois, feria os princípios éticos fundamentais de liberdade e igualdade que seu ofício 

deveria zelar, contribuindo para uma ação discriminatória e violenta. Portanto, a 



Bernardo Rocha de Farias 

70  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019 

psicologia clínica precisava encontrar um outro fundamento para pautar e apoiar seu 

exercício, agora afinado aos preceitos éticos elementares de sua profissão.  

Foi nesta medida que apresentamos brevemente como tomar a existência como 

horizonte compreensivo possibilitaria a reinscrição dessa profissão. Isto porque tal 

fundamento desloca a compreensão natural da realidade humana, para uma compreensão 

relacional com sentidos históricos que a constituem. Onde o modo de ser do humano 

aparece como possibilidade de lida com esses sentidos, como abertura, como um 

constante lançar-se aos mesmos, afirmando-os, afastando-os, mas sempre os 

reinscrevendo e os transformando mediante a possibilidade sustentada por seu ser. 

 Dessa forma, o exercício clínico fundamentado na existência, opera através da 

possibilidade de elucidação de um modo de ser que está sempre em jogo, juntamente aos 

sentidos históricos que vem ao seu encontro. Logo, abarcando uma relação mais lúcida 

com o viver, mais plural e mais diversa. Onde a diferença surge como variação de um 

mesmo, em um exercício de tolerância e plasticidade, afinando-se, assim, aos princípios 

éticos que constitui os ofícios da psicologia em solo nacional, desde o ano 1987. 

   

Referências 

ATLAS DA VIOLÊNCIA 2018. Disponível em: 
http://www.forumseguranca.org.br/publicacoes/atlas-da-violencia-2018/. Acesso em: 2 
jul. 2018.  

CABRAL, Alexandre Marques. Psicologia pós-identitária: da resistência existencial à 
crítica das matrizes cristãs da psicologia clínica moderna. Rio de Janeiro, Viaverita, 2018. 

CALAÇA, Carlos Eduardo. “Capítulos da história social da medicina no Brasil”. Revista 
História, Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v.12, n.2, p.557-566, mai./aug. 
2005. 

COIMBRA, Cecília. Guardiões da ordem: uma viagem pelas práticas psi no Brasil do 
“Milagre”. Rio de Janeiro, Oficina do autor, 1995. 

CÔRTE, Adelaide Ramos. “O papel dos Conselhos de Fiscalização Profissional e sua 
importância para a sociedade”, 2016. Disponível em: 
http://www.parlamentoconsultoria.com.br/2018/. Acesso em: 30 jun. 2018.  

DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo: a culpabilização no ocidente. Bauru, EDUSC, 
2003.   

DARTIGUES, André. O que é a fenomenologia? São Paulo, Centauro, 2008. 

  

http://www.parlamentoconsultoria.com.br/2018/


Clínica e existência: sobre o fundamento e o compromisso ético-político da Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 48-71, jan./abr. 2019  71 

FURTADO, Odair. “50 Anos de Psicologia no Brasil: A Construção Social de uma 
Profissão.” Revista Psicologia: Ciência e Profissão, Brasília, v. 32, n especial, p. 66-85, 
2012 

GOODWIN, C. James. História da Psicologia Moderna. São Paulo, Cultrix, 2005. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Petrópolis, Vozes, 2009. 

HUSSERL, Edmund. Investigações lógicas: prolegômenos à lógica pura, vol 1. Rio de 
Janeiro: Forense, 2014. 

MOREIRA, Jacqueline de Oliveira.; ROMAGNOLI, Roberta Carvalho; NEVES, 
Edwiges de Oliveira. “O surgimento da clínica psicológica: das práticas curativas aos 
dispositivos de promoção de saúde.” Revista Psicologia: Ciência e Profissão, Brasília, 
v.27, n.4, p.608-621, 2007. 

SOARES, Antônio Rodrigues. “A Psicologia no Brasil.” Revista Psicologia: Ciência e 
Profissão, Brasília, v. 30, n. especial, p.8-41, 2010.  

50 Anos da Psicologia no Brasil: a história da psicologia no país. Disponível em: 
http://www.crpsp.org/fotos/pdf-2015-10-06-12-34-36.pdf. Acesso em: 28 jun. 2018. 

  

Recebido em: 10 de julho de 2018 

Aceito em: 12 de dezembro de 2018 

http://www.crpsp.org/fotos/pdf-2015-10-06-12-34-36.pdf


Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019. 

A ESCUTA CLÍNICA: ENTRE A PSICOLOGIZAÇÃO E A 

ANÁLISE FENOMENOLÓGICO-EXISTENCIAL 

Cristine Monteiro Mattar* 

Resumo  

Foucault questionou a produção do fenômeno da psicologização pela escuta clínica psicológica, 

desdobramento do diálogo confessional. Se a crítica se dirige à psicanálise e suas práticas, não 

se pode ignorar o referencial rogeriano, que define como devem ser a escuta e o diálogo clínicos. 

Se há riscos e armadilhas de uma escuta confessional, psicologizante ou surda, intenta-se 

mostrar que a escuta fenomenológica surge como simplesmente um modo de corresponder ao 

que aparece e se mostra a partir de si mesmo, modo esse que é a suspensão, presente tanto no 

paciente quanto pode ser incrementado pelo psicoterapeuta em uma posição de negatividade 

perante o que lhe chega. Esta posição é a da fenomenologia-hermenêutica e análise existencial 

de Heidegger. Nem toda escuta clínica será confessional ou psicologizante uma vez que tais 

práticas são tardias em relação ao que marca o existente em seu modo de ser mais próprio: 

aquele a quem interessam o próprio existir e os outros existentes. 

Palavras-chave: escuta clínica; psicologização; fenomenologia; análise existencial.    

CLINICAL LISTENING: BETWEEN PSYCHOLOGIZATION AND 

PHENOMENOLPGICAL-EXISTENCIAL ANALYSIS  

Abstract  

Foucault has questioned the production of the phenomenon of psychologization through clinical 

psychological hearing, an unfolding of confessional dialogue. If the criticism is directed at 

psychoanalysis and its practices, the Rogerian referential cannot be ignored, as it defines what 

clinical hearing and dialogue must be like. If there are risks and traps of a confessional 

psychologizing or deaf hearing, we aim to show that phenomenological hearing arises simply as 

a way to correspond to what appears and shows of itself, a mode that is suspended, present both 

in the patient who is distressed, as it can be increased by the psychotherapist in a position of 

negativity towards what comes to him or her. This is the position of phenomenology-hermeneutics 

and Heidegger’s existential analysis. Not every clinical hearing will be confessional or 

                                                 
*
 Psicóloga.  Professora do Programa de Pós-graduação em Psicologia e Estudos da Subjetividade da 

Universidade Federal Fluminense. Membro do Instituto Dasein. Endereço Institucional: Instituto de 
Psicologia. Campus do Gragoatá, bloco N, 4o andar. São Domingos. Niterói,  RJ. CEP 24210-201. E-mail: 
cristinemattar.cm@gmail.com 



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  73 

psychologizing. These practices are late in relation to what marks the existent in its most proper 

way: those to whom their own existence and other existent matter. 

Keywords: clinical hearing; psychologization; phenomenology; existential analysis. 

Primeiras palavras 

Fale de você. Essa frase clássica expõe a moldura psicológica na qual estamos inseridos, 

desde os séculos I e II de nossa era e, com especificidades outras, a partir do século XVII.  

Inaugurada pelo dispositivo confessional dos primeiros séculos do Ocidente, que 

pôs, ao mesmo tempo, aquele que escuta e aquele que fala em uma relação de 

complementaridade – o falar de si posiciona o ouvinte, o ouvinte posiciona o falar de si – 

fez com que nos tornássemos cada vez mais entes psicológicos, o que levou Richard Sennett 

(1999) a afirmar que o eu de cada pessoa tornou-se o seu próprio fardo. Nada mais se realiza 

sem que se fale de si. Desde o nutrólogo ao entrevistador do emprego, das relações afetivas 

e conjugais às conversas na fila do banco ou nas redes sociais, todos falam de si, todos 

querem ouvir e serem ouvidos sobre quem são, do que gostam, como pensam, o que sentem.     

Entretanto, da confissão monástica à clínica psicanalítica e psicológica do “fala que 

eu te escuto”, muitas nuances e tons foram esboçados, o que nos faz pensar que, assim como 

nem toda conversa clínica é necessariamente confissão de segredos íntimos, nem todo “fale 

mais sobre isso” é necessariamente aprisionador. Se o diálogo clínico apresenta esses riscos, 

por outro lado, também pode libertar o existente para si mesmo ao diluir ou desfazer certos 

elos oriundos daquilo que, na leitura heideggeriana, encontramos definido como tradição ou 

interpretações identitárias já dadas pelas quais nos tomamos (HEIDEGGER, 1927/2002).  

A escuta clínica poderá ser o dispositivo de destruição dessas sedimentações, de 

esvaziamento ao invés de preenchimento ou produção do falante como ente psicológico. 

Tal expressão nos remete à metáfora utilizada por Kierkegaard ao descrever a ironia em 

Sócrates: trata-se, no diálogo filosófico, e, por que não, na clínica, de oferecer um 

vomitório a quem já recebeu comida em excesso. É preciso esvaziar, não preencher. 

(KIERKEGAARD, 1841/2006).     

Por falar em escuta, recentemente ouvimos uma psicóloga que atua na clínica da 

dor do Instituto Nacional do Câncer; o que psicólogos fazem na clínica da dor? Para lá 

são encaminhados pacientes cuja dor resiste a todos os tratamentos já tentados; seja em 

função da metástase, seja como resultado dos tratamentos agressivos. Então, pacientes 

com dor crônica chegam a essa clínica. Inicialmente são tentados novamente métodos de 

analgesia química, combinações que não haviam sido feitas antes etc. Quando estes 



Cristine Monteiro Mattar 

74  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

também falham, o paciente é, por fim, encaminhado à psicologia. A partir do 

acompanhamento psicológico, a dor começa a diminuir com o uso de idêntica medicação. 

Ouvir atentamente o paciente sobre sua dor, à qual ele passou a pertencer – pois a dor o 

contém, e não o contrário – faz com que o intolerável de sua situação se altere e que outro 

modo de correspondência à dor e aos remédios possa se dar. Para além da dor física, a 

dor de estar na situação da doença, do tratamento, da intervenção, da dor crônica, ou seja, 

o enquadre existencial do qual a dor faz parte, é que pode ser escutado – claro que não 

exclusivamente – pelo profissional de psicologia. Ora, a dor-desespero é especialmente 

detectada pelo psicólogo, já dizia Anti-Climacus em Doença Mortal (KIERKEGAARD, 

1849/2002). No livro II sobre a universalidade do desespero, esse autor diz que o médico 

olha de outra forma a doença, porque tem uma ideia precisa do que é a saúde e sabe que 

“assim como há doenças imaginárias, há saúdes imaginárias”. (KIERKEGAARD, 

1849/2002, p. 28). Não se fia somente no que lhe diz o paciente, pois aquele que se julga 

são pode ser, no fundo, doente. O remédio receitado será o que vai fazer com que o mal 

se torne patente. Assim procederá o psicólogo diante do desespero, diante daquele que 

não tem consciência de ser desesperado. “Ele sabe o que é o desespero, conhece-o, e, 

portanto, não se contenta com a opinião de quem não se crê ou crê desesperado.” (p. 28). 

Mesmo aqueles que imitam afetadamente o desespero serão reconhecidos nesta imitação 

como desesperados; e aqueles que se debatem com problemas insignificantes, também. 

O desespero é uma enfermidade espiritual que, quando aparece claramente, revela sua 

preexistência. Nunca o haver sentido indica justamente que estava presente, pois “jamais 

o homem deixa de estar num estado crítico” (p. 29).  
Estar confiado e calmo pode significar que o somos (desesperado). Esta calma, esta 
segurança podem ser desespero. A ausência de desespero não equivale à ausência dum 
mal. Porque não estar doente não significa que o sejamos, mas não estar desesperado 
pode ser o próprio indício de que o somos. Portanto, nada idêntico à doença, na qual 
o mal-estar é a própria doença. [...] Aqui o próprio mal-estar é dialético. Nunca o ter 
sentido, eis precisamente o desespero. (p. 29).  

Na clínica, é comum que se chegue com o relato de situações-problema que 

parecem haver surgido naquele período, como uma crise no percurso de vida que leva à 

procura de ajuda. O sofrimento agudo, no entanto, não é o único a ser escutado pelo 

psicólogo, desde que atento. Este detecta o modo como o cliente se mostra, detecta o 

desespero e o estado crítico, que passa, em geral, despercebido pelo que sofre. As queixas 

pontuais são narradas sob a expectativa de resolução e transitoriedade do problema pelo 

narrador, como se não fosse a própria existência o problema sem solução, se por solução 

se compreende alcançar um estágio não-crítico.  



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  75 

Se arriscarmos levar em conta essa especificidade do cuidado psicológico, como, 

então, resguardar esse lugar no que lhe é próprio sem necessariamente cair nas armadilhas 

da temida psicologização? Como detectar além da imitação ou das insignificâncias, ou 

seja, além da concepção do homem como simples síntese de alma e corpo e da saúde 

como categoria imediata?  

Escuta vem do infinitivo latino auscultare. Quando ausculto, presto atenção. Difere 

no dicionário de simplesmente ouvir, ou seja, registrar ruídos pela audição. Mas será que é 

possível separar escutar de ouvir, uma vez que os ruídos sempre já surgem em um contexto 

de significações, nunca sendo meros ruídos? De qualquer modo o sentido de auscultar na 

clínica médica remete a uma aproximação atenta, que exige silêncio para acontecer e que 

não se relaciona apenas com ouvir, mas também lembra tocar, apalpar, tatear. Pode-se 

pensar a clínica como esse auscultar que tateia a situação existencial do outro.  

Escutar é pensar, meditar, no sentido de zelar por, de cuidar. Se nosso modo de 

ser é cuidado, já somos correspondência ao ser dos entes que vêm ao nosso encontro. 

Mas, a escuta psicanalítica e a escuta psicoterápica não-diretiva também não são modos 

de corresponder ao ser dos entes? Sem dúvida. No entanto, já sabem o que procuram a 

prioristicamente. A diferença na escuta fenomenológica é seu esforço em ser mais livre, 

isto é, de colocar em suspensão qualquer saber e qualquer procura, a não ser que seja 

como uma pro-cura, um cuidado que é meramente projetar-se à aparição.   

Portanto, a escuta fenomenológica é suspensão, esforço por suspender as 

determinações que já moldam a escuta, o que será dito, como será interpretado. O que 

levou Heidegger (2001a) a afirmar durante os Seminários de Zollikon que interpretar seria 

a arte de perguntar corretamente, ou seja, de auscultar, de corresponder ou sintonizar com 

aquilo que vem imediatamente ao encontro, e não a arte de responder, orientar, 

aconselhar, dirigir. Foi assim que, na meditação sobre a essência da técnica, o filósofo 

partiu das determinações antropológica e instrumental sobre a técnica, ambas corretas, 

mas que obscurecem a verdade sobre a técnica moderna enquanto composição que dispõe 

nosso viver. Escutar o correto ou exato não significa estar em relação com a verdade como 

desvelamento, alétheia. Para que essa correspondência com o verdadeiro ocorra, é preciso 

interrogar e destruir o correto, o informativo, a narrativa serializada. Neste aspecto, não 

seria também Foucault um demolidor? 

  



Cristine Monteiro Mattar 

76  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

Foucault e os perigos da psicologização 

A partir dos anos de 1960 as críticas à psicologia e à psicanálise se dirigem, sobretudo, 

ao caráter de psicologização das práticas clínicas. Expressão utilizada por Foucault (2002) 

em uma entrevista sobre Filosofia e Psicologia, de 1965, na qual mostra que as ciências sobre 

o sujeito se esquecem de que ele próprio, o sujeito, é uma produção destes saberes que se 

propõem a analisá-lo, estudá-lo e curá-lo. Segundo o pensador, a psicologia não teria como 

se dissociar de certo programa normativo. Sendo uma terapêutica, como a medicina e a 

própria filosofia, toda psicologia “é uma pedagogia, toda decifração é uma terapêutica”, 

afirma Foucault, pois “não se pode saber sem transformar.” (p. 226).  

A expressão ciências humanas psicologizadas foi proferida na referida entrevista. 

Foucault analisa a psicologia como uma forma cultural que não seria uma continuação 

natural e linear da filosofia, assumindo um terreno por esta abandonado. Mas que é a 

partir da filosofia moderna que se torna, no fundo, uma antropologia, que as ciências do 

homem em geral se tornam possíveis. A psicologia como ciência da alma, da consciência 

ou do indivíduo se oporia à fisiologia, à sociologia e à filosofia. Todavia, a partir da 

elucidação do inconsciente, teria havido uma reorganização das ciências humanas e a 

psicologia como ciência da consciência e do indivíduo não pôde mais se sustentar. 

Foucault diz que a partir de Freud não há apenas adição de uma análise do inconsciente à 

psicologia, mas que todas as ciências humanas se tornam ciências da psyché. Psicologizar 

na expressão foucaultiana, indica qualquer busca de saber sobre o homem.   

O filósofo francês põe em questão a ilusão de subjetividade como natureza, que 

se revelaria através da prática confessional religiosa em um primeiro momento, clínica 

em um segundo (MATTAR, 2016). Partindo desse fio no presente, o chamado último 

Foucault vai à procura do que fundamentou as práticas de hermenêutica do sujeito no 

Ocidente a partir do desaparecimento da antiga cultura de si, processo de subjetivação 

sem sujeição, em prol do impositivo do conhece-te a ti mesmo, processo de subjetivação 

com sujeição moral, ora confessional-religiosa, ora científico-cartesiana. A saída 

vislumbrada por Foucault em seus últimos escritos seria na forma de uma filosofia da 

experimentação, uma via filosófica ou estética da existência, através da relação mais livre 

de si para consigo, da autoconstituição e autogoverno. Se o si mesmo não foi sempre base 

ou fundamento, pois era o fim visado pelas práticas espirituais, de fato, nunca finalizado 

enquanto se vivesse, por que não retomar de alguma forma esse modo de vida que aqui 

poderíamos chamar de pré-identitário? Os cínicos exemplificaram bem essa estilística da 



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  77 

existência, uma vez que levavam às últimas consequências os princípios filosóficos de 

desapego, não somente aos bens e situações transitórias, mas o apego a qualquer si mesmo 

que subsistisse; eram, portanto, ingovernáveis. Classificação, governo, sujeição, 

disciplina e controle principiam pela ilusão de definição constante e fixa de quem se é, 

matriz de todos os preconceitos e violências.   

A fratura provocada por Foucault na subjetividade moderna e na história como 

tradição, isto é, na certeza de naturezas essenciais e imutáveis, pela via da arqueologia, 

genealogia e estética da existência, em muito contribuiu e contribui para a des-

psicologização. Mostrou que disciplinarização de condutas e produção de subjetividade 

psicológica não necessariamente se dão de forma nitidamente diretiva, repressiva ou 

pedagógica. Podem dar-se, e de fato dão-se com frequência, na forma de promessas de 

libertação e criação, de um saber-poder que promete romper com as amarras 

comportamentais e com a racionalidade da medicina e das ciências humanas, nas práticas 

de cuidado clínico da psicoterapia e da psicanálise que acenam com a libertação e a cura; 

ou seja, continuam sendo práticas de controle e produção de subjetividade, não obstante 

obscurecidas pelo discurso da oferta de auxílio e tratamento clínico àquele que sofre. Este 

último, ao ser cuidado, é constituído por estas mesmas ações que se propõem a tratá-lo. 

  Nesta direção encontramos na psicoterapia humanista fundada por Carl Rogers nos 

anos de 1940 nos EUA, o que seriam os princípios de uma escuta clínica delineada por este 

célebre psicólogo.  Em Psicoterapia e Consulta Psicológica (1942-1997), Rogers define 

que a terapia não seria uma forma de fazer algo para o indivíduo ou de induzi-lo a fazer 

algo, mas sim “um processo de libertá-lo para um amadurecimento e um desenvolvimento 

normais, de remover obstáculos que o impeçam de avançar.” (p. 28-29). A própria relação 

terapêutica seria uma experiência de crescimento. Ao descrever como deveria proceder o 

psicólogo em uma sessão de terapia, Rogers afirma que este deveria estimular a “livre 

expressão de sentimentos” em relação ao problema narrado, através de uma “atitude 

amigável, interessada e receptiva”, evitando bloquear “a corrente de hostilidade e de 

ansiedade, os sentimentos de inquietação e de culpa, as ambivalências e as indecisões” [...]. 

(p. 35). Logo a seguir, prossegue descrevendo as atitudes do psicólogo:  

O psicólogo aceita, reconhece e esclarece os sentimentos negativos. [...] tem 
de estar preparado para responder, não ao conteúdo intelectual daquilo que a 
pessoa diz, mas ao sentimento que lhe está subjacente. Às vezes os 
sentimentos são profundamente ambivalentes, às vezes são sentimentos de 
hostilidade, outras vezes de inadequação. Seja como for, o psicólogo esforça-
se, através do que diz e do que faz, para criar uma atmosfera em que o cliente 



Cristine Monteiro Mattar 

78  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

possa chegar a reconhecer que tem esses sentimentos negativos e que é capaz 
de aceitá-los como uma parte de si mesmo, em vez de projetá-los nos outros 
ou de ocultá-los por detrás de mecanismos de defesa. O psicólogo esclarece 
frequentemente esses sentimentos através da expressão verbal, sem procurar 
interpretar a sua causa ou discutir a sua utilidade – reconhecendo 
simplesmente que existem e que os aceita. (p. 37-38).  

A escuta é reconhecimento e aceitação dos sentimentos, para clarificação e 

reflexão dos mesmos. “O objetivo é aceitar e reconhecer plenamente os sentimentos que 

o cliente for capaz de exprimir.” (p. 39).  

Embora o projeto rogeriano visasse distanciar-se da psicanálise, que procurava 

escutar o inconsciente a partir de seus disfarces – o sintoma, o sonho, o chiste, o ato falho 

–, vemos ainda em Rogers conceitos freudianos como projeção e mecanismos de defesa, 

e a escuta voltada para o que não se sabe de si mesmo, neste caso, os sentimentos.  

Distanciando-nos da proposta freudiana e das orientações rogerianas, vejamos 

as contribuições da fenomenologia e da fenomenologia-hermenêutica ao tema. Não que 

se desconsiderem as contribuições desses dois projetos, que sem dúvida moldaram o 

que vimos a conceber como cuidado psicológico, mas o que se nota é que ambos 

ocorrem a partir de enquadres que nos parece ainda necessário colocar em suspensão, 

como as noções de psiquismo, consciência, inconsciente, sentimentos, autenticidade, 

verdade a ser desvelada e outros.  

Fenomenologia e escuta clínica  

Se em Foucault nos deparamos com a quebra da cadência psicologizante, no 

chamado primeiro Husserl encontramos a crítica ao psicologismo (ZAHAVI, 2015). Para 

Husserl, conhecer não é adquirir consciência de algo que seja independente da 

consciência. Quer pensar as próprias condições de possibilidade do que entendemos por 

consciência e por conhecimento. Isto é, o conhecimento não é aquisição ou produto de 

uma instância psicológica, a consciência, seja ela pré-existente – idealismo – seja 

produzida pelo mundo – realismo. Mundo e consciência não são fontes de conhecimento, 

mas co-participam de algo mais originário, a aparição, ou seja, o fenômeno. Para que haja 

conhecimento, mundo, consciência, é necessário que já tenha acontecido a mostração.  

A posição que Husserl critica é a do psicologismo, tese em voga na época que 

defendia que as questões epistemológicas e técnico-científicas diziam respeito à natureza 

cognitiva do perceber, do crer, do julgar e do conhecer. Se todos esses fenômenos são 

fenômenos psíquicos, parecia evidente que à psicologia caberia investigar e constatar sua 

estrutura. A fundamentação científica e lógica também teria base psicológica: a lógica 



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  79 

seria em última instância uma parte da psicologia e as leis lógicas seriam legalidades 

psico-lógicas, cuja constituição e validade seriam constatadas por meio de investigações 

empíricas. “Por isto, a psicologia realiza a fundamentação teórica da lógica.” (p. 14).  

Para Husserl essa posição desconhece a diferença fundamental entre a região da 

lógica e a da psicologia. A Lógica, como a matemática e a ontologia formal, não é uma 

ciência empírica e não se ocupa de objetos faticamente existentes. Ela investiga as 

estruturas e leis ideais, suas pesquisas são caracterizadas por sua certeza e exatidão.  

Já a psicologia é uma ciência experimental, que investiga a natureza fática da 

consciência; seus resultados possuem o caráter vago e a mera probabilidade como todas as 

ciências empíricas. Assim, Husserl aponta que o erro do psicologismo estava em não 

distinguir claramente entre o objeto (imanente ou transcendente à consciência) e o ato do 

conhecimento. O ato é um processo psíquico que transcorre no tempo e possui um início e 

um fim; o mesmo não é válido para os princípios lógicos ou para os objetos matemáticos. 

O pensar e o pensado são diferentes. “Apesar de os princípios lógicos serem apreendidos e 

conhecidos na consciência, aquilo de que somos conscientes permanece algo ideal, que não 

pode ser reduzido aos atos psíquicos reais e que é completamente diverso deles.” (p. 15).  

Apesar de sua crítica ao psicologismo, o interesse de Husserl pelos problemas 

fundamentais da teoria do conhecimento torna necessário se voltar uma vez mais para a 

consciência. Não a consciência psicológica, empírica, mas a consciência intencional.  

Na segunda Investigação Husserl aborda o problema da intencionalidade, a 

relação objeto-ato intencional, de forma a mostrar que a intencionalidade não é objetiva 

nem subjetiva. Ato de consciência e objeto não são o mesmo. Ou seja, o objeto intencional 

não é imanente ao ato da consciência, ele não pertence ao conteúdo da vivência. Em 

diversos atos de consciência, podemos estar dirigidos para o mesmo objeto (duas 

percepções numericamente diversas podem ter um objeto numericamente idêntico); a 

identidade do objeto não pode depender da identidade do ato. Se o objeto de minha 

intenção fosse efetivamente imanente ao ato, então, eu nunca poderia experimentar o 

mesmo objeto mais do que uma vez. Sempre que quisesse perceber novamente o objeto, 

ele seria mediado por um novo ato perceptivo diverso, e o objeto seria outro. Assim, seria 

impossível para sujeitos diversos perceber o mesmo objeto, e conclui-se, portanto, que o 

objeto intencional não pode ser reduzido ao conteúdo subjetivo da consciência.  

Husserl acentua a diferença entre o modo de aparição de nossos atos e o modo de 

aparição de nossos objetos. Em meio à percepção de um objeto precisamos diferenciar 

incessantemente entre o objeto fenomênico e a aparição mesma, uma vez que o objeto 



Cristine Monteiro Mattar 

80  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

nunca aparece em sua totalidade, mas sempre a partir de uma determinada perspectiva 

limitada. O mesmo quando pensamos em um objeto: sempre pensamos nele sob uma 

determinada descrição ou conceito. Nenhum fenômeno particular (aparição) se acha em 

condições de esgotar todo o objeto, ou seja, este nunca se esgota em uma única dação, mas 

transcende constantemente o seu ser dado. Não significa que o objeto se esconderia por 

detrás do fenômeno nem que seria mera soma de todas as aparições, mas que ele é o 

elemento inteiramente idêntico que liga todas as suas aparições diversas. Aqui nos parece 

haver uma pista interessante. Se pudermos ensaiar que a existência do cliente ou seu 

sofrimento constituem o objeto intencional e a escuta terapêutica se posiciona como ato 

intencional, as narrativas e relatos feitos na clínica serão as aparições que deixam entrever, 

a cada vez, o objeto, ou seja, a existência concreta ali em questão que não se esgota em suas 

aparições verbais ou não-verbais. É sempre possível experimentar o objeto a partir de 

perspectivas diversas – tais como aquelas, de acordo com as quais ele é a cada vez dado.  

Se o objeto, no caso, o que nos interessa aqui, a existência, estivesse contido na 

consciência como parte do fluxo da consciência, ele precisaria tomar parte no modo de 

aparição do ato. Segundo Zahavi (2015), Husserl mostrou não ser este o caso. Isso vale não 

apenas para o estar dirigido para objetos reais e efetivos, mas também para aquelas intenções 

que se dirigem justamente para objetos transcendentes em relação à consciência. A existência 

e a fala do cliente são objetos transcendentes em relação à “consciência”, que aqui preferimos 

chamar de cuidado em seu sentido originário ou de correspondência. É ao modo de 

corresponder nas relações que estabelece no mundo do cliente que o psicoterapeuta 

corresponde em sua escuta, isto é, com toda a sua presença. Esta co-respondência intenciona 

o que transcende a experiência psicológica, empírica, isto é, intenciona o existir.   

A escuta despsicologizante como correspondência   

Se em Foucault colhemos a ontologia histórica de nós mesmos, esta não se fez 

sem a leitura da ontologia fundamental de Heidegger (SOLER, 2017). Nas palavras do 

próprio Foucault:  

Heidegger sempre foi para mim o filósofo essencial. Comecei a ler Hegel, 
depois Marx, e me pus a ler Heidegger em 1951 ou 1952; e ainda em 1953 ou 
1952 – não me lembro mais – li Nietzsche. Ainda tenho as notas que tomei 
sobre Heidegger no momento em que o lia – são toneladas! -, e elas são muito 
mais importantes do que aquelas que tomei sobre Hegel ou Marx. Todo o meu 
futuro filosófico foi determinado por minha leitura de Heidegger 
(FOUCAULT, 2004, p. 253).  



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  81 

O efeito des-psicologizante da ontologia fenomenológica de Heidegger em sua 

analítica da existência como caminho indispensável para a retomada da questão sobre o 

sentido do ser, teve, certamente, efeitos sobre a ontologia histórica e desconstrução 

operadas por Foucault. Em função de nossa indigência ontológico-existencial, sempre nos 

tomamos como algo de início, a partir da sedimentação histórica, inclusive como entes 

psicológicos, dotados de psiché.  

Em Ser e tempo (1927/2002) o filósofo alemão mostra que todo saber, seja ou não 

ciência, é tradição sedimentada de mundo na forma de interpretações já dadas pelas quais 

o ser-no-mundo se interpreta e se reconhece, de início.  

Na analítica do dasein, no entanto, fica explicitado que o ser-aí é os seus modos de 

ser, e somente isto. Toda subjetividade ou identidade é tardia, uma vez que somos 

constituídos por experiências, não as constituímos. Note-se aí a des-psicologização radical 

operada pela análise existencial. Se algo compreendido como sujeito psicológico é tardio 

em relação à existência, qualquer ciência que trate deste sujeito também o é. Se mundo é a 

normatividade que nos precede, dele faz parte toda ciência do homem, incluindo a 

psicologia e a psicanálise, que definirão o dasein como homem ou sujeito. Estes saberes 

também são tardios em relação à existência, que é o mais originário e que abre mundo como 

“campo de manifestabilidade do ente” (CASANOVA, 2017). Mas o dasein é absorvido 

pelo mundo, e a medida da adequação é dada pela ‘capa de preconceitos’ (CASANOVA, 

2017). Assim, dasein se deixa absorver pela medida que o mundo fornece, pela verdade 

estruturada por preconceitos, tomando-se como sujeito psicológico. O fundamento da 

adequação é a tradição restrita. O que não impede que se acompanhe esses modos de ser 

que constituem o dasein. A este acompanhar chamamos clínica ou análise existencial. Esta 

permite alcançar a superação da absorção nas restrições produzidas pelo ‘encurtamento da 

tradição’. Quando ocorre uma crise da experiência inicial de absorção no mundo, torna-se 

possível o desvelamento ou Alétheia, que tem caráter negativo, de supressão do 

esquecimento. Significa deixar que o horizonte de aparição se desvele e, assim, torna 

possível a rearticulação com o fundamento da verdade, que é abertura de mundo. Destruir 

a tradição sedimentada, que pensa o homem como subsistência, suprimindo o caráter 

temporal do existir, é reconduzir ao tempo, portanto, ao sentido da existência. O fenômeno 

da angústia é a aparição dessa indeterminação, que não pode ser eliminada. Pelo fato de 

não ser impelido a nada é que é preciso pôr a si mesmo. A experiência é de desterro e 

“estrangeiridade radical”, no confronto com a ausência radical de sentido. O mundo aparece 

como insignificante e indiferente. (CASANOVA, 2017).   



Cristine Monteiro Mattar 

82  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

 Ser e tempo (1927/2002) provoca uma crise de desterro nas ciências humanas 

modernas, ao descrever o homem e todos os modos de subjetivação que lhe foram atribuídos 

como tardios em relação à existência como ser-aí, isto é, à correlação originária e intencional 

com o ser. Toda a tradição psicologizante do Ocidente aparece como o que ela é, 

sedimentação identitária que obscurece o campo fenomênico originário e radical, a existência.    

  Heidegger afirma que interpretar as estruturas principais que perfazem o ser do aí, 

seu existir, é a analítica existencial. Esta esclarece como deve ser colocado o ser homem 

para que a determinação do homem corresponda ao fenômeno fundamental da abertura 

do ser, a compreensão de que o ser do aí é ek-stático, isto é, saída de si. A analítica do 

Dasein é “uma espécie de ontologia” (p. 148) fundamental, uma vez que prepara a questão 

fundamental do ser como ser.  

Sobre a psicologia como ciência natural somente poder ser fundamentada no 

horizonte de interpretação daseinsanalítico, Heidegger esclarece que quando duas pessoas 

conversam, já necessariamente ocorreu se interpelarem como daseins existentes, 

mutuamente relacionados, como daseins a quem interessa o próprio Dasein. Neste 

interesse o outro está presente no horizonte da determinação daseinsanalítica do ser-aí. 

Interpretar o ser desse ente é tarefa da analítica do Dasein; sintonizar onticamente neste 

elemento existente é a da análise existencial.  

 Uma conversa não é uma analítica do Dasein, mas ela só se torna possível a partir 

do horizonte da determinação daseinsanalítica do Dasein. A analítica interpreta a 

condição de possibilidade de todo encontro e diálogo, ou seja, a presença que se abre 

ontologicamente. Na análise existencial, diante do outro, como elementos existentes 

mutuamente relacionados, há uma sintonia ôntica. A palavra sintonia deriva do grego 

Syntonía, acordo mútuo, harmonia, reciprocidade, na mesma frequência de. Literalmente 

significa estirado junto, Synteínen, syn, junto, teínen, alongar, estirar. Pode-se dizer que 

a Psicologia e a psicoterapia teriam como base essa sintonia ôntica entre entes existentes, 

estirados mutuamente junto a. Cuidar é afinar-se. O que fez Kierkegaard afirmar que para 

ajudar, é preciso aproximar-se de onde o outro está. (KIERKEGAARD, 1859/1986).    

Heidegger (2001a) arremata que, na Psicologia, a relação entre daseinsanalista e 

analisando só pode ser vivida como uma relação de Dasein para Dasein. Mas não seria 

qualquer relação sempre de Dasein para Dasein? 

 Inicialmente não, uma vez que se dá ao modo da indiferença e desinteresse. 

Entendemos que o filósofo aqui se refere a uma relação interessada, onde o analisando 

não é mais tomado como coisa entre coisas. O analista pode perguntar o que caracteriza 



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  83 

o ser-uns-com-os-outros; pode refletir sobre os sonhos em geral, ao mesmo tempo em que 

interpreta os sonhos do analisando como essa determinada pessoa existente. Desse modo, 

a reflexão alcança o âmbito de uma ontologia do Dasein que esclarece o fundamento 

ontológico dos problemas apresentados e da clínica.  

É decisivo que cada fenômeno que surge na relação de analisando e analista 
seja discutido em sua pertinência ao paciente concreto em questão a partir de 
si em seu conteúdo fenomenal e não seja simples e genericamente subordinado 
a um existencial. (HEIDEGGER, 2001a, p. 150).     

Nesse trecho, Heidegger previne qualquer tentativa de categorização do existente 

a partir dos existenciais, deixando claro que o exercício será sempre o de discutir cada 

fenômeno em sua pertinência ao paciente concreto em questão, isto é, o horizonte de 

aparição ou conteúdo fenomenal a partir do qual o próprio paciente concreto e suas 

questões empíricas podem surgir enquanto tais.  

A situação clínica fenomenológica suspende os modos identitários de ser, ao 

desnaturalizá-los, e coloca em movimento o processo de apropriação da constituição 

identitária mesma, sempre em jogo, sempre provisória.    

A análise existencial se dá “no sentido da comprovação e descrição de fenômenos 

que se mostram factualmente, em cada caso, em um determinado Dasein existente.” 

(HEIDEGGER, 2001a, p. 151). Não se trata do relato de fatos empíricos, o que pode se 

configurar como falatório ou narrativa serializada, mas de ver através destes a existência. 

Ou seja: ao contrário do que pensam muitos psicólogos que procuram se apropriar 

do pensamento heideggeriano, não se trata de colher narrativas empíricas do analisando, o 

que não tornaria a análise existencial diferente de nenhuma outra abordagem psicológica 

que ouve histórias e narrativas de vida. Isto a psicologia já faz. A descrição de fenômenos 

factuais significa interromper e remover as narrativas empíricas serializadas para que o 

fenômeno se dê em sua mostração originária, ou seja, para que se anuncie a existência como 

negatividade. Tanto que Heidegger afirma ser essa análise, ainda que sempre dirigida a um 

existente em cada caso, orientada pelas determinações do ser do ente, os existenciais.  

Considerações finais 

A conceituação de Giorgio Agamben sobre O que é o contemporâneo foi inspirada 

nas Considerações Intempestivas ou Extemporâneas de Friedrich Nietzsche. 

Contemporâneo é o intempestivo, o inoportuno, súbito, imprevisto. É ao mesmo tempo o 

obscuro de uma época e aquele que consegue enxergá-lo, assumindo uma posição em 



Cristine Monteiro Mattar 

84  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

relação ao seu tempo. Pertence ao seu tempo por não coincidir com este, sendo-lhe 

inatual. Por esse deslocamento, consegue apreendê-lo. “Contemporâneo é aquele que 

recebe em pleno rosto o facho de trevas que provém do seu tempo.” (AGAMBEN, 2009, 

p. 64). É aquele que é intempestivo e extemporâneo em relação ao seu próprio tempo. 

Ao desvelar o horizonte epocal no qual nos movemos, em uma conferência de 

1953 intitulada A questão da técnica, Heidegger desloca o olhar da obviedade dos 

instrumentos técnicos utilizados pelo homem para determinados fins, a fim de deixar ver 

as obscuridades da técnica que tais instrumentos não mostram: a com-posição que 

constitui a essência da técnica moderna, e que a tudo dispõe, previamente: homem, vida, 

natureza, ciência e tecnologia, como recursos provocados a estarem disponíveis ao uso, à 

estocagem e à exploração. Isto quer dizer que todo ente aparece como recurso e fundo de 

reserva e a correspondência ao ser dos entes torna-se uma caça aos entes até o seu 

esgotamento. O modo como a técnica se confunde conosco mesmos, nos constituindo, 

mas mantendo a ilusão de que a contemos e controlamos, nos mantém, em geral, alheios 

a este processo. Tal é o espírito da época. Não lhe podemos ser contemporâneos, a não 

ser que o estranhemos e percebamos seus perigos, não mais tomando de maneira ingênua 

a cadência ditada pela cotidianidade mediana como sendo a temporalidade originária.  

Se no chamado primeiro Heidegger a análise revela a crise da existência 

constituída pela tradição, deixando aparecer o caráter existencial e fenomênico, a partir 

dos anos 1930 não é a existência em crise propriamente que está em análise, mas o 

horizonte histórico da técnica moderna como subjetividade incondicionada que dispõe a 

estrutura ser-no-mundo, não sendo mais possível uma mudança na configuração do 

mundo a partir da crise existencial. A técnica é o envio de sentido do ser em nosso tempo 

que impede que algo subsista. Se Canguilhem suspeitava do caráter normativo da 

psicologia comportamental e Foucault do caráter disciplinador ou de controle das práticas 

psi, ainda que pela desregulamentação, a reflexão heideggeriana sobre a técnica revela a 

com-posição como conjuntura a partir da qual tudo é disposto em um plano de 

indiferenciação no qual nada cria raízes. Os problemas considerados pessoais ou 

psicológicos reverberam as determinações desse horizonte epocal, seja quando se sofre 

na forma de falha funcional ou quando se tenta incessantemente capacitar e incrementar 

a vida, na constante insatisfação e na sensação de nunca estar pronto ou nunca ser bom o 

suficiente, sempre podendo e devendo mudar, ampliar, renovar, turbinar.      

Análise existencial não significa dividir a existência para analisá-la, mas sim que 

qualquer análise de uma situação clínica concreta será sempre tardia em relação à 



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  85 

existência como fenômeno. Exercendo a redução fenomenológica, chega à base radical 

que é a existência enquanto campo fenomênico mais originário.      

Se para Foucault não é possível uma psicologia não normativa, o que se quer pensar 

aqui é que a técnica moderna é já uma normatividade ontológica que regula a vida em escala 

planetária, ainda que seja ao modo da desregulamentação, do desenraizamento, da 

proliferação de modos de vida sem nenhuma relevância ou fixação possível. A psicologia 

já surge afinada com este horizonte epocal, portanto, só pode ser também ela, normativa. 

Não obstante, se quer pensar de que modo uma psicologia que se sabe sob suspeita, porque 

psicologizante, seja na forma disciplinadora e adaptadora, seja na desregulamentação, 

poderá atuar na clínica psicoterápica chamada a cuidar do sofrimento.  

Nossa conclusão é de que a análise existencial é uma possibilidade de cuidado 

clínico que acontece como des-psicologização do olhar, da escuta e das situações de 

sofrimento que se dão em seu mostrar-se. Análise existencial é suspensão das 

determinações já dadas para que o campo fenomênico possa aparecer. Se ser 

contemporâneo é ser inatual em relação ao que nos fala em nosso tempo, mas que não se 

pode escutar, a clínica será um espaço possível de inatualidade e contemporaneidade, isto 

é, de escuta do inarticulado destino do nosso tempo. Espaço onde a crise do encurtamento 

da tradição ou a não-crise da técnica moderna possa aparecer e ser cuidada, não 

novamente obscurecida por recomendações e prescrições, mas permitindo a recondução 

aos fenômenos originários, ao não esquecimento.  

Se a tradição ou a com-posição desoneram o existente de reinterpretar e rearticular 

a existência, para que supere a absorção no tempo cotidiano, onde nada propriamente me 

concerne (CASANOVA, 2017), a situação clínica será aquela onde a situação existencial 

pode aparecer em sua dação originária, como condição ontológica radical de tudo o que 

consideramos como sofrimento e de suas formas de tratamento.  

Atender nessa perspectiva clínica significa atentar, colocar em suspenso todas as 

determinações nítidas em jogo no nosso tempo, silenciar o burburinho tranquilizador ou 

incitador que vigora, para abrir-se e escutar as determinações mais originárias que se 

mantêm no obscurecimento e esquecimento, a fim de que aquele que busca ajuda possa 

escutar a si mesmo, ao clamor que conclama a assumir o próprio existir como questão. Algo 

como o que Heidegger denominou com a expressão “a prontidão serena de espantar-se” em 

sua conferência sobre a técnica moderna. (HEIDEGGER, 2001b, p. 25), um tipo de escuta 

que apreende o verdadeiro (desvelamento, essencial), não o exato (relato, informação).  



Cristine Monteiro Mattar 

86  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019 

Tudo que é essencial, não apenas a essência da técnica moderna, se mantém, 
por toda parte, o maior tempo possível, encoberto. Todavia, a sua regência 
antecede tudo, sendo o primordial. Os pensadores gregos já o sabiam, ao dizer: 
o primeiro, no vigor de sua regência, a nós homens só se manifesta 
posteriormente. O originário, só se mostra ao homem por último. Por isso, um 
esforço de pensamento, que visa a pensar mais originariamente o que se 
pensou na origem, não é a caturrice, sem sentido, de renovar o passado, mas a 
prontidão serena de espantar-se com o porvir do princípio.  

 O diálogo clínico pode ser visto como poético muito mais do que como técnico. 

Não seria, aliás, a poesia uma escuta privilegiada do Ser?  

Em Cordas de aço (1976) Cartola (1908-1980) conversa com o violão, que o 

escuta, compreende e acompanha; cuidado derramado em versos e melodia para pensar 

feridas. Na vida difícil do poeta, compor foi terapia, modo outro de lida com a dor. 

Ah! Estas cordas de aço 

Este minúsculo braço do violão  

Que os dedos meus acariciam; 

Ah! Este bojo perfeito  

Que trago junto ao meu peito 

Só você violão compreende porque  

Perdi toda alegria.  

E no entanto meu pinho 

Pode crer, eu advinho 

Aquela mulher até hoje está nos esperando.  

Solte o seu som da madeira 

Eu você e a companheira 

À madrugada iremos pra casa cantando...  

 

  



A escuta clínica: entre a psicologização e a análise fenomenológico-existencial 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 72-87, jan./abr. 2019  87 

Referências  

AGAMBEN, G. “O que é o contemporâneo?” Em: O que é o contemporâneo?  e outros 
ensaios. Chapecó: Argos, 2009. 

CARTOLA. Cordas de aço. Rio de Janeiro: Discos Marcus Pereira: 1976. Suporte (2:15). 

CASANOVA, Marco Antonio. A falta que Marx nos faz. Rio de Janeiro: Via Verita, 
2017. 

FOUCAULT, Michel. “Filosofia e Psicologia”. Em Foucault, M. Ditos e Escritos I:  
Problematização do sujeito, Psicologia e Psiquiatria. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2002. 

FOUCAULT, Michel. “O Retorno da Moral”. Em Foucault, M. Ditos e Escritos V: ética, 
sexualidade, política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004.  

HEIDEGGER, Martin. Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes, 2001a. 

HEIDEGGER, Martin. “A questão da técnica”. Em HEIDEGGER, M. Ensaios e 
conferências. Petrópolis: Vozes, 2001b.      

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Parte I. Petrópolis: Vozes, 2002. (Originalmente  

publicado em 1927).   

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O conceito de ironia constantemente referido a Sócrates. 
Petrópolis: Vozes, 2006 (Originalmente publicado em 1841).   

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O desespero humano. São Paulo: Martin Claret, 2002 
(Original publicado em 1849). 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Ponto de vista explicativo da minha obra de escritor. 
Lisboa:  Edições 70, 1986 (Original publicado em 1859).  

MATTAR, Cristine Monteiro. Psicologia, cuidado de si e clínica: diálogos com 
Kierkegaard e Foucault. Rio de Janeiro: Via Verita, 2016. 

ROGERS, C. R. Psicoterapia e consulta psicológica. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 
(Originalmente publicado em 1942).   

SENNETT, R. O declínio do homem público: tiranias da intimidade. São Paulo:  

Companhia das Letras, 1999.  

SOLER, R. “Foucault leitor de Heidegger: da ontologia fundamental à ontologia  

histórica de nós mesmos”. Rev. Synth. Let. Educ. Humanid., Lages, v. 2, n. 2,  

p. 5-13, dez. 2017.  

ZAHAVI, D. A fenomenologia de Husserl. Rio de Janeiro: Via Verita, 2015. 

 

Recebido em: 8 de julho de 2018 

Aceito em: 10 de agosto de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019. 

APRENDER A ANGUSTIAR-SE NA PACIÊNCIA 

Eduardo da Silveira Campos* 

Resumo 

Quando tocamos a leitura de um texto ou da alma do outro, estamos tocando algo que possui a 

mesma textura. Na poética pessoana, a alma possui a mesma constituição da palavra. Da mesma 

forma que um texto pode se velar ao intérprete, a alma também pode velar-se sutilmente diante 

do observador. Nas cercanias desse velamento, desesperamo-nos mediante a fragilidade do 

nosso próprio limite que se mostra incapaz de interpretar a palavralma. Para amainar a 

desesperação que concorre com a angústia, valemo-nos habitualmente dos pressupostos 

estabelecidos pela metodologia ou epistemologia. Entretanto, tal valência nos demove da simples 

possibilidade de ver e conduz a nossa desesperação apenas a um estado de momentânea latência. 

A espera na paciência é a resistência que pode nos resguardar dos desígnios hermenêuticos 

estabelecidos, deixando que a própria alma vivencie uma nova possiblidade de interpretar/ver 

que se descortina na escuta da liberdade da angústia. 

Palavras-chave: Angústia; desespero; paciência; serenidade; escuta. 

LEARN TO ANGUISH YOURSELF IN PATIENCE 

Abstract 

When we touch one text or the soul of the other, we are touching something that has the same texture. 

In the poetic pessoana, the soul has the same constitution of the word. In the same way as a text can 

be veiled to the interpreter, a soul can also be veiled to an observer. In the vicinity of this veiling, we 

despair through the fragility of our own limit that is unable of interpreting the wordsoul. To alleviate 

the despair that competes with the anguish, we often use the assumptions established by methodology 

or epistemology. However, such valency drives us away from the simple possibility of seeing and takes 

our despair to a state of momentary latency. The waiting in patience is a resistance that can protect 

us from the established hermeneutic designs, letting the soul itself experience a new possibility of 

interpreting / seeing that is uncovered in the listening to the freedom of anguish. 

Keywords: Anguish; despair; patience; serenity; listening. 

                                                 
*
 Professor de Filosofia. Doutor em Filosofia pela UFRJ. Pesquisador de Pós-Doutorado pelo Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia (PPGF) do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais (IFCS), da Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Pesquisador de Pós-doutorado pelo Programa de Pós-Graduação em 
Psicologia Social, da Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ). Pesquisador do Laboratório de 
Estudos e Pesquisas em Psicopatologia e Subjetividade do IPUB/UFRJ e Professor Colaborador do IFEN. 
Endereço Institucional: Avenida Venceslau Brás, 71 – Campus da Praia Vermelha – Botafogo – Rio de 
Janeiro, RJ – CEP: 22290-140. E-mail: eduardodascampos@gmail.com 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  89 

Deus é paciência. O contrário, é o diabo. 

Riobaldo 

Sempre que estamos diante de um texto filosófico de grande força especulativa, 

lemos as primeiras palavras, frases, linhas, parágrafos, como quem toca em uma 

superfície lisa. Lemos, relemos, treslemos, mas ele se mantém como um mármore belo e 

duro, gelado e implacável. Tocamos em sua textura, mas nossas mãos deslizam sem sentir 

qualquer fissura ou relevo. Para criar uma ranhura, sulcar uma pega nessa superfície lisa, 

que permita assim a escalada do texto, não bastam, de forma alguma, a postura de uma 

lisura metodológica nem as boas intenções do escrúpulo acadêmico e hermenêutico. Ao 

contrário, uma boa dose de picardia e descuido poderia até dar uma boa pega, favorecendo 

assim nossa entrada no texto e a fluência da leitura. Mas, como ler com limpeza d´alma, 

ou seja, ser simples entrega e devoção à coisa é sempre a atitude mais árdua e difícil, 

antes mesmo de entrarmos no texto, envolvendo-nos no enredamento de sua tessitura, 

sentimos como se dele logo caíssemos em queda livre, desabando na culpa que acusa 

impiedosamente nossa impotência humana ao interpretar. 

Essa queda é a nossa má consciência ao deparar-se com o limite posto e imposto 

pelo texto, quer dizer, com o próprio limite. Na borda desse limite aparece frágil o si 

mesmo de cada um de nós diante da impossibilidade de um texto impenetrável. A 

crispação do leitor diante do impossível é o desespero de ter um eu que não pode tornar-

se si mesmo, assumindo o possível. Tornar-se si mesmo significa: assumir o próprio limite, 

acolher a própria finitude que, nesse caso, aparece como um flagrante não saber, não ter, 

não poder. Ao mesmo tempo que o texto nos impõe o limite de um “poder”, ele nos revela 

um poder que é princípio para qualquer possibilidade, a saber, a possibilidade de poder 

não-poder. Esse não poder, que aparece como um poder frágil, mostra o nosso limite, 

escancara diante de nós mesmos o poucadinho da gente, a finitude humana – o poder de 

poder não saber, poder de poder ser fraco, o poder que consiste em poder morrer: a cura 

para o desespero. Pois, como diz Kierkegaard, sob a verve de Anticlimacus: “Quem 

desespera não pode morrer” (KIERKEGAARD, 1979, p. 201).  

O nosso reflexo na superfície lisa e gélida do texto nos devolve implacavelmente 

para nós mesmos em uma flagrante situação de finitude, de limite, de fraqueza. Sob o véu 



Eduardo da Silveira Campos 

90  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019 

de uma total transparência estamos ali diante dos nossos próprios olhos com a alma nua1. 

No entanto, com a alma despida, encontramo-nos no limiar entre a serenidade da 

paciência e a desesperação da impaciência. Mas se mantivermos essa indigência da alma, 

e suportarmos a espera meditante diante do limite imposto pelo texto, podemos adquirir 

na paciência, de repente, um sentido que nos é doado em meio ao sentimento do limite. 

Só podemos ultrapassar o limite que inicialmente nos sobrevém, se formos alavancados 

por um salto adquirido sob a força de uma contenção serena e frágil. O voluntarismo do 

leitor, carregado de pressuposições, não ajuda em nada na propulsão desse salto que 

acontece apenas no fazer que fez tudo que pôde, ao perfazer todo o per-feito limiar do 

texto. Que limiar seria esse? Esse limiar é um desamparo que se ampara apenas no próprio 

ato de ler, ver. O desamparo é, ele mesmo, a única possiblidade de ver, o único aparato 

do interpretar. Esse desamparo que ampara o ver é a transparência de alétheia (verdade), 

desvelando-se para além de qualquer roupagem hermenêutica, para assim entregar-se à 

própria alma despida de tudo aquilo que até então aprendera. 

A nudez da alma é o esquecimento do “modo de lembrar que me ensinaram” 

(PESSOA, 1986, p. 226). Sua indigência, sua pobreza é a falta de recursos, o esvaziamento 

de toda a capacidade imediata de engendrar discursos. Sem re-cursos para a leitura, estamos 

assim expostos ao caminho da vida que se desvela apenas no per-curso livre da alma. 

Contudo, os recursos dados nos acossam insistentemente com seus préstimos, oferecendo-

nos uma provisão para uma impaciência desesperada diante da ausência de previsões. 

Assim, ao depararmo-nos com a própria nudez (limite, finitude, etc.), assaltados pelo 

pathos de um súbito desespero, revestimo-nos rapidamente com os trapos de várias 

imposturas hermenêuticas. Estas nos recolhem temporariamente no saber de uma guarida 

acadêmica, mas, por outro lado, escondem toda a singela possibilidade de ver o fenômeno 

desde si mesmo através da limpeza d´alma de um olhar que se assume desguarnecido, 

desamparado, frágil.  Sob a autoridade de uma couraça hermenêutica, toda feita de trapos, 

robustece-se então um “Eu” engravatado que se mostra todo plácido, para poder dissimular a 

desesperação diante do próprio limite; mas, por outro lado, apesar de trazer a frustração do 

impossível, o limite traz também, velado e insinuado, a possibilidade de outra possibilidade. 

A autoridade do conhecimento científico – a epistemologia, a metodologia científica, 

a erudição acadêmica – impede o surgimento desse poder frágil da possibilidade, 

                                                 
1 “...quem vem nu ao mundo não possui nada, mas quem vem ao mundo na nudez da sua alma possui, no 
entanto, a sua alma, a saber, como aquilo que deve ser adquirido, e não a tem fora de si como algo de 
novo que haja de ser possuído” (KIERKEGAARD, 2007, p. 16). 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  91 

justamente por ser essa tal “autoridade” poderosa demais.  A sanha desse poder 

sobrecarrega um texto igualmente frágil que não pode suportar tal sobrecarga, de tal 

maneira que esse peso desmedido apenas esgarça e rompe a sua delgada tessitura. Em meio 

aos fios rompidos do texto sobram apenas dados hermenêuticos, sopesando com 

explicações acerca daquilo que entende, mas não vê. Sim, é possível entender, mas não ver! 

O que sobra do “entender” é sempre menos do que apenas ver. O nosso único peso, nossa 

grande tarefa, o nosso único destino é – ver. Quem assume o fado desse destino humano, 

que é ser na poética do olhar, entrega-se ao seguimento do caminho da interpretação. Na 

estrada desse caminho, a leitura será desafiadora como o simples vir a ser de vida, i.e., a 

sabedoria de ler cada linha sem saber acerca do que poderá vir a ser, posto que na ventura 

da poética do olhar todo ver se apercebe, se sabe somente de repente, ou seja, salta.  

Na estrada desse caminho, a leitura será desafiadora como o simples vir a ser de 

vida, i.e., a sabedoria de ler cada linha sem saber acerca do que poderá devir, posto que 

na ventura da poética do olhar todo ver se apercebe, se sabe de repente, ou seja, salta 

inesperadamente. O intér-prete, portanto, salta desde o meio do silêncio, desde o entre 

que se abre subitamente na relação. Não há, portanto, a previsão de qualquer “chave 

hermenêutica” para passar-se por essa porta, O salto é a própria mediação criadora que, 

sob a de-mora da paciência, nos entrega à hospitalidade de uma casa sem trancas. No 

âmbito dessa casa tão vulnerável não se entra por mera vontade, por direito ou a murros, 

mas somente através da escuta do convite para se estar sempre em casa, na própria casa. 

Se é então a escuta que pode acessar/interpretar essa entrada, não estamos mais na esfera 

do exercício de um “direito” que se exerce por autoridade”, mas sob um dever que 

serenamente obedece a um convite vital.  

Ver é interpretar. Suportar a leveza desse ver é o mais doce labor humano e, ao mesmo 

tempo, o mais pesado de todos. Quem suportou a leveza desse ver adquiriu a própria alma 

na paciência. Quem adquiriu a sua alma adquiriu tudo que poderia ter e querer: adquiriu 

todo caminho e chegada, método e meta – adquiriu o lugar onde já pode morar, de-morar 

– pacientar. É o que diz Kierkegaard em seu Discurso edificante de 1843 sobre a paciência:  

...não é angustiante entrar por este caminho onde bem depressa e cada instante 
se vê a meta, mas nunca se vê a meta alcançada...? Caminho onde, por assim 
dizer, nunca se sai do sítio...? Caminho onde nunca se vê nenhuma 
mudança...? Caminho onde se ouve apenas uma voz...? Caminho onde, por 
assim dizer, nunca se adquire nada...? Caminho onde nada se conquista... 
porque apenas se adquire a si mesmo... (KIERKEGAARD, 2007, pp. 13-14). 



Eduardo da Silveira Campos 

92  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019 

Somente na paciência, na aquisição serena do si mesmo, é possível ver. Quando 

estamos imersos nas observações, trazendo o texto na alça de mira das determinações de 

nossa abordagem, não é a observação de uma abordagem que faz ver, mas é o próprio 

instante do ver que torna possível observar antes mesmo que apareça o capricho de qualquer 

abordagem. Se é possível falar em uma abordagem interpretativa em psicologia ou 

psiquiatria é porque já sempre nos precipitamos da borda arriscada de um ver. Esse ver é o 

instante de um salto. Mas a abordagem pela abordagem deseja pontificar o caminho, 

oferecendo assim uma “ponte” para o olhar, é claro, sob a hipótese de o salto não acontecer. 

Toda abordagem chega sempre atrasada, sempre “tarde demais”. Mas a poética 

contemplativa é uma tardança2 que vê, ao mesmo tempo, poente e nascente, ocidente e 

oriente, morrer e nascer, fim e começo. Esse modo de ser da poética do olhar, como 

tardança, é o ver da própria alma que suportou o limite adquirido na espera da paciência.   

Seu ver é uma espera grávida, todo seu estado é “interessante”, tem inter-esse; e, por 

isso, não tem pressa para alm-ejar o que para si mesmo é sempre chegada e rebento. O real 

se dispõe apenas nessa tarde da paciência, porque ela realiza uma outra experiência de tempo 

que não segue os ditames lógicos da marcha da cronologia. Drummond viu o desconcerto 

desse Instante serôdio, quando disse: “Uma semente engravida a tarde. Era o dia nascendo, 

em vez da noite.” (ANDRADE, 1985, p. 328).  Ser o medium do dia, o meio da tarde contido 

da paciência, é sentir o pathos da inter-mediação, o modo de ser na mediação, ser na 

passagem, i.e., ser intérprete. Ser humano é ser no instante do ver do interpretar. 

 Todo paciente é um texto, um texto vivo e em franco ato de escrita, assim como 

acontece com todo grande livro. Cada palavra possui a mesma textura da alma que se 

enternece nos fios de cada palavra dita e entretecida na fala: palavralma. Não é à toa que 

Fernando Pessoa diz: “Quem não vê bem uma palavra não pode ver bem uma alma” 

(PESSOA, 1997, p. 9). Por essa razão, podemos estar diante da alma da mesma forma 

que estamos diante da palavra de um texto impenetrável, duro. Tocamos e sentimos 

apenas a superfície lisa de um mármore gélido que nos impede o acesso apressado. 

Lemos, relemos e treslemos. Ou nem mesmo chegamos a reler e logo somos opressos, 

acossados por uma metodologia que pretende provocar a entrada da palavra do paciente 

na impaciência de uma abordagem.  

  Mas ler é também escutar. O ver que lê o livro é o mesmo que escuta na clínica – 

escuta não apenas o paciente, mas a si mesmo, escuta o outro do outro e o outro de si 

                                                 
2 No sentido de um saber aguardar, esperar, demorar. 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  93 

mesmo, ao abrir-se para a singularidade da possibilidade de cada um. Diante do paciente 

há um intérprete que também se encontra diante de si mesmo. Se não adquirir a si mesmo 

na paciência, deixará na perdição não apenas a própria alma, mas, ao mesmo tempo, a 

leitura da alma do outro, i.e., a leitura da palavra da vida, do hálito da palavra, da vida 

da linguagem: psyché-logos, psico-logia3. É na paciência que se aprende a angustiar-se 

no cuidado; cuidado que sempre é, ao mesmo tempo, de si mesmo e do outro.  E do que 

cuidamos quando cuidamos de nós mesmos e do outro? Cuidamos da “vertigem da 

liberdade”4 que é o instante em que a angústia caminha para o seu ápice. Mas essa 

angústia é a determinação intermediária5 que pode dar à luz a possibilidade. Toda 

psicologia é o cuidado da possibilidade. Dessa forma, só é possível se falar no cuidado 

do outro se, na paciência, cuidou-se adquirir a própria alma.  

 O clínico, no exercício da própria paciência, ensina ao outro a aquisição de sua 

própria alma na paciência. Dessa forma, a possibilidade de abrir-se no cuidado do outro 

tem como único pressuposto a abertura do clínico para o cuidado da própria solidão. A 

comunhão do encontro a dois tem como pressuposição a solidão de uma tarefa singular. 

É o que diz, de outra maneira, Quelemém ao jagunço Riobaldo: “...colheita é comum, 

mas o capinar é sozinho...” (ROSA, 2006, p. 58). A capinação singular é o pressuposto 

da colheita a dois, i.e., a aquisição da própria alma no encontro é a condição da colheita, 

do cultivo clínico em comunhão. No entanto, a meta da clínica não é, ao fim e ao cabo, a 

colheita do cultivado, mas apenas a própria capinação paciente da alma, ainda que a 

árvore não tenha ficado frondosa para o público nem produzido frutos de qualidade 

científica. O sucesso da clínica não é necessariamente a melhora do “quadro clínico”. O 

sucesso da clínica é o devir da alma adquirida na paciência. Por isso, o sucesso da meta 

não sucede ao caminho que leva até ela. Ela, a meta, já acontece no caminho durante a 

paixão do cuidado. A própria paciência é a meta – a única coisa que precisa ser querida, 

ou melhor, alme-jada. No cuidado da paciência, com o descortínio da nudeza da alma, 

pode então acontecer o salto que abre a possibilidade. 

                                                 
3 Psicologia é um termo moderno, de cunho disciplinar, mas aqui tencionamos acusar a sua gênese 
a partir de seu belo étimo grego. 
4 “Angústia pode-se comparar com a vertigem. Aquele, cujos olhos se debruçam a mirar uma profundeza 
escancarada, sente tontura. Mas qual é a razão? Está tanto no olho quanto no abismo. Não tivesse ele 
escancarado a fundura!... Deste modo, a angústia é a vertigem da liberdade, que surge quando o espírito 
quer estabelecer a síntese, e a liberdade olha para baixo, para sua própria liberdade, e então agarra a 
finitude para nela firmar-se” (KIERKEGAARD, 2013, p. 66). 
5 Id. ibid. p. 53 



Eduardo da Silveira Campos 

94  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019 

 Quem tem paciência para ver isso? Quem na paciência recusou os caminhos fáceis e 

triviais da metodologia científica e, ainda que tenha caminhado por seus caminhos, teve 

serenidade para oportunamente dizer: “não”6? Quem soube manter a tensão existencial, desde 

a qual pode se abrir de repente, como promessa, a possibilidade? Quem na paciência suportou 

o peso infinito da finitude e, nesse bom limite, não se envergonhou da própria fraqueza? Quem 

foi capaz de assumir o limite da finitude, o pouco da vida, que é tudo que a alma em sua nudez 

pode ter quando adquire a si mesma? Quem na clínica será mesmo o paciente?! 

 A clínica é o mútuo e angustiante cuidado de um nada que abre toda possibilidade: 

um poucadinho que é tudo. A possibilidade é a jovial promessa de um salto. Cuida-se de 

sua tenra jovialidade, porque o limite humano de sua fraqueza guarda toda a potência de 

um rebento. Frágil e tenro como um broto:  

E há de se cuidar do broto 
pra que a vida nos dê 
Flor, flor e fruto 
(Milton Nascimento) 

Nesses poucos versos da música popular brasileira estão contidos dois conceitos 

fundamentais da história da filosofia. O primeiro é a noção heraclítica de Physis, aquilo 

que incessantemente vem à luz, aparecendo, nascendo desde si mesmo. Esse é o 

movimento da própria natividade da vida, que se doa a si mesma, desde si mesma, 

aparecendo na refulgência de uma superfície telúrica, da mesma forma que aparece na 

superfície da “flor” e do “fruto”. Em verdade, esse aparecer diz respeito a qualquer vir a 

ser que traga consigo o ser em sua totalidade, para além das noções forjadas parcialmente 

pelo pensamento que calcula, ou seja, pelo pensamento que conta sempre com a 

previsibilidade da perspectiva objetiva, já assumindo a coisa fragmentada sob a distância 

do esquema sujeito-objeto.  A previsão objetiva provoca aquilo que aparece – a coisa que 

vem à luz –, a entrar na solidez de um ob-jeto, enredando-a nas malhas tecidas pela 

subjetividade moderna. O segundo conceito fundamental é a noção de meditação 

apresentada por Heidegger. Essa perfaz o pensamento meditativo, cujo pensar se 

caracteriza por uma aproximação paciente às cercanias da coisa; sendo, portanto, uma 

sabedoria que consiste em um aguardar capaz de acolher o ainda não recolhido de tudo 

que há e vigora. Através de uma bela imagem, Heidegger expõe a dinâmica do aguardar 

                                                 
6 “Podemos dizer ‘sim’ à utilização inevitável dos objetos técnicos e podemos ao mesmo tempo 
dizer ‘não’, impedindo que nos absorvam e, desse modo, verguem, confundam e, por fim, esgotem 
a nossa natureza” (HEIDEGGER, s/d, p. 24). 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  95 

meditante que suporta e espera um tempo oportuno que, de certa forma, já se vive na 

paixão da paciência: 

O pensamento que medita exige, por vezes um grande esforço. Requer um 
treino demorado. Carece de cuidados ainda mais delicados do que qualquer 
outro verdadeiro ofício. Contudo, tal como o lavrador, também tem de saber 
aguardar que a semente desponte e amadureça (HEIDEGGER, s/d, p. 14). 

Esse “ainda não” aponta para a abertura ao mistério como possibilidade de um novo 

enraizamento humano. O pensar que se restringe ao pensar segundo o cálculo desenraiza-

se, apesar de estar aterrado em fundamentos lógicos e científicos. Paradoxalmente, o 

enraizamento do pensamento que medita é o exercício de um pensar que afunda nos 

fundamentos, como quem soçobra no abisso para além das regiões seguras e estáveis da 

autonomia da consciência. É, portanto, uma modalidade de pensar que se entrega a um 

afundamento que não depende, de forma alguma, do afã de sua vontade. Por essa razão, 

todo o empenho da razão que procura apro-fundar-se no conhecimento, sem preocupar-

se tão somente em se deixar pacientemente afundar-se nele, realiza, com seu 

voluntarismo, a avulsão da raiz que pensava cada vez mais enraizar, apro-fundar. O apro-

fundamento no experimento científico é o que há de mais certo e seguro, e, na mesma 

medida, o que há de mais suscetível às intempéries da existência. 

A Fenomenologia nos acena que em tudo que há como dado, doado, ainda permanece 

a florescência que faz a vida vir à luz (physis) novamente para doar uma nova possibilidade. 

Todas as coisas sobre as quais temos um “saber”, guardam dentro de si, para a 

fenomenologia, um não-saber pronto para brotar. Toda fenomenologia do fenômeno, que 

se mostra como a linguagem da presença do ente, encontra não apenas a coisa dada na 

cristalização de um presente imediatamente posto, mas também encontra a coisa em sua 

constante doação porvindoura. Essa possibilidade porvindoura, que se guarda a cada vez, 

retraindo-se no que veio a ser, é o próprio movimento de physis que o pensamento que 

medita espera acolher a qualquer instante. Esse “a qualquer instante” fala precisamente 

dessa imprevisibilidade que não cabe no pensamento que calcula, haja vista que este já 

deve conta com enquadramentos prévios. O pensamento que calcula não apenas já conta 

com certas modalidades fixas, estabelecidas previamente para enquadrar o que vem a ser. 

O seu cálculo é também um instrumento através do qual dis-põe tudo o que deseja a 

qualquer momento. A vontade calculadora força insistentemente a concepção de vida 

através do fórceps conceitual de sua volúpia. Dessa maneira artificial, guiada pela 



Eduardo da Silveira Campos 

96  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019 

impaciência de sua vontade, ela cuida, em laboratório, de um conceito natimorto. Na 

verdade, a impaciência apenas cuida dos caprichos da própria vontade desmedida.  

O aguardar paciente do pensamento que medita é o único a-guardar que pode 

guardar a medida da terra como sendo a única medida que pode comedir a vontade. 

Contido no interior da mediação dessa terra, não apenas despontará o broto da coisa, mas 

também, o próprio que aguarda, nascerá com ela em mútua concepção. Nessa relação não 

há qualquer distanciamento objetivo, pois o guardador da terra, que aguardou na 

paciência, nasceu em unidade com a coisa que veio à luz. Ele é a coisa. Mas esse é não é 

verbo de ligação, é o âmbito da unidade da relação cuidada na paciência. O é é o inter-

esse, a força que gesta a coisa sustida na paciência.  

O âmbito da clínica, por ex., é a relação contida sob a força desse é. Contudo, toda 

in-clinação do clínico para o paciente pode dar-se através de um apoio pressuposto, da 

fixação de um lugar experimentado, não necessariamente experimentante. Esse apoio que 

serve de base para a in-clinação clínica é justamente a plataforma do cálculo – um suporte 

que se recorre para o insuportável limite que pesa durante a clínica, e que deflagra a 

impaciência. Contudo, é esse peso que se impõe como tarefa que pode, em verdade, doar 

uma nova possibilidade, uma nova medida. A medida nova adquirida nos encontros não se 

perpetua positivamente na clínica do mesmo paciente nem mesmo na de outro paciente, 

para que assim não venha a tornar-se um novo elemento de apoio para o pensamento que 

calcula. Na clínica, a cada vez se adquire; e a cada vez se perde. E é preciso adquirir-se; e 

é preciso poder perder-se. Na dinâmica dessa relação, o é no qual o clínico se apoia 

dessubstancia-se de sua cristalização para assim poder acolher o bom afundamento de um 

novo pé clínico. O afundamento nessa realidade dessubstanciada é a ocasião oportuna para 

palmilhar-se uma fundação que seja vital, na medida em que somente nesse afundamento 

pode aparecer a possibilidade de novos fundamentos porvindouros. Não se “ganha pé” na 

clínica antes de percorrer-se o caminho que se abre mediante o afundamento. Afunda-se, 

toca-se na superfície que, por conseguinte, tonar-se-á o velho fundamento clínico da 

semana passada. Só a sabedoria dessa impermanência pode fazer da clínica uma 

experiência de desobediência que desobedece por fidelidade, portanto, um obedecer que 

acerta apenas mediante um grave erro, um erro vital, que erra por amor à verdade de uma 

relação inapreensível. Toda clínica que se move em liberdade começa no erro do não-

saber. Estamos no entorno de uma postura irônica que carrega atrás de si uma negatividade, 

um vazio, uma ausência de lugar, não por mera vontade, mas por condição. Essa postura é 

o que Kierkegaard apreende da “clínica” socrática, quando diz: “...Sócrates não afasta casca 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  97 

para chegar ao cerne, mas sim esvazia cerne” (KIERKEGAARD, 2005, p. 48). Esvaziar o 

cerne significa: esvaziar o sentido já constituído, habitual e razoável, reduzi-lo a nada, para 

que assim possa saltar a vitalidade do constituinte. 

A errância do não-saber é uma de-clinação do apoio mais fundamental da clínica: 

o eu-clínico. O eu-clínico é essa plataforma onde todos os fundamentos objetivos 

encontram a solidez de um fundo. O eu é esse próprio fundo subjetivo que se intromete 

subjacentemente no entre da relação clínica. Orgulhoso, mas timorato, o eu-clínico põe a 

si mesmo na fenda que se abre insinuante na relação, e, por saber que está assentado como 

a fundação do fundamento, ele teme não poder ser a sustentação devida durante toda a 

clínica. Esse “saber” orgulhoso que se apercebe como fundamento firme, concresce 

dialeticamente com a insegurança da própria finitude que se vê frágil, mas, como não se 

aceita assim (finita, limitada, etc.), acaba dissimuladamente recrudescendo a pulsão do 

pensamento que calcula como seu único amparo clínico. Quanto maior a pulsão desse 

cálculo, menor a capacidade de escutar. Ao prescrever apressadamente a sua fala como 

fundamento para o outro, ele proscreve, simultaneamente, a existência, salvando 

temporariamente seu orgulho, mas abandonando aquilo que poderia acenar um caminho 

para ambos (paciente-terapeuta e paciente-paciente). No fundo no fundo de todo orgulho 

do eu-clínico habita o medo de ser fraco. 

Toda clínica é o exercício de de-clinação do eu-clínico. Mas o exercício dessa de-

clinação não interessa ao eu enquanto fundação subjetiva dos fundamentos, pois a não 

provisão de recursos metodológicos e epistemológicos exporia tão somente a usura da 

interioridade do eu, revoltada com a própria penúria existencial. Sua revolta com a ausência 

de fundamentos prévios insinua um desespero iminente, que não saberia, por fidelidade à 

relação, começar no erro do não-saber. O outro nome para essa declinação clínica é 

desprendimento7 (Abgeschiedenheit); um termo cunhado por Mestre Eckhart, e apropriado 

por Heidegger8, para falar dessa vaziez que perfaz o pensar originário da meditação. O 

saber-fazer na clínica sem objeto9 é uma declinação, é poética do vazio – saber poetar nas 

cercanias do vazio incontível do mistério. É dessa forma que Octávio Paz concebe o pensar: 

“Pensar é respirar. Reter o alento, deter a circulação da ideia: produzir o vazio para que o 

ser aflore” (PAZ, 1982, p. 126). A clínica que pensa para além das representações que 

                                                 
7 Cf.  Cap. IV: “O desprendimento” in O livro da divina consolação (ECKHART, 2006). 
8 Cf.  “Os Fundamentos filosóficos da mística medieval” in Fenomenologia da vida religiosa (Heidegger, 2010) 
9 Cf. Cap. I: “Da psicologia sem objeto à experiência do pensamento” (FEIJOO, 2017). 



Eduardo da Silveira Campos 

98  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019 

calculam a profundidade do fundo, é uma clínica que medita, que assume uma não-provisão 

prévia, esperando assim que uma nova providência possa irromper de novo.  

O jagunço Riobaldo sabe bem o que é esse não-saber sagrado, que sempre começa 

no erro de uma espera. É nessa espera da paciência, sem qualquer desesperação, que um 

mundo pode se abrir como se fosse a primeira vez. Esse como se “fosse a primeira vez” 

vem a luz subitamente através do passo comedido.  Diz Riobaldo: “Deus deixou. Deus é o 

urgente sem pressa. O sertão é dele” (ROSA, 2006, p. 503). Esse “urgente” fala de um apelo 

vital que insistentemente irrompe, partejando-se desde si mesmo como movimento 

nascedouro, Physis, mas que acontece, nascendo sempre “sem pressa”, no lento devir de 

vida, no devagar e manso da paciente. Esse tipo lento é nobre, não tem pressa de envelhecer 

– sua estirpe é da cepa da eternidade. Essa contenção do andamento é o que marca o 

movimento pari passu com vida, dando estilo à marcha e um jeito manso de encaminhar o 

setting. Qualquer trama se desenreda nesse andamento: “Devagar e lento se desata qualquer 

enliço, esperar vale mais que entender...” (ROSA, 2017, p. 630). Nenhum entendimento, 

por ser inteligível, pode ensinar a esperar; mas todo esperar paciente é condição de 

possibilidade para qualquer entendimento – é mais que isso: a paciência é a paixão que 

sustém a existência no limite paradoxal antes de qualquer entendido, desentendido, não-

entendido e não-entendível. A espera dessa paciência é a própria apreensão de si antes 

mesmo que uma com-preensão possa haver, pois é na paciência que se adquire a própria 

alma (KIERKEGAARD, 2007) – a calma como possibilidade da compreensão. 

Em Kierkegaard a alma está em relação direta com a paciência, nas suas palavras, 

“a condição [paciência] se encontra numa relação especial com o condicionado [alma]” 

(KIERKEGAARD, 2007, p. 23). A paciência tem a mesma textura da alma, a perda de 

uma é a perda da outra; assim como a aquisição de uma é a aquisição da outra.  A alma 

é, na vida humana, a tensão de um instante paradoxal entre a temporalidade e a 

eternidade. É o sentimento do nó tenso desse instante que chamamos de alma. O 

sofrimento dessa tensão nos acossa, apressando-nos em busca de livramento, cujo socorro 

encontramos nos subterfúgios daquilo que Kierkegaard chamou de “mundo” (id. ibid. p. 

21). “Mundo” significa tudo aquilo que serve de guarida provisória para a alma em 

desesperação, acometida pelo açodamento da temporalidade. Esse sentido de mundo 

possui um espectro bem extenso: o “dinheiro”, a “casa”, o “cachorro”, um “ente querido”, 

a “autoridade da lei”, a “metodologia científica”, a “prova dos fatos”, a “inteligência 

artificial”, o “Deus da teologia”, etc. Mundo é qualquer coisa que nos veste e reveste sob 

os trajes de uma impostura, velando da própria alma a sua nudez indefectível. O “mundo” 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  99 

é uma forma de bálsamo para a alma perdida no desespero da impaciência. De tal maneira 

que para adquirir a si mesma, na paciência, ela, a alma, precisa entregar algo em troca, a 

saber, o mundo. Mas o abandono do mundo (desprendimento10) é exatamente o mesmo 

exercício da aquisição da alma, pois, para Kierkegaard, não é possível ter 

simultaneamente o mundo e a alma, a não ser que se adquira o mundo como algo que 

continuamente se perde, se abandona.  

Para sairmos de conotações greco-cristãs, que podem acabar reduzindo o conceito 

de alma à compreensão do senso comum, podemos dizer que a alma é a tensão de uma 

relação, a paciência suportando o instante de tensão paradoxal entre temporalidade e 

eternidade, o instante desde o qual é possível sentir-ver. O modo próprio de ser humano 

acontece todo nesse simples sentir-ver. Portanto, se existirmos na impaciência, a alma já 

está perdida de si, quer dizer, já está perdida toda e qualquer possibilidade de sentir-ver 

– uma relação inextricável que os gregos também compreendiam sob o nó dos termos: 

aisthesis-nous (sentir-ver). Se então na clínica lançarmos mão imediatamente dos 

recursos disponibilizados pela metodologia de uma certa abordagem, já deixamos assim 

de suportar o peso de sentir-ver, pois o recurso da metodologia recusa o tempo do per-

curso da paciência, ao dar apressadamente guarida e proteção à pele nua de sua alma. Para 

sentir-ver, uma disposição, ou melhor, uma ex-posição da pele será sempre a “condição” 

necessária. A paciência é uma forma de despimento do corpo da alma. O último véu que 

desse corpo desliza expõe a vida à própria vida, ao deixar a alma acontecer em um 

encontro consigo mesma. No amor desse encontro da alma com seu próprio fundo abissal, 

ela se aproxima tangenciando, roçando as fímbrias do mistério que se resguarda da sanha 

de todo ímpeto afoito, desmedido.   

Ao pensamento que medita é doado sempre uma nova medida dimensionada na 

paciência. A escuta da fenomenologia é esse contínuo exercício – na paciência – de de-

clinação do eu-clínico, para que assim seja possível entregar-se ao inter-esse que se abre 

diante de nós nesse entre fendido que é a clínica; um entre que urge sem pressa, interessando-

nos, à medida que, é claro, sempre nos escapa. Mas isso que nos escapa, sempre doa algo à 

escuta, mas somente à escuta que, na paciência, aprendeu corretamente a angustiar-se. 

É dessa forma que, diante da palavra de um texto filosófico, ou da palavra de um 

paciente, podemos enternecer a superfície para realizar uma pega possível, i.e., podemos 

penetrar a dureza de sua resistente superfície gélida e lisa – um liso que o escrúpulo 

                                                 
10 Note-se bem: a noção de desprendimento de Mestre Eckhart não é ascese. Neste pequeno ensaio não 
aprofundaremos esse ponto da espiritualidade do místico. 



Eduardo da Silveira Campos 

100  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019 

epistemológico logo procura transformar em lisura metodológica.  Mas as mãos que 

deslizam pacientemente nessa superfície, seguem a ladinice de um método “devagar e 

manso” que deixa afundar, sem medo, na errância de uma desobediência vital, pois está 

sempre a deslizar-se dentro de uma ausculta decisiva. Esse afundar toca naquilo que é 

propriamente humano, que se enternece na lida cuidadosa da relação. Na pressa 

hermenêutica da metodologia científica desenlaça-se o binômio originário aisthesis-nous. 

Com efeito, aisthesis transforma-se em “experimento”, nous em “observação”. Diante 

dessa monstruosa dilaceração anímica, “experimento” desespera-se deslizando suas mãos 

céleres sobre a gélida superfície impenetrável, enquanto “observação” vela 

nostalgicamente alguma coisa hirta por detrás do mármore. Aquele que “aprendeu a 

angustiar-se de verdade” revive a cada vez a imbricação aisthesis-nous: é quando a vida 

se libera da fixidez mórbida do cálculo, e aprende, na paciência, a entrar no compasso, a 

“mover-se como na dança” (KIERKEGAARD, 2010, p. 168). 

 

Referências  

ANDRADE, Carlos Drummond. Nova reunião, V. I, 2ª ed. Rio de Janeiro: José Olympio 
1985. 

ECKHART, Mestre. O Livro da divina consolação e outros textos seletos, 6ª ed., 
Petrópolis, Vozes, 2006. 

FEIJOO, Ana Maria. Existência & Psicoterapia – da Psicologia sem objeto ao saver-fazer 
na clínica psicológica existencial. Petrópolis: IFEN, 2017. 

HEIDEGGER, Martin. Fenomenologia da vida religiosa. Petrópolis: Vozes; Bragança 
Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2010. 

HEIDEGGER, Martin. Serenidade. Lisboa: Piaget, s/d. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Adquirir a alma na paciência, trads. N. Ferro; M. Jorge 
de Carvalho, Lisboa:  Assirio & Alvim, 2007. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O Conceito de angústia, trad. Álvaro Valls, Petrópolis: 
Vozes, 2013.  

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O Conceito de ironia, trad. Álvaro Valls, Bragança 
Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2005. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O Desespero humano, trad. Adolfo Casais Monteiro, 1ª 
ed., SÃO PAULO: ABRIL CULTURAL, 1979. 

PAZ, Octávio. O Arco e a Lira. 2ª ed. Trad. Olga Savary, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
1982. 



Aprender a angustiar-se na paciência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 88-101, jan./abr. 2019  101 

PESSOA, Fernando. A Língua portuguesa. Lisboa: Assírio e Alvim, 1997. 

PESSOA, Fernando. Obras completas – obra poética. V. único, Rio de Janeiro: Editora 
Nova Aguilar, 1986. 

ROSA, João Guimarães. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2006. 

ROSA, João Guimarães. Ficção completa V. II, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2017. 

 

Recebido em: 21 de julho de 2018 

Aceito em: 2 de agosto de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019. 

A ESCUTA CLÍNICA COMO UM PESQUISAR FENOMENOLÓGICO EXISTENCIAL: 

UMA POSSIBILIDADE NO HORIZONTE DA REALIZAÇÃO DA EXISTÊNCIA 

 

Henriette Tognetti Penha Morato*  

Vítor Faustino Sampaio** 

Resumo 

Partindo de questionamentos oriundos da tese de doutorado de um dos autores, este artigo 

propõe-se um aprofundamento na metodologia de pesquisa da referida tese. A tese da a ver uma 

possibilidade de atendimento fenomenológico existencial com casal, traçando o caminho 

metodológico como a aproximação do autor e do fenômeno pela escuta clínica. Este artigo 

pretende apresentar como o conduzir-se por uma pesquisa pelo caminho fenomenológico 

existencial pode aproximar-se de uma escuta clínica. Propondo que a metodologia 

fenomenológica existencial pode ser compreendida também como ação clínica. 

Palavras-chave: perspectiva fenomenológica existencial; pesquisa; ação clínica 

THE CLINICAL LISTENING AS AN EXISTENTIAL PHENOMENOLOGICAL 

RESEARCH: A POSSIBILITY IN THE EXISTENCE´S REALIZATION HORIZON 

Abstract 

Based on questions coming from a doctoral thesis of one of this article´s authors, this article 

propose a deepening towards the thesis´s metodology. The thesis reveals a possibility of 

existential phenomenological couple´s counciling, tracing the metodological way as an 

aproximation between the author and the phoenomenon through the clinical action. The present 

article intends to present how one leading oneself in a research through existential 

phenomenological way could be close to a clinical approach. This is so, that the existential 

phenomenological methodology could be understood as a clinical action.   

Keywords: phenomenological existential perspective; research; clinical action 

  

                                                 
* Psicóloga. Profa. Associada do Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo (IPUSP); 
Coordenadora do Laboratório de Estudos em Fenomenologia Existencial e Prática em Psicologia (LEFE) 
do IP-USP. Endereço Institucional: Av. Professor Mello Moraes, 1721 – Cidade Universitária, São 
Paulo/SP – CEP: 05508-030. E-mail: hmorato@usp.br 
**

 Psicólogo. Doutor em psicologia pelo Programa de Pós-Graduação do PSA, Instituto de Psiccologia, 
Universidade de São Paulo; Colaborador do Laboratório de Estudos em Fenomenologia Existencial e 
Prática em Psicologia (LEFE) do IP-USP. Endereço Institucional: Rua Joaquim Antunes, 767, cj 95 – 
Pinheiros, São Paulo/SP – CEP: 05415-001. E-mail: vfsampaio@hotmail.com 



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  103 

Como compreender uma pesquisa fenomenológica existencial 

Qual pergunta poderia nortear uma pesquisa e também encaminhar a escuta clínica 

fenomenológica existencial? É possível que pesquisar implique um modo de compreender 

um fenômeno diferentemente do que ocorre na ação do escutar clinicamente? Assim, 

essas questões apresentam-se como pre-texto para o que segue.  

Nortear, verbo, significa guiar, apontar, dirigir para o norte. Também tem como 

sinônimo orientar, que tem como significado apontar para uma direção, guiar-se para o 

oriente1. Nortear e orientar, sinônimos, guardam uma mesma origem: suas ações fazem 

referência aos pontos cardeais da Rosa dos Ventos (Norte e Leste). São verbos que, 

portanto, indicam um direcionamento, um sentido a ser dado. Não indicam, contudo, um 

local específico a se chegar. A pergunta que norteia a pesquisa, deste modo, não oferece 

um local de chegada, mas uma referência de por onde seguir. A pergunta, assim como a 

Rosa dos Ventos com seu Norte e Leste, aponta um caminho. 

Se ao nortear-se não se consegue descobrir ao certo o local de chegada, faz-se 

necessário, no entanto, como esclarecer outros dois fatores que compõem o nortear: o local 

de onde se parte e o modo como seguir esse caminho apontado. O local de onde se parte faz 

parte do caminho a ser percorrido, não sendo um ponto externo, desconectado do caminho. 

Bem como o local de chegada, ainda desconhecido, não será um ponto alheio ao caminho. O 

ponto de partida e o ponto de chegada pertencem ao caminho que está norteado pela pergunta 

inicial. Ambos são parte do caminho e perpassados pelo modo como sigo o caminho.  

Caminho em grego é hodos. Já o advérbio “para”, em seu sentido de 

direcionamento, de buscar algo, pode ser traduzida pelo prefixo meta. Deste modo, o 

caminho percorrido norteado pela pergunta poderia ser traduzido como meta-hodos, ou 

seja, método. Quer-se dizer com isto que a pergunta norteadora, que aponta para uma 

direção, é também aquela que delimita o método (meta-hodos) a ser percorrido – não 

utilizado, pois não se trata de lançar mão de um raciocínio e técnica anteriormente 

oferecida, mas de permitir que o próprio caminho diga sobre como percorrê-lo.   

O ponto de partida aqui se dá no horizonte da fenomenologia. Segundo Heidegger 

(2012), “a expressão ‘fenomenologia’ tem a significação primária de um conceito-de-

método. Não caracteriza o quê de conteúdo-de-coisa dos objetos da pesquisa filosófica, 

mas o seu como.” (p.101). Dando sequência, para o filósofo, a palavra fenomenologia é 

                                                 
1 De acordo com Merriam-Webster, oritente vem do latim oriens, em seu particípio presente oriri, significa 
aparecer, nascer. Oriri denomina o nascer do sol. Daí “oriente” ser o local do sol nascente, o Leste. 



Henriette Tognetti Penha Morato; Vítor Faustino Sampaio 

104  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019 

constituída por dois termos, “fenômeno” e “logos”. Fenômeno “deriva do verbo 

phainesthai, que significa mostrar-se. Phainomenon significa, portanto, o que se mostra, 

o se-mostrante, o manifesto.” (HEIDEGGER, 2012, p.103). Segundo o filósofo, 

fenômeno é “o-que-se-mostra-em-si-mesmo”. Logos, em seu sentido originário, é 

revelado pelo filósofo como “tornar manifesto aquilo de que ‘se discorre’ no discurso” 

(HEIDEGGER, 2012, p.113), ou seja, logos faz ver “aquilo sobre o que se discorre e faz 

ver a quem discorre (...) O discurso ‘faz ver’”. O uso do termo Fenomenologia, portanto, 

não designa o objeto de estudo, como em Psico-logia ou Antropo-logia. Fenomenologia 

se refere exclusivamente ao modo como se demonstra e se trata o que é tratado pela 

própria fenomenologia, a saber, “fazer ver a partir dele mesmo o que se mostra tal como 

ele por si mesmo se mostra” (HEIDEGGER, 2012, p. 119).  

Mas, se a fenomenologia é tomada como referencial metódico, também é 

importante lembrar o contexto ontológico no qual as palavras do filósofo são colocadas, 

pois para ele, a fenomenologia é o “modo-de-acesso ao que deve se tornar tema da ontologia 

por determinação demonstrativa. A ontologia só é possível como fenomenologia” 

(HEIDEGGER, 2012, p. 123). O que deve ser tema da ontologia é o próprio ser, e a 

ontologia só é possível como fenomenologia, pois só é possível o acesso ao ser dos entes 

por meio de um método de aproximação que não busque uma verdade única e exclusiva, 

mas que deixa ser “o que se mostra tal como ele por si mesmo se mostra”. Assim, ao mesmo 

tempo em que se lembra que a questão e o objeto de estudo não é o ser, é preciso lembrar 

também que o método (meta-hodos) fenomenológico oferece um caminho que permite a 

possibilidade de aproximar-se o fenômeno a partir dele mesmo. Mas como? 

Heidegger (2012) não apresenta uma sistematização de um método ôntico de 

análise, pois que a visada da ontologia é o ser, mas ao pensar método e objeto em unidade, 

aparece aí um apontamento possível. Stein (1988) apresenta que é nesta unidade que 

aparece em Heidegger a ideia do círculo hermenêutico, que seria “a ideia de uma práxis 

que antecipa toda divisão entre teoria e práxis e faz do conhecimento um modo derivado 

da constituição ontológica do ser-aí” (p. 28). Este círculo hermenêutico é o que possibilita 

a inauguração do constructo ser-no-mundo. Assim, todo conhecimento só pode estar 

fundado em ser-no-mundo e só se pode pensar método a partir de ser-no-mundo.  

Desdobrando as indicações de método propostas em Heidegger, e apoiando-se na 

analítica do filósofo, Critelli (2006) propõe um solo para os passos de uma pesquisa, uma 

indicação ôntica na qual se pode começar a caminhar: “A tarefa de se pensar a 

possibilidade de uma metodologia fenomenológica de conhecimento é, em última 



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  105 

instância, uma reflexão sobre o modo humano de ser-no-mundo, inclusive tal como 

desdobrado na tradição da civilização ocidental” (p.17). 

Critelli (2006) afirma que o eixo fundamental a partir do qual a questão do 

conhecimento se desenvolve é o modo-de-ser-no-mundo do homem. Tomando este 

princípio, uma investigação parte de um olhar para o fenômeno tal como uma dimensão 

que permeia a existência do homem, ou seja, como uma dimensão do modo-de-ser-no-

mundo do homem. A Analítica do Sentido, proposta pela autora, tem como base o modo 

de ser e de conhecer o mundo do homem. 

Nessa direção, a pesquisa fenomenológica, como compreendida aqui, só é possível 

como pesquisa existencial: só é possível percorrê-la na facticidade, na realização do existir 

do homem, na realização do próprio existir. Isto significa dizer que a pergunta norteadora só 

pode ser feita a partir da experiência ela mesma. Em outras palavras, norteado pela pergunta, 

começa-se a traçar o caminho do modo como é possível e do modo como a pergunta norteia, 

mas sem deixar de observar e de retomar o modo como é possível e o nortear da pergunta: a 

cada passo, uma olhada na bússola para observar como anda o caminho. Deve-se considerar 

os acontecimentos diários, ou seja, os encontros, como pesquisador, com seu modo de ser. O 

conhecer não acontece independente do conhecido: aquele que conhece se dá junto com o 

aquilo que é conhecido. Só se pode conhecer um ente, pois este ente já se faz presente em seu 

ser, aberto ao conhecer do pesquisador, permitindo-se ser conhecido. O conhecimento se dá, 

portanto, já de imediato em uma abertura de sentido. Conhecedor e conhecido dão-se ao 

mesmo tempo no apresentar-se da existência.  

A imersão na pesquisa leva tempo, leva o tempo do pesquisador. O tempo do seu 

“tornar-se íntimo” do fenômeno pesquisado: o tempo do seu questionamento, o tempo do 

seu surpreender-se nas leituras. O tempo do seu compreender-ser pesquisador daquilo que 

é pesquisado. Desta maneira, traça-se o caminho nas possibilidades desse traçar, mas 

também nas possibilidades de traço do pesquisador. Pesquisa-se nos limites que seu 

contato com a pesquisa o permite.  

Como compreender e esclarecer esses limites e poder caminhar norteado por eles? 

Critelli (2006) aponta a possibilidade de realização de uma pesquisa fundamentada no 

modo de ser-no-mundo e de como conhecer aquilo que se busca pesquisar. Segundo a 

autora, o próprio interrogar o fenômeno constitui o ponto de partida de uma investigação 

fenomenológica, bem como constitui seu procedimento. “Investigação é vista e tratada 

aqui desde um ângulo menos reduzido, como todo querer saber, querer compreender que 



Henriette Tognetti Penha Morato; Vítor Faustino Sampaio 

106  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019 

se lança interrogante em direção àquilo que o apela, que o afeta, que provoca sua atenção 

e interesse.” (CRITELLI, 2006, p. 28). 

Interrogar-se é perguntar ‘o que é’ e ‘como é’ algo. Estas duas questões são a base de 

toda investigação. Interrogar é a postura investigativa que não aplica sobre o fenômeno uma 

resposta já sabida sobre ele. Interrogar é perguntar ao fenômeno o que queremos saber dele 

mesmo. Em outro trecho, sobre o interrogar e o instrumental, a filósofa ressalta: “Investigação 

é por nós entendida como um querer saber que interroga. O que se quer saber paralelamente 

ao modo da interrogação é aquilo que decisivamente interessa à Analítica do Sentido e não 

o regramento do proceder, que é o que se põe em questão quando o enfoque da investigação 

recai sobre o instrumental.” (CRITELLI, 2006, p 29, grifo do autor). 

 Os instrumentos e os métodos que buscam mensurar e decodificar são úteis para 

o estudo de fenômenos naturais e físicos. No entanto, tais instrumentos não são adequados 

para compreender os fenômenos humanos, pois “a ciência natural só pode observar o 

homem enquanto algo simplesmente presente na natureza. Surge a questão: seria possível 

atingir desta forma o ser homem? Dentro deste projeto científico-natural só podemos vê-

lo como ente natural” (HEIDEGGER, 2009, p. 57). O filósofo continua dizendo que 

“temos a pretensão de determinar o ser homem por meio de um método que 

absolutamente não foi projetado em relação à sua essência peculiar” (HEIDEGGER, 

2009, p. 57). Assim, quando se pesquisa em ciências humanas utilizando um método 

projetado para as ciências naturais, perde-se de vista a peculiaridade da existência 

humana, em outras palavras, abre-se mão da “verdade” da existência em nome de uma 

verdade universal e “correta” das ciências naturais. 

O ponto de chegada resultante de uma pesquisa científica já está, desde o começo, 

apontado e pretendido. Não se trata, no método científico natural, de um apontamento, 

uma pergunta norteadora. A pergunta norteadora nesta pesquisa fenomenológica 

existencial demanda outro método e aponta outro resultado. Seu resultado é verdadeiro, 

mas não é a verdade, visto que não tem a pretensão de ser mais uma teoria sobre o real.  

Tarefa de se fazer um contraponto significativo ao pensamento “técnico-
científico-natural” exige um grande desafio para o pensamento ontológico 
existencial, uma vez que deve ser um trabalho que não se postula com a força 
de uma nova teoria sobre o real e sim uma re-leitura do já visto, formulado em 
busca daquilo que não foi impensado em função das determinações recebidas 
por um modo de interpretar o ser de modo objetivado. (COLPO, 2002, P.113)2.  

                                                 
2 Grifo do autor. 



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  107 

Assim, Colpo (2002) aponta para a pretensão das teorias sobre o real e a busca 

pelo controle dos entes, encontrado na marcha “em direção a esta autonomia e 

independência da filosofia” (p.114), observada nas ciências como Psicologia, Sociologia, 

Antropologia, constituindo a dissolução da Filosofia, conforme previsto por Heidegger 

(1973). Estas “ciências humanas”, em sua busca pela independência da filosofia, 

necessitaram do estabelecimento de um objeto de estudo específico, o 

instrumental/método a ser utilizado para conhecer e validar os dados, o levantamento de 

dados e a revisão histórica dos procedimentos, elaborando escopos teóricos que postulam 

verdades sobre o real. Há nestas teorias sobre o real, a busca pela realidade como verdade, 

ou seja, um olhar verdadeiro sobre o real.  

Para Heidegger (1967) a Alegoria da Caverna, de Platão, marca a mudança da 

concepção de verdade, antes entendida como aletheia (desvelado), passa agora a ser 

entendida como orthotes (exatidão). Esta ideia de verdade submete o conhecimento a um 

conhecimento exato, único e alcançável por todos. Este é o sentido concebido a partir 

desta alegoria, onde há uma verdade única e conhecida ao lado de fora, e um homem 

capaz de guiar os outros para a luz, a verdade. Surgem duas palavras ligadas ao ensino e 

ao conhecimento acadêmico: aluno e educar, que retratam esta concepção de verdade 

única e real, presente nos paradigmas explicativos. 

A palavra aluno vem do latim a-lumnus. O a é a partícula que expressa a falta de 

algo à palavra na qual está inscrito. Lumnus significa luz, iluminação. Deste modo, o 

aluno é aquele a quem falta a luz, o desprovido da verdade. Ao mesmo tempo, temos a 

palavra educar, do latim ex-ducere. Ducere significa conduzir, levar para. Ex é adjunto 

de lugar e designa o onde do qual se afasta, o movimento para fora de. Educar (ex-ducere) 

significa conduzir alguém para fora, para fora do lugar onde se encontrava. O emprego 

do termo remete à condução de alguém para fora de si, apresentando-lhe o mundo. Educar 

o aluno é conduzir este sem luz para fora da caverna, possibilitando-o entrar em contato 

com a verdade única e real do lado de fora. 

Contrapondo-se a esta concepção, Heidegger (2012) passa a realizar a 

desconstrução desta percepção do real e absoluto, da verdade objetiva alcançada por um 

sujeito capaz de teorizar a respeito do real para alcançar a luz. O filósofo volta o problema 

do conhecimento para a “práxis”, com a formulação da estrutura ser-no-mundo. 

Ao possibilitar o retorno do problema do conhecimento para a práxis, o filósofo 

retira do eixo da pesquisa qualquer metateoria que justifique a teoria, ou seja, a Ontologia 

Fundamental de Heidegger inaugura uma racionalidade prática, onde a teoria é prática em 



Henriette Tognetti Penha Morato; Vítor Faustino Sampaio 

108  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019 

seu início, a teoria é sempre uma prática de ser-no-mundo (STEIN, 1988). Vale lembrar, 

como pontua Heidegger (2009), que não se faz, com isso, uma rejeição da ciência como um 

todo, em nenhuma hipótese. O que se rejeita, no entanto, é sua pretensão a ser a resposta 

única e verdadeira, a tornar-se parâmetro absoluto. Apenas essa pretensão é rejeitada. 

Assim, “em face dessa pretensão inaceitável, parece-me necessário, como indicação de 

nosso método totalmente diferente, o nome ‘envolver-se especialmente em nossa relação 

com o que encontro’, em que já nos encontramos sempre” (HEIDEGGER, 2009, p.148).  

Nesse sentido, a pesquisa fenomenológica existencial volta o conhecimento 

justamente para a experiência prática. Conhecer, nesta perspectiva, passa a ser 

compreender: rejeitar as explicações técnico-científicas como entendimentos absolutos 

do real, o que permite um estar-presente na prática de ser-no-mundo. Compreender é a 

possibilidade de estar diante do fenômeno, interpelar e deixar-se interpelar pelo 

fenômeno, em um envolver-se especial:  

O envolver-se é um caminho inteiramente diferente, um método muito diferente 
do método científico, se soubermos usar a palavra método em seu sentido 
original, verdadeiro µİτἀ-ۮįۯς, o “caminho para”... A esse respeito os senhores 
precisam afastar-se do conceito comumente dado de método enquanto uma 
simples técnica de pesquisa. (HEIDEGGER, 2009, p.148). 

Concluindo esta consideração, a pergunta norteia a pesquisa. Norteado, o 

pesquisador segue um caminho apontado, que começa em um ponto de partida. O horizonte 

de partida é revelado. A pergunta lhe aponta um norte, mas há, no entanto, diversos modos 

de seguir rumo a este norte. Pode seguir de modo a ultra-passar o caminho, visando 

exclusivamente o norte apontado. Apesar de poder ultra-passá-lo, pode também per-passá-

lo. Ao escolher este modo, precisa estar atento ao seu caminhar, revendo a rota escolhida a 

cada passo. Somente quando está atento ao seu caminhar, a como o caminho se apresenta 

a ele, é que poderá perceber se é este o percurso mais adequado a se traçar rumo ao que 

norteia; porém, é somente assim que poderá formular as perguntas que o fenômeno exige 

que a ele se pergunte para ser conhecido, pois o fenômeno a ser conhecido não está lá no 

norte, como uma resposta pronta a ser alcançada, e sim durante o caminho. A pesquisa, 

assim, revela-se como a busca tateante por conhecer o fenômeno. 

Parte-se de um horizonte, carregado da própria bagagem. A isto o pesquisador 

deve ficar atento, pois há sempre a possibilidade de se perder por entre veredas já abertas 

e passagens aparentemente mais fáceis. A bagagem que carrega é importante, mas não 

pode ser determinante no seu caminhar, e deve ser explicitada, para que pré-conceitos e 



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  109 

afirmações explicativas não lhe sirvam de solução, encerrando a caminhada e afastando-

o do que busca conhecer. Que bagagem é essa que carrega neste caminho para conhecer 

um fenômeno? Ao iniciar uma pesquisa, ou seja, ao se aproximar do fenômeno a ser 

conhecido, já possui alguma familiaridade com ele: já leu algo a respeito; já conhece o 

que pensam alguns autores, sobre o fenômeno; já conversou com colegas a respeito do 

fenômeno a ser conhecido. Em síntese, ao se aproximar do fenômeno, visando conhecê-

lo, já parte de pré-concepções sedimentadas, concepções dadas como sabidas em certa 

“obviedade naturalizada”. Estar atento a isto, no entanto, não é proposta de completa 

rejeição. Ao contrário, a bagagem que carrega diz algo sobre o fenômeno que busco 

conhecer, fazendo-se sempre necessário o discorrer da sua própria trajetória na trajetória 

da pesquisa, (re)conhecendo sua bagagem. Incluí-la é importante, porém sempre de modo 

questionante. Qual o sentido de se deixar nortear por esta pergunta e não por outra? Como 

é esse modo de aproximar-se ao qual pode referir-se como fenomenológico existencial? 

O que já entende e o que não entende do fenômeno pesquisado? Qual a importância dos 

esclarecimentos que busca fazer?  

Não é possível evitar pré-concepções na pesquisa, ou seja, sempre parte-se de algum 

lugar. Mas iluminá-las e questioná-las é cuidar para que elas não balizem o caminho. Sem 

questionar a bagagem que se leva, corre-se o risco de estar fazendo um suave passeio de 

balão por sobre o terreno rumo ao norte. Acreditar, no entanto, que é possível desfazer-se 

de toda a bagagem, é ignorar que é um entre outros, que habita o mundo dos homens, e 

possui botas, roupas, mochila, e demais equipamentos sem os quais talvez sucumbiria ao 

terreno. Pesquisar em um modo fenomenológico existencial é estar aberto à incerteza, 

deparando-se com nossos limites (seus e da pesquisa) o que significa apropriar-se de nossas 

(im)potências, mas sem jamais esquecer que a própria pergunta que norteia parte de uma 

concepção anteriormente localizada no habitar o mundo dos homens.  

Contudo, por essa compreensão, abre-se outra questão. Seria a escuta clínica na 

perspectiva fenomenológica existencial um modo de pesquisar, por apresentar-se como 

aproximação ao fenômeno no horizonte de possibilidades da existência? 

 

Escuta como ação clínica 

Clinicar “refere-se a klinein, do grego, indicando o inclinar-se ou reclinar-se próprio 

da prática daquele que cuidava de quem estava ao leito (kline), dando voz a um sofrer. 

Relaciona-se, assim, a um modo de atenção cuidadosa” (MORATO, 2015, p.69). Na medida 



Henriette Tognetti Penha Morato; Vítor Faustino Sampaio 

110  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019 

em que se compreende “clínica” como inclinar-se ao cuidado com o outro, compreende-se 

também que ser fenomenólogo existencial é um modo possível de ser nesta inclinação 

cuidadosa, não necessariamente um sinônimo de psicoterapia. Assim, faz-se necessário 

recolocar o sentido de psicoterapia. O impacto desta reflexão pode, pelo contrário, me 

provocar a retomada de uma compreensão fenomenológica existencial do termo.  

Pompéia (2004) descreve psicoterapia3 como “a procura, via poiesis, pela verdade 

que liberta para a dedicação ao sentido” (p.169). Nessa descrição, o autor esclarece cada 

um dos termos usados, mostrando que pro-cura pode ser compreendido em seu sentido 

etimológico latino, “para cuidar”; poiesis, como a linguagem própria da terapia, que traz 

à luz, des-oculta algo, sem a necessidade que se entenda racionalmente, mas permitindo 

que algo seja compreendido. Assim, verdade perde seu sentido latino de veritas, para 

retomar o grego aletheia que, segundo o autor, é o “não esquecido”, o que pode ser 

recordado; liberdade para a dedicação ao sentido aponta para a possibilidade de des-

envolvimento com os sonhos, com o que sustenta seu existir; aponta para a possibilidade 

de deixar um modo de ser no qual nos encontramos para habitar outro. 

Por sua vez, Evangelista (2016), em busca pelo “que pode um psicólogo 

fenomenológico existencial”, conclui que:  

Ao indagar pelo que pode, dá-se que a resposta é encontrada pela descrição de 
possibilidades existenciais. Nesse sentido, a pergunta também resguarda o 
entendimento de que a Psicologia é realizada a cada vez por um psicólogo, isto 
é, não é uma entidade impessoal, mas um modo de ser. Isso me convoca a 
responder como eu sou (tenho sido) psicólogo, inscrito numa tradição, 
projetando-a e a mim no porvir. (p. 242). 

Em semelhante reflexão, Figueiredo (1993), diz sobre a atividade profissional do 

psicólogo:  

Atividade profissional do psicólogo requer uma incorporação dos saberes 
psicológicos às suas habilidades práticas de tal forma que mesmo o 
conhecimento explícito e expresso como teoria só funciona enquanto 
conhecimento tácito; o conhecimento tácito do psicólogo é o seu saber de ofício, 
no qual as teorias estão impregnadas pela experiência pessoal e as estão 
impregnando numa mescla indissociável; este saber de ofício é radicalmente 
pessoal, em grande medida intransferível e dificilmente comunicável. 
(FIGUEIREDO, 1993, p. 91). 

                                                 
3 Neste texto, Pompeia (2004) faz uso do termo “psicoterapia” em seu título e páginas iniciais, substituindo-
o por “terapia”, termo que usa no decorrer do texto. A troca dos termos não é explicada, e o autor parece 
usar ambos como sinônimos.  



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  111 

A partir das ponderações desses autores permite-se perguntar o que, neste fazer, 

possibilita chamá-lo de fenomenológico existencial, e como tal fazer se constituiu, 

historicamente, como tal. Isto, no entanto, não deve ser uma busca de uma caracterização 

formal da fenomenologia existencial, o que acabaria por tratar este “como” de uma 

pergunta norteadora, por mera modalidade de atendimento. Dito de outro modo, tal fazer 

não é e não pode ser uma modalidade de atendimento (ação clínica) dentro de uma 

modalidade de psicologia (a psicologia fenomenológica existencial). O que se busca aqui 

é trazer uma possibilidade de realização de uma ação clínica de um modo de ser 

(fenomenólogo existencial) do psicólogo que se é.  

É preciso, neste sentido, compreender que modo de ser é esse que não é novidade, 

que já é familiar, para poder estranhá-lo. A familiaridade cotidiana tende a encobrir 

qualquer surpresa, abrindo o risco de tornar técnico, previamente dado e pré-concebido, 

este modo de ser fenomenológico existencial. Estranhar é realizar um esforço de 

questionar o já sabido e de não se sentir em casa. Em Ser e Tempo, Heidegger (2012) 

pontua que o estranhamento (Unheimlichkeit) diz de uma perda da cotidianidade mediana, 

retirando-nos da segurança do familiar.  Aquilo que “já se sabe” sobre fenomenologia 

existencial compõe a bagagem e as marcas, das quais não se pode e nem é preciso 

desfazer-se, pois justamente permitirão situar-nos, colocando-nos no caminho para seguir 

uma pergunta norteadora. Reconhecer estas bagagens e marcas e questioná-las é realizar 

um esforço de estranhar e poder questionar. 

A leitura de “O Paciente Psiquiátrico” (VAN DEN BERG, 1994) oferece modos 

de pensar o homem e o mundo completamente diferentes dos usualmente vistos em cursos 

de psicologia. Van den Berg (1994), relata que havia colocado uma garrafa de vinho para 

esquentar perto da lareira enquanto esperava um amigo, a fim de beber o vinho com ele. 

No entanto, o amigo cancela o encontro, o que leva o autor a perceber que olhar para a 

garrafa lhe permite ver o cancelamento e a noite que será solitária. O autor começa a 

questionar: “Vejo a garrafa de vinho e compreendo que meu amigo não virá. Que acontece 

nesse momento? Ou melhor: Que vejo eu quando observo a garrafa de vinho?” (p. 34). 

Na sequência, o autor brinca com a tentativa de descrever cada detalhe físico da garrafa 

de vinho, mas pontua a incapacidade de, por mais pormenorizada que seja sua descrição, 

não conseguir dizer o que estava vendo ao olhar a garrafa. “O que estava vendo realmente 

era, pois bem, alguma coisa como o desapontamento causado pelo fato de que meu amigo 

não viria ou pela solidão da minha noite” (VAN DEN BERG, 1994, p. 34). Com isto o 

autor afirma que “pulava” sobre os detalhes descritivos da garrafa para “cair” no que a 



Henriette Tognetti Penha Morato; Vítor Faustino Sampaio 

112  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019 

garrafa era para ele que a via. Tal passagem abre a possiblidade de compreender a 

indissociabilidade entre homem e mundo. Neste relato, o autor deixa claro que não se 

trata de projetar um conteúdo subjetivo sentimental (solidão) em um objeto real e 

verificável (a garrafa); ao contrário, a garrafa esquentando é a solidão.  

Em passagem posterior, retomando o relato de atendimento de um paciente que o 

autor nos apresenta no primeiro capítulo do livro, lembra que tal paciente conta que, ao 

andar na rua, as casas parecem prestes a ruir, com suas paredes inclinando, prestes a 

esmagá-lo, e afirma que é assim que a rua se apresenta para ele: “Verdade é que não se 

parece com a rua como nós a conhecemos, mas isto apenas significa que o paciente está 

doente e nós não estamos. Nada nos autoriza a afirmar que a nossa observação é mais 

verdadeira que a do paciente” (VAN DEN BERG, 1994, p.43). É com esta afirmação, que 

o autor exemplifica aquela anterior: “Quando o paciente psiquiátrico conta como seu 

mundo lhe parece, está a descrever, sem rodeios e sem enganos, o que ele mesmo é.” 

(VAN DEN BERG, 1994, p. 43). 

Nada autoriza a afirmar que a observação do psicólogo é mais verdadeira que a 

do paciente. Essa frase faz-se como um farol, juntamente com “a garrafa”, marcando um 

modo de ser psicólogo: rejeição por explicações que se antecipem ao outro, 

posicionamento de evitar a imposição de verdades científicas e racionalizações na 

condução de atendimentos. Não há objetividade na ação clínica fenomenológica 

existencial, e isso não é uma afirmação denegridora; pelo contrário, essa é a abertura para 

o encontro com o outro, a partir do outro, e a abertura para o próprio dar-se deste encontro, 

não tomando o outro como objeto a ser estudado.  

Ponderando sobre explicações causais, Van Den Berg (1994, p. 45) diz: 

“Importante é saber como é a existência do paciente. A patografia, em vez de ser negativa, 

deve ser positiva, pois no sentido aqui entendido, o paciente vive tão positivamente como 

nós mesmos”. Com isto, compreende-se que no encontrar com o outro, uma das mais 

importantes perguntas a ser norteadora para o psicólogo fenomenólogo existencial é 

“como vai esta existência?”  

Neste sentido, embora fosse necessário apresentar a descrição da existência tal 

como elaborada por Heidegger, a intenção aqui é apenas esclarecer o horizonte 

fundamental que sustenta minha compreensão de fenomenologia existencial e que 

possibilita apresentar a ação clínica nesta perspectiva. Deste modo, a pergunta “como vai 

esta existência?” feita em rejeição a toda verdade cientifica e racionalização, formulada a 

partir de Van den Berg, é re-significada a partir da reflexão de Boss (1994): “nós 



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  113 

normalmente dizemos que o objeto de uma terapia são as doenças humanas, mas é mais 

apropriado falar de tratar este ou aquele ser humano que está doente em um momento 

particular, deste ou daquele modo” (p. 251)  

Percebe-se que não se trata de abandonar qualquer classificação nomotética 

psiquiátrica, mas de deixá-las “de lado”, para poder olhar aquele que está diante de nós 

daquele modo naquele momento. Isto possibilitaria o foco da ação clínica dirigir-se à 

relação terapêutica, marcando um modo próprio de ser psicólogo fenomenólogo 

existencial: importância da atenção e do modo como o terapeuta deve estar diante do 

outro. Como aponta Boss (1994, p. 259), “a verdadeira arte da terapia reside em prestar 

cuidadosa atenção para o quê o paciente visualiza e como ele conduz a si mesmo em 

relação a isso”, até o fim do processo daseinsanalítico. “Este ser a dois (two-ness) serve 

como a firme fundação para o Da-sein recentemente liberado do paciente, até que ele não 

mais precise da proteção do seguro mundo-teste miniatura” (BOSS, 1994, p.279). 

Para o autor, este “mundo-teste miniatura” seria um “lugar de habitação da relação 

médico-paciente que eles [pacientes] precisam e podem contar com” (p. 279). Ao dizer 

isso, o autor não apenas enfatiza a importância da relação terapeuta-paciente, mas aponta 

para a importância do movimento do paciente em aceitar sua dívida com sua própria 

existência, podendo assim ser livre para o próprio existir, ou seja, para dar conta de todos 

os fenômenos que lhe vêm ao encontro em seu existir diário. 

Sobre isso, Cardinalli (2004) diz que Boss propõe que se dispensem as teorias 

explicativas e que se “procure na situação de atendimento, isto é, no encontro entre 

terapeuta e paciente, a compreensão imediata daquilo que aparece” (p. 78). Boss (1963) 

diz sobre esta atitude do terapeuta: “Porque ele entendeu que o sentido e o contexto de 

tudo que aparece em seu caminho se mostra diretamente a ele, ele não tem necessidade 

de destruir o que vê e ouve do analisando, e substitui-lo com forças pressupostas, 

supostamente subjacentes ao comportamento e percepção do paciente” (p. 234). 

Caracteriza-se, assim, um des-prendimento das amarras teóricas em favor da relação 

terapêutica: uma ação clínica. 

Como psicólogo/terapeuta, a ação dirige-se a contribuir para que aquele junto ao 

qual se está em presença possa apropriar-se de suas possibilidades, e do apelo que delimita 

e dá sentido às possibilidades como possibilidades do seu existir. Em outras palavras, a 

direção de tal ação é cuidadosa na fala e no modo de estar presente do psicólogo. E tal 

modo não se aproxima do modo de pesquisar que não interpreta a partir do já concebido? 

Ou seja, tal ação se apoia na ideia de que, sendo humano, ele é chamado a desvelar tanto 



Henriette Tognetti Penha Morato; Vítor Faustino Sampaio 

114  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019 

coisas quanto pessoas. Este modo aumenta sua sensitividade a “todos os obstáculos que 

geralmente reduzem as relações potenciais do outro para poucos rígidos e inautênticos 

modos de comportamento.” (BOSS, 1963, p. 234). Continuando, “O respeito do analista 

por tudo que ele encontra, torna possível a ele levar a sério e respeitar sem preconceito 

todos os comportamentos e todas as falas que o paciente produza. Ele é capaz de aceitar 

todos os caminhos nos quais o analisando começa a se identificar” (BOSS,1963, p. 235). 

Sá (2002) parece concordar com a importância desta pontuação, ao refletir sobre o 

que chama de “atenção serena”. Considera que a presença no atendimento terapêutico não 

é uma aplicação de técnica, mas uma “postura” de desapego “para a qual nada se encontra 

a priori supervalorizado nem excluído a partir de uma postulação teórica de fundamentos, 

a atenção serena seria uma disposição de abertura que não exclui por princípio possibilidade 

alguma” (p.356). Ou seja, não cabe ao psicólogo fenomenólogo existencial estabelecer o 

que é um modo de ser ideal a ser alcançado, julgando que o paciente “deveria ser” deste ou 

daquele modo, ou mesmo estabelecer “metas” de mudanças. Ao contrário disso, cabe-lhe o 

acolhimento do modo restrito, reconhecendo-o como modo possível do outro existir. 

Acolher, no entanto, não significa acatar e resignar. Ao contrário, acolher significa re-

colher: compreender que aquele modo de ser é o modo possível, porém, um modo restrito 

em sua liberdade de realizar-se enquanto possibilidades. 

Com estas considerações é possível perceber que a ação clínica re-colhe os modos 

possíveis como os quais o paciente está podendo ser naquele momento, mas, ao mesmo 

tempo, questiona e pro-voca o paciente em tais modos, para novas possibilidades. Neste 

sentido, para Sá (2002), “uma clínica com base hermenêutica, pretende-se um espaço de 

tematização de sentido, de desnaturalização dos sentidos previamente dados, da 

ampliação dos limites dos horizontes de compreensão” (p. 261).  

 Assim, se pesquisar provém de per seguire (seguir por), se ação provém de práxis 

(passar por) e se clínica diz de inclinar-se, em que medida a escuta clínica não é outro modo 

de seguir por (per seguire), passando pelo horizonte de possibilidades da existência? 

 

  



A escuta clínica como um pesquisar fenomenológico existencial: uma possibilidade no horizonte da realização da existência 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 102-115, jan./abr. 2019  115 

Referências 

BOSS, Medard. Psychoanalysis & Daseinsanalysis. New York, London: Basic Books, 
Inc. Publishers, 1963. 

BOSS, Medard. Existential Foundations of Medicine and Psychology. New York: Jason 
Aronson, 1994. 

CARDINALLI, Ilda Elisabeth. Daseinsanalyse e Esquizofrenia. São Paulo: Educ, 2004. 

COLPO, Marcos Oreste. Fundamentos para uma Filosofia da Educação a partir da 
ontologia de Martin Heidegger. 2002, Tese (Doutorado em Educação) - FEUSP, 
Universidade de São Paulo, São Paulo. 2002. 

CRITELLI, Dulce Mara. História pessoal e sentido de vida – Historiobiografia. São 
Paulo: EDUC/FAPESP, 2012. 

EVANGELISTA, Paulo Eduardo Rodrigues Alves. Psicologia Fenomenológica 
Existencial – A prática psicológica à luz de Heidegger. Curitiba: Juruá, 2016.  

FIGUEIREDO, Luis Claudio. “Sob o signo da multiplicidade”. Cadernos de 
Subjetividade, São Paulo, v. 1, n.1, p. 89-96, 1993. 

HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1967. 

_____________. “Sobre a essência da verdade”. Em Stein, Ernildo (org.) Heidegger. São 
Paulo, Abril Cultural, 1973. 

_____________. Os Seminários de Zollikon: Protocolos, Diálogos, Cartas. (Zollikoner 
Seminare) [1959-1969] Org. Medard Boss. 3ª ed. Trad. Gabriela Arnhold e Maria de 
Fátima de Almeida Prado. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009. 

_____________. Ser e tempo. Tradução de Fausto Castillo. Petrópolis: Vozes, 2012. 

MORATO, Henriette Tognetti Penha. “Por entre Plantão Psicológico e Ação Cartográfica 
Clínica pelos ‘Caminhos de Floresta”. Tese (Livre-docência) – Instituto de Psicologia, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015.  

POMPEIA, João Augusto. Na presença do sentido: Uma aproximação fenomenológica a 
questões existenciais básicas. São Paulo: EDUC; Paulus, 2004. 

SÁ, Roberto Novaes. “A psicoterapia e a questão da técnica”. Arquivos Brasileiros de 
Psicologia. V.54, n.4, p.348-362, 2002. 

SAMPAIO, Vitor Faustino. “Atendimento Fenomenológico Existencial com Casal: uma 
possibilidade de ação psicológica”. Tese apresentada ao Instituto de Psicologia da 
Universidade de São Paulo como parte dos requisitos para a obtenção do título de Doutor 
em Psicologia, 2018. 

VAN DEN BERG, J. H. O Paciente Psiquiátrico: Esboço de uma Psicopatologia 
Fenomenológica. São Paulo: Psy II, 1994. 

 

Recebido em: 6 de agosto de 2018 

Aceito em: 26 de agosto de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019. 

SOBRE TRADUZIR E INTERPRETAR COMO EXPERIÊNCIA DE LINGUAGEM: 

A ESCUTA CLÍNICA DESDE A FENOMENOLOGIA-HERMENÊUTICA 

Lúcia Regina da Silveira Scarlati* 

Resumo 

O presente artigo tem como objetivo propor um outro caminho de compreensão para refletirmos 

sobre a escuta clínica, divergindo de um encaminhamento técnico, ao qual ela tende a estar 

envolvida no mundo moderno, como propriedade da disciplina psicológica. Nesse sentido, 

recorremos a uma fala de Edoardo Bizzarri, tradutor italiano de Guimarães Rosa, com o intuito 

de expormos a unidade ou pertencimento destes ofícios, o tradutor e o clínico, a um âmbito 

próprio à existência, onde impera sempre certa compreensão e interpretação. Seguindo este 

caminho, faz-se evidente, então, uma relação outra com a linguagem, que perpassa e encaminha 

tais ofícios, de tal modo que se faz necessária a retomada de uma compreensão mais originária 

sobre a linguagem, que haverá de nos servir como guia ou condutor de nossa escuta clínica. 

Nesta retomada, assumimos a clínica em seu caráter poético. 

Palavras-chave: clínica psicológica, escuta, hermenêutica, linguagem e poética. 

OVER TRANSLATE AND INTERPRET AS AN EXPERIENCE OF LANGUAGE: 

THE CLINICAL LISTENING FROM HERMENEUTIC PHENOMENOLOGY 

Abstract 

This article purpose to meditate over clinical listening by another route of comprehension that 

could diverge from technics, which often guides it in the modern world as it makes part of the 

psychological discipline. For that, we resort to Edoardo Bizzarri's statement, Guimarães Rosa's 

Italian translator, in the intent to unveil the unit or belonging that the occupations of translator 

and clinical have with a sphere of existence itself, which is the need of comprehension and 

interpretation. Following that route makes it clear another relation with language, that pass 

through and directs both occupations. Therefore, makes it necessary to retake an original 

understanding about language that could serve us as a guide and conductor on our own clinical 

listening. On this recapture, we assume the poetical character of psychological clinic. 

Keywords: clinical psychology, listening, hermeneutics, language and poetical. 

  

                                                 
* Psicóloga. Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social, Instituto de Psicologia, 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Endereço Institucional:  Rua São Francisco Xavier, 524 – 
Maracanã, Rio de Janeiro/RJ. E-mail: lscarlati@gmail.com 

mailto:lscarlati@gmail.com


Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  117 

Introdução 

O presente artigo pretende uma aproximação à experiência que constitui isto a que 

comumente chamamos de escuta clínica. Afinal, o que é isto, a escuta clínica? O que é esta 

modalidade de escuta que poderia vir a ser clínica? Parece que, no mundo da psicologia, 

habituamo-nos a esta nomeação, e transitamos por ela sem maiores dúvidas ou 

estranhamentos. Contudo, se pararmos alguns instantes e realizarmos o exercício de nos 

perguntar por tal especificidade, será que conseguimos encontrar uma resposta satisfatória?  

Consideramos, aqui, para a condução de nossos questionamentos, um guia 

fenomenológico-hermenêutico; que, por sua vez, já nos inclina à compreensão de que é próprio 

aos caminhos do pensamento, pois é próprio ao modo de ser do homem, a tendência de nos 

deixarmos dirigir por vias já dadas, instituídas, prescritas pelo mundo de forma irrefletida. 

Assim, tal poder prescritivo tende a se manter encoberto, de modo que assumimos aquilo que 

o mundo nos diz como algo dado e natural. Destarte, quando somos interpelados por questões, 

como a que aqui inicia o nosso artigo, surpreendemo-nos pelo próprio questionamento; pois, 

afinal, em um mundo onde a clínica psicológica se mostra claramente instituída e propagada, 

como haveríamos de questionar o que é uma escuta clínica? Como nós, psicólogos clínicos, 

não haveríamos de saber claramente o que é isto? Mas é na exata medida em que nos 

aproximamos do pensar fenomenológico-hermenêutico que compreendemos a importância de 

retomarmos aquilo em que se funda o nosso fazer, assumindo uma postura não natural e 

encaminhando, assim, uma necessária apropriação deste fazer. 

Compreendemos que tal retomada seja, em verdade, algo intrínseco ao exercício 

fenomenológico-hermenêutico, o qual exige certa apropriação daquele que envereda por 

este caminho, tornando-o vivo para si, e, também, certo esforço por desobstruir suas vias 

de pensamento, que tendem a se fechar, tornando-se, então, crítico a si mesmo. Desse 

modo, não podemos compreender a retomada como mera imitação, como reprodução 

uniforme de um idêntico. Não. Retomar diz da possibilidade de fazer nascer outra vez, 

diz, necessariamente, de certa possibilidade criativa, onde se busca e traz o que foi, 

fazendo-o vigorar uma vez mais, de um modo outro.  

É buscando resguardar e cuidar de nossa relação com o nosso fazer que nos 

deixamos conduzir por tais questionamentos, na tentativa de trazer à memória uma vez 

mais aquilo que o constitui como tal. Por sua vez, tal cuidado, que envolve 

necessariamente um caminho de pensamento a ser percorrido, implica de forma 

igualmente necessária um cuidado com a linguagem. Expliquemos. Parece-nos ser 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

118  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

próprio ao caminho do pensamento, à memória que se busca e traz, que se retoma e 

transforma, a sua condução em meio à linguagem e a sua culminação em fala. Desse 

modo, o cuidado com o dizer, com a linguagem, mostra-se imperativo em nosso percurso, 

posto que o que se enuncia não se quer como proposição vazia, que não mostra, que não 

se faz ressoar e compreender. Buscamos, portanto, um caminho que não se faça ambíguo. 

Na ambiguidade não é possível diferir se abarcamos e compreendemos a fala enunciada, 

ou se somente repetimos um discurso, articulamos logicamente determinados termos, sem 

que estes, contudo, tenham algo a nos dizer. Este parece ser sempre um perigo presente, 

ao qual se deve estar atento para a realização da retomada a que nos propomos.  

Como já dissemos, ao falarmos em retomada não nos propomos à simples 

repetição, que já sempre tende à caduquice, que se mostra mesmo como a fala ressequida, 

que eternamente se repete, sem a ninguém alcançar. Não. Pretendemos, sim, trazer à luz 

uma vez mais, fazendo ver e aparecer, e, portanto, fazendo-se entoar e tocar. O que, por 

sua vez, incita certo exercício de criatividade e transformação. Articulando, ou, melhor, 

deixando-se articular pela compreensão que se abre, e participando do nascimento de uma 

nova fala, que lhe faça aparecer. É inspirados por este imperativo criativo que nos 

deixamos guiar por um breve diálogo entre Guimarães Rosa e Edoardo Bizzarri, seu 

tradutor italiano, onde este nos fala sobre o ato de traduzir.  

Ainda que seja um caminho não usual ou habitual, cremos haver aí um pertencimento, 

ou, ao menos, certa irmandade de interesses, de modo que podemos fazer uso da fala de Bizzarri 

sobre a experiência de traduzir para pensarmos a experiência de escuta clínica. Ambos passam 

por um modo de ser fundamental, ao qual buscamos, aqui, relembrar e reavivar. 

Traçando um novo caminho, pretendemos evidenciar que tal experiência se 

sustenta em uma condição ontológica do homem, que, por sua vez, implica primariamente 

compreensão, linguagem e interpretação. Retiramos, assim, o exercício clínico do âmbito 

técnico e epistemológico, ao qual a psicologia tende a estar envolvida como disciplina 

moderna, e o aproximamos a um âmbito próprio à existência. Tal movimento nos abre 

para um diálogo que em muito extrapola as delimitações disciplinares do saber psi. Em 

verdade, o presente artigo tem como principal objetivo, justamente, extrapolar tais 

delimitações, abrindo, então, um outro caminho possível para pensarmos e exercitarmos 

a escuta, a saber, um caminho poético. 

 

  



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  119 

Tradução: um exercício de interpretação 

Tinha decidido encerrar definitivamente minhas experiências de tradutor. 
Traduzir é um exercício de estilo, uma pesquisa de interpretação; é, afinal, um ato 
de amor, pois trata-se de se transferir por inteiro numa outra personalidade. Tendo 
feito tudo isso com autores como Melville, Henry James, Faulkner, Graciliano 
Ramos e Guimarães Rosa, confesso que me dava por satisfeito. Além do mais, há 
tantos trabalhos meus, e velhos compromissos, que venho protelando de um ano 
para outro. E- helás - a idade das lícitas protelações já se foi. (BIZZARRI & 
ROSA, 2003, p. 19). 

Trazemos a fala de Bizzarri acerca de sua atividade, de seu fazer, de seu ofício 

de traduzir. Em tempos em que dispomos de tradutores automáticos, poderíamos achar 

dispensável falar em tal atividade; podíamos, inclusive, crer tal atividade com os seus 

dias contados, obsoleta. Contudo, curiosamente, deparamo-nos reiteradamente com a 

restrição destes mesmos dispositivos, que, por algum motivo, falham na realização de 

uma boa tradução, tornando-a estranha, incongruente, ou mesmo sem sentido algum. 

Ainda não é possível dispensarmos os tradutores, há algo como que resistente na língua, 

que não se deixa instrumentalizar por inteiro. Isto, que se faz resistir na língua, parece 

ser o mesmo que exige o fazer do tradutor.  

Quando assumimos a fala de Bizzarri como guia, compreendemos que a sua 

explicitação sobre a tradução poderá, também, nos conduzir para o meio deste âmbito da 

linguagem, que não se entrega, que se impõe sobre toda investida técnica do homem; 

atravessando e conformando o seu fazer e, também, o fazer clínico. Isto porque a 

experiência que Bizzarri nos expõe em muito diverge da tentativa de domínio sobre a 

linguagem, de lhe dar contorno e de abarcá-la, apontando, então, para uma outra relação 

com a mesma. Assim, esta relação parece se realizar justamente à medida que compreende 

esse caráter indomável da mesma, sendo conduzida, então, a uma relação que é entrega, 

desde escuta e espera, isto é, desde experiência. Devemos asseverar que tal caráter é 

mesmo o elemento que une, aqui, o nosso fazer clínico ao traduzir, sendo, portanto, o 

ponto de diálogo que propomos estabelecer em nosso artigo. O que significa dizer que a 

escuta clínica também se realiza sendo encaminhada por este outro registro, onde se deve 

adentrar, ser inserido, divergindo da tentativa de rodear e circunscrever a fala. Esta 

compreensão sobre a escuta clínica ainda haverá de ser por nós tematizada, por ora, 

contudo, pensemos propriamente sobre a tradução. 

Comumente, tendemos a compreender o tradutor como o profissional que tem por 

ofício a transposição de significado de um idioma a outro, como um decodificador, cabe 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

120  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

a ele encontrar a adequada correspondência das palavras para a melhor realização dessa 

passagem. O tradutor, aqui, age sobre a língua, que se mantém inerte à sua ação. A língua, 

o texto, é aqui coisa, objeto. Nessa perspectiva, podemos facilmente empreender ao 

tradutor uma imagem técnica, o que significa dizer que para a realização do seu ofício 

bastaria tão somente o domínio dos idiomas a serem traduzidos. Aqui, não parece existir 

nada de muito extraordinário, o ofício parece simples e claro. Mas, então, o que difere as 

boas das más traduções? O que faz, inclusive, que possamos nos deparar com traduções 

tão distintas dos mesmos textos? Ou, ainda, por que os dispositivos de tradução 

automática ainda fracassam em nos conceder traduções adequadas? 

A insistência destas variáveis nos coloca diante de certo caráter incontornável da 

própria linguagem, onde esta resiste à tentativa de sua dominação e circunscrição, de tal 

modo que talvez a visão que a compreende como coisa inerte, como objeto, sobre o qual 

se pode bem agir e usar, começa a estremecer. Do mesmo modo que a compreensão do 

homem como aquele que tem linguagem, podendo, então, fazer uso da mesma para se 

exprimir, tendo-a como que subjugada a si, também não parece se manter. O que dizemos 

é que há algo nesse ofício de traduzir que transcende a simples operação, a simples 

correspondência entre as palavras, de tal modo que, se investirmos em uma tradução 

nestes termos, temos como resultado um texto muitas das vezes incoerente, estranho, ou 

mesmo sem sentido. É este elemento que transcende o domínio literal, técnico e 

instrumental da linguagem, e que, por sua vez, atravessa o trabalho do tradutor, que 

intencionamos aqui evidenciar. É isto que se insinua pela fala de Bizzarri.  

Em sua explicitação, Bizarri trai a visão que crê a tradução como um trabalho 

estritamente técnico. Ele nos abre os olhos para o fato de que traduzir é, em verdade, algo 

muito além do adequado uso do dicionário e da gramática. Tal alerta expõe essa atividade em 

um âmbito que ultrapassa o domínio de idiomas ou códigos linguísticos, o que, por sua vez, 

não quer dizer que a atividade prescinda de tal relação com os idiomas, os dicionários e 

gramáticas. Há algo nessa transposição de um idioma a outro que extrapola a adequação das 

palavras, de tal modo que há sempre certa disparidade na tentativa de sua operacionalização, 

isto é, na tentativa de colocar as palavras em termos de igualdade. Isto impõe, então, uma 

outra relação do tradutor com a linguagem. Mas que relação haveria de ser esta?  

Segundo Bizzarri, traduzir é experiência, exercício, pesquisa, que envolve estilo e 

interpretação, por fim, é um ato de amor! É transferir-se por inteiro numa outra 

personalidade. Mas, afinal, o que significa isso? O que se faz presente pela fala de 

Bizzarri, que nos interessa e instiga a pensar? Parece-nos que uma outra instância sobre 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  121 

o fazer se abre, e que, por sua vez, implica e convoca diretamente o homem, aquele que 

traduz. A esta convocação, cabe ao tradutor a sua anuência, de maneira tal que o fazer 

não se mostra sob a égide de certo teor volitivo, nem sob um direcionamento técnico, com 

que usualmente entendemos o fazer do homem. Ao contrário, o fazer se abre em uma 

perspectiva de entrega, deixando-se permear e atravessar. Assim, para expor o seu ofício, 

Bizzarri nos presenteia com elementos que se afastam do jargão comum ao mundo das 

operações de trabalho; falando-nos em amor, estilo e transferência ele evidencia uma 

perspectiva não técnica e não volitiva de seu ofício, mas, sim, que surge desde um sentir. 

Isto é, a ação, o traduzir, nasce desde isto que se acolhe, assente e reúne, o que implica 

em experiência, este elemento que também não é abarcável e contornável.  

À medida que nos distanciamos da compreensão em que a língua se equivale a 

código linguístico, isto que se sente, que é experiência, tende a se fazer evidente. Pois nos 

aproximamos da linguagem em sua essência. Há um comum pertencimento entre a 

linguagem e a realização, ou encaminhamento, do homem; isto nos aponta 

invariavelmente para o próprio modo de ser do homem, sendo necessário pensa-lo mais 

uma vez, retornando ao que lhe é originário.  

Homem, linguagem e interpretação 

Aqui, assumimos o nosso diálogo com o pensamento de Martin Heidegger (2009), 

que, por enquanto, apenas se manteve como pano de fundo para as nossas reflexões. Contudo, 

seguimos uma leitura híbrida, mestiça, que se vê atravessada pelo pensamento do filósofo 

Gilvan Fogel (2015). Os atravessamentos, aqui, não são incongruentes, nem mesmo brigam 

entre si; mas modulam a nossa leitura, dando espírito, interesse e perspectiva a mesma.  

Desse modo, compreendemos o modo de ser do homem como Dasein 

(HEIDEGGER, 2009), como o ente cujo modo de ser se dá em sendo aberto ao sentido. 

Dasein, ou ser-aí, leia-se, entenda-se, como o ente que já é desde o movimento de estar 

jogado, lançado, para fora, no aberto. Não há nada anterior, que o anteceda e determine, 

sendo, então, sempre impelido a estar fora de si, realizando-se em meio e por meio, através, 

ao mundo, ao sentido.  A sua estrutura de realização, fugindo a toda compreensão 

antropológica, psicológica, ou subjetiva, segundo Fogel (2015), só pode se dar desde e a partir 

do recebimento e atravessamento de sentido, desde um sentir. Assim, o homem se realiza em 

cuidando disso que lhe advém, que recebe. Esse é o lugar de gênese do homem como homem, 

mas, também, de todo real possível, de todo aparecer e realizar, de toda realidade. De tal 

modo que homem e realidade já se veem desde sempre articulados, amarrados. 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

122  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

Destarte, o homem fala desde um lugar, não há homem à parte, livre, incólume ao 

mundo, ao sentido. Esta é a configuração que se expõe a partir da imagem do círculo, 

utilizada por Heidegger (2009) para mostrar a circularidade hermenêutica, ou seja, que o 

homem já sempre fala, vê, compreende e é a partir de uma determinada conjuntura, de 

um lugar. O que significa dizer que não há neutralidade e imparcialidade possível. Não 

há uma coisa em si, objetivamente falando. Não há meio de pular para fora do círculo. 

Não. O que há é sempre um mundo que suporta a coisa. E mundo, coisa, só pode se 

mostrar, aparecer, se fazer visível ao homem. Há um copertencimento, conascimento, 

entre homem e mundo, cabendo, então, ao homem, a apropriada habitação deste círculo. 

Apesar de usualmente já compreendermos sempre um à parte do outro, independentes 

entre si, de tal modo que seria possível ao homem o acesso à verdadeira realidade da coisa a 

partir de um método adequado. Essa compreensão habitual, que já tende a dirigir o nosso 

fazer e pensar, é o que possibilita a primazia técnica no mundo moderno, onde seria possível 

se assegurar do acesso adequado, correto, ao seu objeto, previamente a qualquer encontro 

com o mesmo. Tal saber preposto asseguraria, também, a manipulação de tal objeto, uma vez 

que as suas leis próprias de funcionamento, já conhecidas, possibilitariam a antecipação e 

controle, isto é, desafio que provoca as suas respostas. Aqui, o homem se quer isento, 

eximindo-se de qualquer participação, de qualquer risco e exposição. 

 Mas, afinal, o que há nessa exposição sobre o modo de ser mais próprio ao homem 

que poderia nos dizer? Como esta compreensão haveria de reposicionar o lugar da 

linguagem? Nessa perspectiva, em que o homem é exposto como ser-aí, isto é, como este 

indeterminado que já se vê sempre lançado ao aberto, ao sentido, estando sempre 

maculado; e, então, se realizando desde um mundo, que, por sua vez, não é coisa 

determinada, objetiva, literal, mas, sim, sentido que se expõe e envia a partir do homem, 

no e pelo homem, pondo-os, portanto, em uma estreita relação de comum pertença; nesta 

perspectiva, o homem, originariamente, realiza-se sempre desde uma compreensão, uma 

compreensão que já se dá sempre disposta por certo humor, por certo tom ou afetividade. 

Assim, podemos visualizar tal assertiva quando pensamos que o homem nunca escuta 

ondas sonoras; o homem já sempre escuta o som da porta batendo, a buzina do carro, ou 

algo se quebrando. Ou seja, ao homem as coisas já sempre se apresentam como um algo, 

como isto ou aquilo, que já é fornecido por essa trama de sentido que denominamos 

mundo. Na articulação ou elaboração disso que se compreende, o homem já se realiza, 

também, desde um interpretar. Nesse sentido, devemos ler e entender: “O que acontece é 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  123 

que, no que vem ao encontro dentro do mundo como tal, o compreender de mundo já 

abriu uma conjuntura que a interpretação expõe.” (HEIDEGGER, 2009, p.211). 

 Falamos, então, de uma estrutura própria ao homem, em que este já sempre se dá 

a partir de um compreender disposto e de um interpretar. Tal interpretar carrega consigo 

sempre uma conjuntura que o antecede, o que demonstra a impertinência de insistirmos 

em uma interpretação ou acesso aos fenômenos por uma via imparcial ou neutra. O que 

aqui se expõe é justamente este caráter de enredamento ao qual o homem de início sempre 

se encontra. Mas, a pergunta insiste, e a linguagem, onde ela se encontra?  

 A partir das indicações que Heidegger (2009) nos faz, o fundamento ontológico-

existencial da linguagem é igualmente originário à disposição e ao compreender, e se 

constitui como fala. A fala, por sua vez, é propriamente a “articulação da compreensibilidade” 

(HEIDEGGER, 2009, p. 223), estando, portanto, na base de toda interpretação. O que 

significa dizer que a fala é como o fio que amarra e articula o compreendido, dando-lhe forma, 

realidade. Ou, como Fogel (2017) diz: “Nomear, dar nome – isso é fazer, tornar visível. 

Mostrar. Como? A elucidação disso, que é a elucidação de dizer, corresponde à elucidação 

da afirmação ‘a linguagem fala’. A linguagem – e não o homem.” (p.37). 

Abre-se, então, aos nossos olhos a linguagem em um âmbito mais originário, de 

onde nasce todo código linguístico, mas que não se restringe a ele, é a linguagem em sua 

essência. Nessa perspectiva, a linguagem deve ser compreendida originariamente, isto é, 

como o que suporta o modo de ser do homem, como Dasein, à medida que é desde a 

linguagem, como fala, que se dá todo interpretar, todo descobrir de mundo, isto é, todo 

real, toda realidade possível. Assim, também, devemos afastar a visão que restringe a 

linguagem às palavras. Antes, é desde a linguagem, em seu caráter originário, que pode 

nascer, brotar, as palavras. Estas já sempre advém de certa totalidade significativa que se 

compreende, não sendo, portanto, detentoras de significado. É nesse sentido que todo 

aparecer já passa necessariamente pela linguagem, pois é dela que provém a sua origem. 

Nesse sentido, também devemos ler e escutar:  

A linguagem é o recinto (templum), a saber, a casa do ser. A essência da 
linguagem não se esgota na significação nem é ela apenas do gênero do signo ou 
do número. Sendo a linguagem a casa do ser, chegamos ao ente passando 
constantemente por essa casa. Quando vamos ao poço, quando passeamos na 
floresta, passamos já pela palavra ‘poço’, pela palavra ‘floresta’, mesmo quando 
não pronunciamos estas palavras nem pensamos na linguagem. [...] Todo e 
qualquer ente, os objetos da consciência, as coisas do coração, os homens que 
arriscam mais e que se impõem mais, todos os seres se encontram, consoante a 
sua natureza, como entes, no recinto da linguagem. (HEIDEGGER, 2014, p. 356). 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

124  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

 Assim, quando afirmamos haver um pertencimento do modo de realização do 

homem à própria linguagem, apontamos, em verdade, para esta necessária passagem de 

todo aparecer, de todo mostrar, à linguagem. Ou, mais propriamente, por esta necessária 

morada. O homem é o usável, o tocável por sentido, fazendo-se, então, passagem ou 

médium para a exposição, para a realização de todo aparecer. Sentido deve ser lido como 

particípio do verbo sentir, e nunca como substantivo, como coisa. Sentido, aquilo que 

permite que algo se mostre como algo, é verbo que se realiza através do homem, 

realizando também como homem. A redução da linguagem ao seu caráter instrumental é 

encobrir o modo próprio de realização do homem, da realidade, da vida, onde se tem tudo 

como já dado, afastando o homem de sua necessária participação em todo aparecer, de 

seu estreito encaminhamento e pertencimento à linguagem. 

Retornando à tradução, podemos dizer que o traduzir exige do tradutor o mergulho 

nesse mundo de onde brota a palavra. Mergulhar nesse mundo significa se deixar ser 

tocado e tomado, é fazer-se espera e escuta, para que sentido venha à luz, apareça, mostre-

se. Traduzir, portanto, faz-se necessariamente como experiência, isto é, desde este se 

deixar atravessar e avassalar, para, então, fazer nascer novamente em palavra o que fora 

sentido. Isto é, interpretação, posto que interpretação seja: “exposição, melhor, realização 

ou concretização de sentido e, assim, gênese de realidade.” (FOGEL, 2015, p. 10). 

  Destarte, evidencia-se um âmbito usualmente renegado, justamente porque não 

apreensível e contornável, que concerne à experiência. E Bizzarri exalta este âmbito, é desde 

a experiência que se torna possível a tradução. É esta subversão realizada que nos interessa! 

Pois, apesar de não sermos tradutores de línguas e textos, nós, psicólogos clínicos, temos algo 

em nosso fazer que se assemelha, em certa medida, à tradução. Ou não concerne ao nosso 

fazer certo esforço por se transpor a um outro mundo, a uma outra linguagem? Não seria a 

nossa escuta clínica também certo exercício de interpretação? E, contudo, tal exercício, assim 

como a tradução para Bizzarri, também se queira distante da compreensão de um fazer 

técnico ou decodificador. Nesse sentido, a escuta clínica haveria de se aproximar dessa 

interpretação que é transferência, que é, em última instância, experiência.  

Cabe-nos, agora, uma breve retomada do modo como tradicionalmente a 

psicologia compreende esta relação com a linguagem, ou, mais propriamente, como a 

psicologia tende a depreender um papel decodificador ao seu ofício de escuta clínica. 

Distanciando-se, portanto, da compreensão que buscamos assumir, na qual escutar é 

interpretar, que, por sua vez, se funda necessariamente em uma experiência da linguagem. 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  125 

A escuta e o interpretar psicológicos: a linguagem como lógica 

Especialmente em seu prefácio sobre a obra de Binswanger, Sonho e Existência, 

Foucault (2014) nos acena para a tensão entre uma estrutura lógica, que simultaneamente 

define a relação com a linguagem e sustenta uma prática psicológica, e aquilo que se abre 

pela obra de Binswanger, onde há um distanciamento desta lógica para uma outra relação 

com a linguagem, o interpretar e o fazer. Estes acenos encontram eco em outras 

discussões de Foucault, contudo, o prefácio de Sonho e Existência se mostra mais rico em 

elementos para a condução e desenrolar de nossas questões. Estas indicações de Foucault 

nos servirão como guia para deixar aparecer a distância e diferença que pretendemos em 

nossa relação entre escuta clínica e linguagem.  

Guiados por Foucault, podemos acompanhar certo movimento pertinente à 

constituição da psicologia e de seu fazer, no qual a compreensão sobre o homem começa a 

se dirigir para um âmbito de sombras, de não saber, onde algo sempre escapa à compreensão 

humana. Assim, parece que algo constitutivo e próprio à existência se insinua ao homem, 

colocando em xeque o período de luzes que então marcava o pensamento do homem e sobre 

o homem. Nesse sentido, emergem tentativas de se reassumir essa instância mais própria 

com a emergência de outras formas de pensamento. É nesse ponto que Foucault nos 

encaminha para o seio daquilo que viria a se constituir como uma tradição psicológica, e 

que nos serve para pensarmos a relação tradicional entre escuta clínica e linguagem. Pois, 

se o homem se dirige para esta instância mais originária, ainda parece ser somente à medida 

que tenta dar conta da mesma, instaurando uma condução inadequada, e, todavia, que marca 

o cerne da psicologia como uma disciplina epistemológica até os dias de hoje. 

Sinteticamente: a psicologia se sustenta neste ponto de tensão, onde vendo que algo lhe 

escapa, assume para si a tarefa e esforço por dar contornos ao incontornável, esquecendo-

se, então, daquilo que a conduzira em um primeiro momento!  

Foucault nos apresenta, então, o que parece ser duas vozes significativas desse 

momento e movimento histórico: Freud, por meio da obra A Interpretação dos Sonhos; e 

Husserl, com As Investigações Lógicas. Com Freud fica claro que se por um lado ele 

evidencia a pertinência dos sonhos para a compreensão do homem, e o sonho se mostra 

como essa experiência de sombra a que nos referimos anteriormente, por outro, ele o toma 

como possibilidade de deciframento. Nessa perspectiva, o sonho se mostra como símbolo, 

que deve ser traduzido adequadamente por meio de uma lógica própria, de modo a descobri-

lo, trazê-lo à luz da consciência. Portanto, há uma técnica interpretativa que pode fazer o 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

126  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

sonho falar. Aqui, o obscuro pode falar, pois, é expressão de algo. A técnica interpretativa 

irá se conduzir por meio dessas associações entre o que se mostra pelo sonho e a que ele se 

refere. Contudo, esta vinda à fala não é ainda um reconhecimento “em sua realidade de 

linguagem” (FOUCAULT, 2014, p. 77). O que significa dizer, em verdade, que a própria 

compreensão do sentido se vê reduzida a uma estrutura prévia e determinante, tal qual uma 

gramática, um dicionário, que sempre indica uma adequada e total correspondência entre 

coisa e palavra, sem, contudo, conseguir se aproximar do âmbito de sustentação de palavra 

e coisa, isto é, do sentido propriamente dito, da linguagem, ou, ainda, da experiência. Toma-

se a imagem do sonho como uma totalidade absoluta, e, para reconhecê-la e descobri-la, é 

necessário o conhecimento de certa chave ou código de deciframento, no caso da 

psicanálise de Freud, a chave lógica se mostra como Desejo. 

 Por outro lado, há o legado de Husserl, que, aqui, nos é apresentado por meio de 

As Investigações Lógicas. Se esse legado se distancia da temática trazida por Freud, uma 

vez que não versa sobre o sonho, por outro, parece haver um encaminhamento lado a lado 

em relação à questão da interpretação, ou, mais propriamente, em relação aos estudos que 

Husserl desenvolve acerca do ato significativo. Assim, Husserl não incorre à mesma 

redução de Freud, compreendendo e lançando luz sobre o próprio movimento de 

realização ou aparição de um sentido, isto é, pensando sobre a essência do ato 

significativo, ou, ainda, reconhecendo o seu contexto necessário de aparição. Não há, 

assim, uma identidade prévia e imediata entre sentido e imagem, entre palavra e coisa. 

Em verdade, esse ato significativo já nem mesmo se reduz à palavra, à fala propriamente 

dita. Ele aponta, sim, para um movimento de aparição de um significado. Husserl realiza 

uma distinção entre aquilo que seria índice e significação, onde o índice por si só não teria 

significação alguma, porém, ele a adquire pelo uso que uma consciência faz dele. Esse 

uso da consciência, por sua vez, seria conduzido por uma estrutura essencial, que em 

última instância se apoiaria na atualidade de uma dada situação. É aqui que Foucault 

aponta para certa problemática na compreensão de Husserl.  

Foucault (2014) aponta que haveria aí uma tendência para a interioridade, uma 

vez que essa estrutura essencial que daria corpo ao ato significativo parece depender 

somente de si mesma para a sua realização, não mantendo nenhuma relação externa a si. 

O predomínio da própria atualidade coloca o ato significativo em um estado de clausura, 

que parece inviabilizar qualquer retomada do mesmo. Encontrando-se, assim, em um 

estado solipsista, e impondo-se de início um problema epistemológico, o que leva 

Foucault (2014) a asseverar: “A fenomenologia conseguiu fazer falar as imagens; mas ela 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  127 

não deu a ninguém a possibilidade de empreender a sua linguagem.” (p.86). Ou seja, a 

linguagem em si se vê reduzida à uma experiência individual, de uma consciência, às 

últimas consequências, inacessível. Esta compreensão carece, então, de um caráter 

objetivo, isto é, de algo para além do próprio ato significativo. Poderíamos dizer que ela 

carece de uma consideração de mundo. 

Retomando essas indicações de Foucault, podemos nos aproximar da tradição em 

que se encontra a psicologia e que já sempre carrega consigo a questão da interpretação, 

isto é, como interpretar e fazer vir à luz isso que diz respeito ao homem? Temos, então, o 

forte legado de Freud, de compreender a interpretação como sendo uma leitura mediada 

por um saber preposicionado acerca do homem, onde aquilo que aparece, por meio da 

fala, é sempre expressão de algo anterior e determinante. De modo que a fala é sempre 

vista como este símbolo que remete para algo externo a ela mesma. Aqui, a interpretação 

se mostra mesmo como possibilidade de antecipação, de saber de antemão o que está em 

jogo para que uma fala possa se dar. Em já sabendo, torna-se possível o interpretar! 

Assim, parece que só existe escuta, ouvido, para o próprio código interpretativo, e a fala 

em seu dizer desaparece. Aqui, nunca chegamos a nos aproximar do caráter próprio à 

linguagem, isto é, o seu caráter de mostração, de aparição, de realidade. Pois, é na exata 

medida em que não há uma determinação anterior, que nasce a possibilidade mesmo de 

algo vir à luz, de algo se mostrar como algo. Se partimos de uma determinação, de um 

fundamento positivo, já não dispomos de olhos para ver. Em verdade, parece que os 

dispensamos, com a promessa de ter visão garantida e assegurada antes mesmo de 

abrirmos os olhos. O legado interpretativo que Freud nos dá se mostra, então, como mais 

uma voz que se afina e endossa o âmbito das técnicas e métodos asseguradores.  

Por outro lado, há um movimento que emerge a partir das contribuições 

Husserlianas, onde buscamos reposicionar a expressão em um ato que não pode ser pré-

determinado, isto é, não há uma correlação prévia entre signo e significante, há mesmo 

uma distância e diferença entre aquilo que é índice e o significado. E, sendo o índice 

indeterminado aprioristicamente, ele só pode ganhar significado em um movimento, em 

ato. Aqui, parece que nos aproximamos um pouco mais daquilo que viemos desdobrando 

acerca do originário da linguagem. A indeterminação do índice e o movimento que ele 

requisita para ganhar significação parece ser mesmo o condutor dessa proximidade. 

Contudo, esse ato nasce e morre em um instante articulado no sujeito. Husserl não alcança 

ainda a linguagem como algo para além do homem, mas a vê circunscrita a ele, o que de 

certa maneira a enclausura e mata. Aqui, a linguagem não tem vida própria, ela existe tão 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

128  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

somente no ato significativo. O que denuncia uma compreensão reduzida sobre o sentido, 

pois não percebe que qualquer ato significativo depende necessariamente de um espaço 

onde já se está imerso, rodeado, tomado, por sentido. É aqui que a linguagem poderia 

transcender o indivíduo, a consciência de quem significa, assumindo a sua conexão com 

o mundo, com a história, com o próprio tempo. O legado de Husserl nos traz, então, esse 

predomínio da experiência interior e individual, que nasce e morre no sujeito sem 

qualquer relação externa a ele, sem suporte para além dele mesmo.  

Por meio das indicações de Foucault, podemos entrever e caminhar em direção ao 

legado que a psicologia carrega consigo quando se trata de sua relação com a linguagem. 

Cabe ainda ressaltar que o legado de Freud parece pesar ainda mais sobre os nossos ombros, 

isto é, sobre a psicologia de um modo mais abrangente. Talvez, justamente por ele ter sido 

uma voz tão significativa de um movimento que em muito o ultrapassava. Mas isso significa 

dizer que a compreensão, em que a relação com a linguagem se dá necessariamente a partir 

de um método interpretativo, assegurando a relação adequada entre o discurso e aquilo que 

ele expressa, reincide com demasiada força sobre o que se constitui como saber e fazer 

psicológicos e, por conseguinte, sobre o que se constitui como escuta clínica. Não parece 

ser gratuito que posteriormente Foucault (2016) irá afirmar que “A arte de viver implica 

em matar a psicologia, criar consigo mesmo e com os outros individualidade, seres, 

relações, qualidades inominadas” (p.107). A psicologia, aqui, refere-se adequadamente a 

essa insistente tentativa em ver pela vida alguma coisa outra que não ela própria. Isto é, essa 

tentativa de lhe incutir algo que lhe é externo com o intuito de cerceá-la, dominá-la. É o que 

podemos chamar de uma lógica do discurso, de uma lógica que se incute à vida. Também 

não parece ser à toa que Foucault amarra o assassínio da psicologia à criação de algo 

inominável, pois, isto seria o mesmo que criar algo para além dessa lógica, que escapa e 

ultrapassa o campo de atuação dessa constante busca por enquadrar toda vida a uma forma 

adequada e correspondente, que em última instância a significaria.  

Se, por outro lado, o legado de Husserl incide de forma mais intensa sobre as 

psicologias de inspiração fenomenológica, ambos, Freud e Husserl, deixam aparecer aquilo 

que comumente vigora na relação entre escuta clínica e linguagem. Aqui, o que subjaz é a 

compreensão do homem que, por meio da linguagem como instrumento de expressão, 

poderia trazer para o campo de análise do psicólogo a sua verdade. Em Husserl essa verdade 

parece se retrair ao extremo da interioridade, constituindo de início um problema de acesso, 

ou seja, de como seria possível compreender. Vemos reverberar intensamente na tradição 

da psicologia essa questão, sobre o caráter intransponível da experiência. Isto é, há um 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  129 

mundo significativo reduzido ao sujeito que interpõe a grande problemática de como 

acessar, como realizar a ponte, visto que tudo nasce e morre em um instante imediato e 

circunscrito ao próprio sujeito. A verdade que poderia se depreender parece, então, reduzida 

a um instante que jamais pode encontrar esteio ou articulação possível. Apesar da questão 

e dificuldade que se instaura, o psicólogo assume aí um papel impreterível, daquele que 

poderia e deveria acessar tal experiência e sua verdade. Com Freud essa mesma dinâmica 

de descoberta da verdade se faz presente, todavia, ali o código já foi de antemão descoberto. 

O psicólogo não tem diante de si nenhuma questão compreensiva, já estando a compreensão 

assegurada pelo uso do símbolo, cabendo-lhe apenas decifrar adequadamente o símbolo 

que vem à luz por meio da fala. O que vigora nessa tradição é ainda a visão que enxerga na 

linguagem apenas uma expressão do sujeito, e que possibilita a sua correspondência lógica 

a um discurso que lhe descobre uma verdade.  

Assim, podemos entrever a insuficiência pela qual temos nos guiado, no que 

concerne à relação entre linguagem e escuta clínica. Ela parece dizer de um mundo 

interior quando falamos em psicologia, isso quando não se reduz a uma representação, a 

um símbolo, onde o seu dizer já sempre falseia uma verdade escondida. Recaindo sobre 

a psicologia o dever de apoderar-se dela, tomando para si o segredo que a faria, 

finalmente, falar, mostrar, a verdade. 

Indo além das indicações de Foucault, vemos uma segunda problemática que 

atravessa as ciências humanas, de maneira geral, mas concerne decididamente à 

psicologia. Tal problemática diz do uso que se pode fazer da hermenêutica, onde esta é 

subjugada a uma estrutura metodológica, que também acaba por se direcionar à 

descoberta de uma verdade. 

 

Hermenêutica: interpretação como método 

Sabemos que a palavra hermenêutica foi usada pela primeira vez por Johann 

Conrad Dannhauer, em 1654, no livro Hermenêutica sacra (CASANOVA, 2010, p.VII). 

O contexto em que a palavra aparece diz da técnica interpretativa de textos bíblicos e 

jurídicos. Haveria, então, uma orientação de modo a realizar a adequada dedução dos 

sentidos do texto por meio da interpretação. Hermenêutica, aqui, atrela-se 

necessariamente a essa possibilidade de interpretar adequada e corretamente, onde os 

sentidos estão dados no texto, bastando o acesso devido para fazê-los aparecer. 

Posteriormente, esse termo será retomado, o que irá constituir aquilo que podemos 

denominar de uma “hermenêutica clássica” (CASANOVA, 2010, p.VIII), onde a mesma 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

130  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

é, então, elevada a um nível de ciência, uma vez que poderia ser apropriado como 

“princípio metodológico fundamental” (CASANOVA, 2010, p.VIII). Ou seja, isso que 

era uma técnica restrita a textos bíblicos e jurídicos abre seu campo de atuação, 

evidenciando, então, a pertinência e inscrição de um âmbito compreensivo, que precisa 

ser, agora, considerado. A hermenêutica é ampliada como possibilidade de compreender 

corretamente o discurso do outro. 

Acompanhando o desenrolar histórico da palavra hermenêutica, temos o decisivo 

desdobramento de Dilthey, onde ele aprofunda essa visão metodológica da hermenêutica, 

ao marcar as ciências humanas como seu campo de atuação. Assim, ele lembra a 

particularidade dos objetos de estudo dessa área, que diferem daqueles próprios às 

ciências naturais por não serem dados no tempo e no espaço, exigindo para si, portanto, 

sempre uma compreensão. Aqui, podemos fazer um paralelo entre Dilthey e Husserl, pois 

Dilthey traz uma contribuição que coloca aquilo que era ainda uma fragilidade em Husserl 

em outro lugar. Dilthey, enxergando a problemática em que o ato significativo sempre se 

mostra reduzido a uma visada, que, por sua vez, aponta para um caráter imediato, 

unilateral, e de uma particularidade extrema, traz aquilo que viabilizaria uma articulação 

com um todo para além do sujeito, a saber, a visão de mundo. A visão de mundo norteia 

e guia isso que é uma visada significativa, de tal modo que toda visada é sustentada por 

esta compreensão universal de um tempo. É esta compreensão que daria esteio para se ir 

além da própria visada imediata e ir ao encontro do outro. 

Aqui reside o perigo de se instrumentalizar a pertinência histórica em nossa 

apropriação do termo hermenêutica para a clínica. Pois, incorremos no risco de assumir 

esse âmbito compreensivo possibilitado pela visão de mundo como chave absoluta para 

toda interpretação. Isto é, enrijecemos a própria compreensão em determinações 

universais de um tempo. Aqui, já não mais compreendemos, decodificamos, pois, o ato 

compreensivo reduziu-se a um método, que de forma sorrateira assegura mais uma vez a 

interpretação, antes mesmo de realizá-la. O que era para ser um esteio, torna-se uma 

fundamentação determinante. É a mesma velha forma interpretativa de Freud, porém, 

agora a chave já não é mais o Desejo, e, sim, a História. 

Assim, vemos nessa referência universal a chave interpretativa, o código para 

decifrar o discurso do outro. Nesse sentido, parece que nos mantemos referenciados a um 

modelo que remete, ainda, à ciência natural, uma vez que exige para si a positividade dos 

objetos dados no tempo e no espaço. O que significa dizer que, mais uma vez, esquecemo-

nos do caráter próprio ao homem, de sua abertura, e da especificidade que esse caráter 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  131 

exige daquele que pretende escutá-lo, interpretá-lo. E recaímos, mais uma vez, em uma 

relação inapropriada com a linguagem, onde ela se mostra necessariamente por meio de 

símbolos, que remetem, todavia, a uma visão de mundo universal que tudo deve decifrar.  

Isto parece ir ao encontro à crítica que Gadamer tece à compreensão hermenêutica, que, 

em sendo trazida para o campo de fundamentação epistemológica, parece requisitar, 

ainda, um modelo de ciência natural, com fundamentação última, o que reduz o próprio 

ato interpretativo “em sua vida de compreensão” (CASANOVA, 2010, p. IX). Esse uso 

ou exigência de uma compreensão hermenêutica evidencia o anseio por uma positividade, 

por uma determinação, que poderia nos apaziguar e eximir de uma relação própria com a 

linguagem, isto é, estaríamos adequadamente preparados para lidar com ela, estaríamos 

imunes ao sem fundo que ela entreabre, e, por conseguinte, isentos de sua escuta e leitura, 

da experiência. Essa parece ser a redução da vida de compreensão. 

 

Escuta, espera, dizer: hermenêutica desde experiência da linguagem 

 Abrimos o nosso texto, que se mantinha até então em estreita conexão com a fala 

de Bizzarri e com o ofício de traduzir, e trouxemos uma contextualização de como 

usualmente a psicologia tende a se apropriar da linguagem, como tende a compreendê-la, 

de modo a poder estruturar seus métodos de interpretação, ou seja, para poder dirigir e 

assegurar a sua escuta. Nessa abertura de nosso texto, pudemos visualizar a tendência 

dentro da psicologia em buscar um método assegurador, decodificador da linguagem, 

onde a fala se mostra sempre como símbolo, como uma referência a um determinado 

código, ao qual cabe ao psicólogo o conhecimento e domínio, para, então, realizar a sua 

adequada correspondência. A mesma estrutura parece se repetir em diferentes 

perspectivas, o que nos leva a asseverar que há um modo de compreensão anterior que já 

tende a conduzir tais perspectivas por estes caminhos.  

 Ao realizarmos esse percurso, vemos a proximidade que há entre o traduzir, como 

habitualmente se compreende, e este modo tradicional de escuta clínica. Em ambos, a 

linguagem aparece reduzida a código linguístico, como instrumento e expressão do 

homem; e, não por acaso, vemos a mesma dificuldade em empreender uma boa tradução 

se fazer presente na escuta clínica. O que significa dizer que a escuta, que busca se 

sustentar por esta decodificação, assumindo a linguagem como correspondência entre 

signo e significado, entre palavra e coisa, estabelecendo leis positivas para a mesma, 

também tende a se ver atravessada por questões e problemáticas interpretativas. Tais 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

132  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

interpretações, por vezes, mostram-se distantes à situação, à própria experiência, tal como 

ela se mostra, pois não entendem o âmbito de sentido em que se sustenta as palavras. 

Nessa perspectiva, o psicólogo tende a se manter como que surdo à fala, àquilo que se 

mostra e expõe; as palavras não lhe tocam nem lhe dizem, mantendo, então, encoberta 

para si a experiência, a vida, o mundo de onde elas provem.  

 É diante da constatação desta problemática que assumimos o diálogo com Bizzarri 

sobre seu fazer, onde o mesmo haveria de nos servir como indicador de uma outra 

possibilidade de condução dessa escuta. A fala de Bizzarri expõe uma perspectiva do 

próprio fazer, que se realiza não sem dedicação, exercício, pesquisa, contudo, tais 

investidas do tradutor jamais se configuram como uma busca por um método determinado 

e assegurador, por um saber que lhe diria previamente como fazer. Ao contrário, elas 

expõem a abertura própria em que já se desloca o tradutor na busca por realizar o seu 

ofício. Nesse sentido, Bizzarri expõe o seu fazer desde uma ação que precisa ser 

transferência, prescindindo de qualquer ponte; toda interpretação, toda tradução, precisa 

advir desde afeto, que é, justamente, este já estar imerso, tocado e tomado por sentido. 

De certo modo, é a habitação apropriada daquilo que já é próprio ao homem, ao seu modo 

de realização, que é sempre imerso em mundo, este ser sempre contaminado.  

Assim, o que impera é a habitação deste mundo que sustenta as palavras, de onde 

proveio o texto, a fala. E por isso é ato de amor, pois pressupõe a abertura e disposição 

para se deslocar, para ir até um outro horizonte de realização de vida. É adentrando nesse 

mundo de sentido, em escutando-o, que é possível, então, fazer nascer a tradução, a 

interpretação, deixando vir à fala, nomeando o que se mostra. Contudo, ao transpormos 

tal experiência para pensarmos a escuta clínica devemos cuidar para não enxergar por esta 

transferência a passagem de uma subjetividade a outra, de uma interioridade a outra. Ao 

reposicionarmos o modo de ser do homem, como estando necessariamente imerso em um 

mundo, insistimos em uma perspectiva distinta da habitual, na qual se deve compreender 

a realização do homem desde e pelo mundo, de um horizonte de sentido que o suporta e 

articula. Dentro não há nada, para dentro não se vê. É desde o diálogo entre mundo e a 

experiência, que o vive e realiza, que se deve partir. Para a transferência, para 

compartilhar desse mundo, apontamos, então, essa outra relação com a linguagem, em 

que assumimos um percurso necessário a se realizar, por meio a palavra, por meio à fala. 

Neste percurso, não há palavra-coisa, não há sentido cristalizado e fechado. Mas, sim, 

certo imperativo de ver pela palavra o seu caráter mostrador, de modo a se dispor, então, 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  133 

deste ânimo ou abertura para buscar o sentido, a experiência, em que ela se sustenta. Isto, 

por sua vez, implica em se fazer escuta e espera, tal como nos indica Fogel (2017): 

No entanto, para que linguagem assim se realize, é preciso que se ouça a sua fala, 
isto é, o expor-se ou o realizar-se do sentido já interposto (lógos, mundo). Impõe-
se ouvir o dizer ou mostrar-se do sentido, do lógos, do mundo. É preciso pôr-se à 
escuta e à espera deste sentido, deste lógos. Então à escuta e à espera da 
linguagem. Este pôr-se à espera e à escuta é o modo como é preciso se entender 
todo o esforço de ajustamento, de afeiçoamento e de participação no sentido, no 
lógos. Em sentido amplo, por linguagem é preciso entender-se todo e qualquer 
possível sentido (logos, mundo) no e do viver ou existir humanos e que, como tal 
sentido, se mostra, aparece ou se faz visível, isto é, vem á fala ou se faz... 
linguagem. É na e desde a disposição ou pré-disposição de escuta e de espera do 
sentido (logos, mundo), que se fala, que se pode falar de linguagem a partir da 
própria linguagem ou desde a experiência da própria linguagem. (p.38) 

Portanto, o tradutor e o clínico devem se despir do predomínio lógico, ao qual a 

linguagem tende a estar envolta, arriscando, então, além da literalidade da língua. Tal qual 

o tradutor, cabe ao psicólogo este despojamento e esta disposição por aventurar-se em sua 

escuta, por realizar a sua experiência. Mas, afinal, o que significa isto? Não devemos nos 

enganar, pois nesta experiência nós já somos, nós já estamos, originariamente, nós somos 

desde esta experiência. Portanto, não falamos, aqui, em um tipo de experiência que alguns 

poucos privilegiados poderiam compartilhar. Não. Falamos mesmo em uma possibilidade 

própria ao homem, a todos os homens, e que, ainda assim, tende a se manter esquecida e 

encoberta, precisando, portanto, ser lembrada, retomada, desperta. Tal como Fogel (2017) 

nos diz, a linguagem deve ser entendida como todo e qualquer sentido “no e do viver ou 

existir humanos” (p.38). Deste modo, é invariavelmente própria ao fazer, à escuta, clínica. 

Podemos, aqui, fazer um paralelo com o sentido da palavra hermenêutica, tal como 

é retomado por Heidegger. Pois, por esta apropriação parece haver algo que se insinua na 

mesma direção disso que dissemos ser uma experiência de linguagem, distanciando-se, 

portanto, da sua compreensão que a reduz a uma metodologia. Em Ser e Tempo, Heidegger 

(2009), já havia explicitado que: “Fenomenologia da presença é hermenêutica no sentido 

originário da palavra em que se designa o ofício de interpretar.” (p.77). Em texto posterior, 

em que se traz um diálogo de Heidegger com o Professor Tezuka da Universidade Real de 

Tóquio, a questão da hermenêutica é retomada. Neste diálogo, Heidegger apresenta a 

proveniência da palavra “hermenêutico” a um verbo grego, donde se pode articular com o 

nome do deus Hermes, que, por sua vez, é o mensageiro dos deuses, que faz o câmbio entre 

os mortais e os deuses, entre terra e céu, e, então, traz a mensagem do destino. Assim, 

hermenêutica seria propriamente: “a exposição que dá notícia, à medida que consegue 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

134  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

escutar uma mensagem [...] Assim, hermenêutico não diz interpretar, mas trazer mensagem 

e dar notícia.” (HEIDEGGER, 2011b, p. 96). E, por fim: “A linguagem decide a referência 

hermenêutica.” (HEIDEGGER, 2011b, p. 97). 

 Diante da mudança empreendida por Heidegger para tematizar o sentido da 

palavra hermenêutica, podemos considerar a tendência, pertinente à história da palavra, 

na qual compreende-se a interpretação como metodologia e técnica. Assim, o modo 

tematizado tardiamente por Heidegger nos conduz a um âmbito mais aberto para enxergar 

e compreender como é isso que, a princípio, haveria de conformar e conduzir a 

fenomenologia da presença, e, por conseguinte, o nosso próprio pensar e fazer, e que nos 

chega pela palavra hermenêutica.  

Nesta perspectiva, a escuta nos aparece como condição necessária para a 

hermenêutica, visto que é apenas à medida que se consegue escutar, que se torna possível 

trazer e anunciar a mensagem. Deste modo, cruzamos novamente com os dois elementos 

necessários para a realização do traduzir: a escuta e o dizer. Ambos como este modo 

participativo, próprio ao homem, a todo aparecer, a toda realidade, ao próprio mundo. 

Novamente, parece que nos aproximamos deste âmbito de experiência e cuidado da 

linguagem, e retomamos a algo que é próprio, originário, ao existir do homem. 

Heidegger (2009) ainda nos diz: “A escuta é constitutiva da fala. [...] Escutar é o 

estar aberto existencial da presença enquanto ser-com os outros.” (p.226). A escuta se 

funda, justamente, nesse caráter de aberto, de lançado para fora, e, consequente e 

invariavelmente, já sempre em relação com o fora, com o mundo, com os outros. Nesse 

sentido, a escuta é constitutiva do âmbito de sentido em que se funda todo aparecer. A 

escuta, desse modo, é sempre escuta compreensiva, e já se encontra articulada ou 

enraizada na própria linguagem. Assim, talvez possamos entrever a pertinência entre 

escuta, dizer e aparecer. É nessa amarração que real se faz, se realiza, e, 

indissociadamente, que homem se faz homem. Nesse sentido, hermenêutica nada mais é 

do que o retorno ao lugar originário de realização do homem e do real, que, por sua vez, 

funda-se nesta amarração, neste entrelaçamento, que pode ser compreendido pela palavra 

experiência, e aponta a um âmbito participativo próprio ao homem. 

  



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  135 

Fazer uma experiência com algo, seja com uma coisa, com um ser humano, com 
um deus, significa que esse algo nos atropela, nos vem ao encontro, chega até nós, 
nos avassala e transforma. ‘Fazer’ não diz aqui de maneira alguma que nós 
mesmos produzimos e operacionalizamos a experiência. Fazer tem aqui o sentido 
de atravessar, sofrer, receber o que nos vem ao encontro, harmonizando-nos e 
sintonizando-nos com ele. É esse algo que se faz, que se envia, que se articula. 
(HEIDEGGER, 2011a, p. 121).  

 

Considerações Finais 

 E como isto se articula à nossa escuta clínica? Como vimos anteriormente, a escuta 

psicológica já tende a vir mediada por um discurso preposto que enquadra a fala a uma 

estrutura lógica que a desvenda e decifra. A escuta nestes moldes se dá tal qual o tradutor 

automático, criando leituras, ou traduções, incongruentes, descoladas daquilo que se 

mostra e diz. Ao trazermos esta compreensão da escuta clínica como certa experiência, 

ou transferência, se usarmos o termo de Bizzarri, abrimos um outro âmbito para o nosso 

fazer clínico. Neste âmbito, o que há e se deve fazer presente é certa experiência, que é 

também certo salto para dentro de um mundo, que se dá desde um ser tocado e tomado. 

A escuta, aqui, já não é mais ação que investe sobre a fala, como que à espreita, não é 

tentativa de desvendamento. A escuta se sustenta em uma compreensão que empreende a 

palavra, a fala, como mostradora, como fundadora de realidade, de vida, de um mundo 

que se vive e apresenta. Não há nada por trás, não há nada escondido ao qual se deve 

referir a fala. Tal perspectiva prescinde de qualquer ponte, de qualquer caminho de acesso 

dado anteriormente. Tal qual o tradutor, o psicólogo parte desde a transferência a uma 

outra personalidade, uma outra vida, um outro mundo, que sustenta e suporta a palavra. 

Em transferindo-se, em escutando, o psicólogo pode também vir a participar dessa vida-

realidade que se apresenta, ele se faz e nasce desde esta participação. E para quê 

participar? Façamos a escuta do que diz Guimarães Rosa à Bizzarri: 

Você jamais me decepcionará. Porém, para melhor tranquiliza-lo, digo a verdade 
a Você. Eu, quando escrevo um livro, vou fazendo como se o estivesse 
‘traduzindo’, de algum alto original, existente alhures, no mundo astral ou no 
‘plano das ideias’, dos arquétipos, por exemplo. Nunca sei se estou acertando ou 
falhando, nessa ‘tradução’. Assim, quando me ‘re’-traduzem para outro idioma, 
nunca sei, também, em casos de divergência, se não foi o Tradutor quem, de fato, 
acertou, restabelecendo a verdade do ‘original ideal’, que eu desvirtuara... 
(BIZZARRI & ROSA, 2003, p.99). 

Participar, co-nascer, desde a escuta clínica, desde sentido, da vida, do mundo que 

se a-presenta, que se expõe, é a possibilidade de re-traduzir, isto é, de dizer desde a 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

136  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

origem, mostrando, expondo, o sentido que já forma, desde o qual já se realiza vida, 

existência, história. Nesta re-tradução, podemos retomar um caminho mais originário de 

realização do homem, da vida, onde se faça ver e compreender esse estranho modo de ser 

que é existir, que nada tem de determinado e pronto, mas que é aberto e impõe o cuidado 

com o caminho que se faz, enquanto se faz. Caminho que advém, só pode advir, desde a 

escuta que concede, então, direção, pois aponta àquilo, à possibilidade, que já fala e toca, 

afeta, ao homem, isto é, experiência. 

Nesse sentido, ao apropriar-se da hermenêutica como um indicativo para o seu 

fazer, o psicólogo deve ainda compreender que assumir este caráter participativo e de 

proximidade com a linguagem implica, também, em certa apropriação crítica das 

determinações de sentido do seu mundo. Nesta perspectiva, assume-se certo legado 

crítico próprio à hermenêutica e que deve perpassar o fazer e compreender do psicólogo, 

tal como nos indica Sá (2017) ao também tematizar as diversas compreensões sobre a 

hermenêutica: “Seu papel deve ser, antes de tudo, fornecer um apoio meta-teórico para 

que o psicoterapeuta tenha uma relação mais livre, isto é, mais crítica e transdisciplinar 

com o seu campo propriamente teórico, evitando assim o risco, sempre iminente nas 

universidades e escolas de formação, de tornar-se um mero aplicador de técnicas e 

ideologias quase nunca ou precariamente tematizadas.” (p.19). 

Assim, reforçamos que, ao retornarmos à experiência da linguagem, não falamos 

de um lugar que apenas sobrevoa a nossa realidade histórica e social, mas, ao contrário, 

que possibilita a sua devida inserção e habitação. Há um teor de resistência ao se 

compreender o próprio fazer desde um lugar de disposição e abertura para o encontro com 

o outro. Tal postura exige do psicólogo um desprendimento do lugar de saber que ele 

tende a ocupar no mundo moderno, e, ainda, impõe-se a ele um imperativo de 

transformação na própria realização de seu fazer. Ainda em diálogo com Sá (2017), 

vemos este mesmo imperativo se fazer presente, quando ele nos diz: “a ideia de 

compreensão enquanto ‘fusão de horizontes’, tentando compreender o horizonte de 

sentido do outro, o intérprete transcende seu próprio horizonte original e vê-se situado em 

novos horizontes que são o resultado de repetidas fusões dos horizontes iniciais.” (p.19) 

Por fim, ratificamos que, ao psicólogo, cabe o gosto pela descoberta destes 

caminhos, por realizar o percurso sempre a cada vez. Desse modo, cabe a ele 

desvencilhar-se das interpretações já dadas que se lhe interpõe, da tendência de se deixar 

guiar por sentidos e compreensões cristalizadas, que eternamente se reproduzem. Ao 

psicólogo cabe reavivar as palavras, retornando ao mundo, ao sentido, que as sustenta, 



Sobre traduzir e interpretar como experiência de linguagem: a escuta clínica desde a fenomenologia-hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019  137 

possibilitando, então, o desenredo da estória, da vida que se lhe apresenta. Neste sentido, 

defendemos, aqui, uma realização poética da clínica. O que nada diz do uso de prosa ou 

versos na clínica, mas que concerne à retomada deste caráter de realização da vida, onde 

assumimos a participação do homem em todo aparecer, de modo a relembrar o caráter 

eminentemente criativo da existência, do seu próprio existir. Assim, o fazer clínico, a 

escuta clínica, há de ser conduzida por esta lembrança do caráter de abertura que impõe 

um necessário cuidado, performance ou criação de si. Como bem diz Cabral (2018): 

“Trata-se da arte de possibilitar a arte de si mesmo.” (p.156). 

 

Referências 

BIZZARRI, Edoardo & ROSA, João Guimarães. Correspondência com o Seu Tradutor 
Italiano Edoardo Bizzarri. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003. 

CABRAL, Alexandre Marques. Psicologia Pós-Identitária: Da Resistência Existencial à 
Crítica das Matrizes Cristãs da Psicologia Clínica Moderna. Rio de Janeiro: Ed. Via 
Verita, 2018. 

CASANOVA, Marco Antônio. “Apresentação à Edição Brasileira”. Em: GADAMER, 
Hans-Georg. Hermenêutica da Obra de Arte. São Paulo: Ed. WMF Martins Fontes, 2010. 
p. VII -XVII. 

FOGEL, Gilvan. O Desaprendizado do Símbolo ou Da Experiência da Linguagem. Rio 
de Janeiro: Ed. Mauad X, 2017. 

FOGEL, Gilvan.  Homem, Realidade, Interpretação. Rio de Janeiro: Ed. Mauad X, 2015. 

FOUCAULT, Michel. “Conversa com Werner Schroeter”. Em : Ditos & Escritos VII. 
Arte, Epistemologia, Filosofia e História da Medicina. 2ª Edição. Rio de Janeiro: Ed. 
Forense Universitária, 2016. p.102-112. 

FOUCAULT, Michel. “Introdução (in Binswanger)”. Em Ditos & Escritos I. 
Problematização do Sujeito: Psicologia, Psiquiatria e Psicanálise. 3ª Edição. Rio de 
Janeiro: Ed. Forense Universitária, 2014. 

HEIDEGGER, Martin. “A Essência da Linguagem”. Em A Caminho da Linguagem. 5ª 
Edição. Petrópolis: Ed. Vozes, 2011b, p.71-120. 

HEIDEGGER, Martin.  “De Uma Conversa Sobre a Linguagem Entre Um Japonês e Um 
Pensador. Em A Caminho da Linguagem. 5ª Edição. Petrópolis: Ed. Vozes, 2011a, p.121-
171. 

HEIDEGGER, Martin.  “Para quê poetas?” Em: Caminhos de Floresta. 3ª Edição. Lisboa: 
Ed. Fundação Calouste Gulbenkian, 2014. p. 307-367. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 4ª Edição. Petrópolis: Editora Vozes, 2009. 



Lúcia Regina da Silveira Scarlati 

138  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 116-138, jan./abr. 2019 

SÁ, Roberto Novaes de. “Hermenêutica e clínica psicoterápica”. Em Para Além da 
Técnica: Ensaios Fenomenológicos sobre Psicoterapia, Atenção e Cuidado. Rio de 
Janeiro: Ed. Via Verita, 2017. p. 11-19. 

Recebido em: 9 de julho de 2018 

Aceito em: 12 de dezembro de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019. 

POSSIBILIDADE E EDIFICAÇÃO NA CONSTITUIÇÃO DE UM 

PENSAMENTO CLÍNICO EM PSICOLOGIA* 

 

Myriam Moreira Protasio** 

Resumo 
Este texto pretende refletir sobre um modo de pensar que sustenta a disponibilidade e a própria 

atmosfera da clínica psicológica de inspiração kierkegaardiana. Começaremos por elucidar o que 

está sendo compreendido por pensamento clínico. Em seguida será preciso esclarecer o sentido que 

estamos destacando para dois outros elementos, possibilidade e edificação, os quais serão tomados 

em relação à existência em sua concretude cotidiana, espaço que guarda sempre a possibilidade de 

transformação e de um constante fortalecer-se (edificar-se) neste movimento. Para finalizar deve-se 

retomar o caminho percorrido de forma a conjugar a disjunção que constitui a existência com o nosso 

tema central, qual seja, o pensamento que sustenta a clínica psicológica como possibilidade de 

edificação. Para Kierkegaard não há separação entre pensar e ser, o que significa dizer que o 

pensamento clínico se sustenta no próprio modo como a relação clínica acontece.  

Palavras-chave: Søren Kierkegaard; Pensamento Clínico; Possibilidade; Edificação. 

POSSIBILITY AND UPBUILDING IN THE CONSTITUTION OF A 

CLINICAL THINKING IN PSYCHOLOGY 

Abstract 

The purpose of this text is to reflect on what is being called clinical thinking, which supports the 

very availability and atmosphere of the psychological clinic from a Kierkegaardian inspiration. We 

will begin by elucidating what is being understood clinical thinking. It will be necessary, then, to 

clarify the meaning of two other elements that we are highlighting, possibility and upbuilding, that 

will be taken in relation to existence in its daily concreteness as a space that always supports the 

                                                 
*
 Uma primeira versão deste trabalho foi apresentada no evento Um dia com Kierkegaard, organizado na 

UERJ em abril de 2018. 
** Psicóloga. Pós-doutoranda no Programa de pós-graduação em psicologia social da UERJ – PPGPS-UERJ com 
bolsa FAPERJ nota10. Doutora (2014) e Mestre (2011) em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro – UERJ. É sócia fundadora do Instituto de Psicologia Fenomenológico-Existencial do Rio de Janeiro - 
IFEN, onde é também professora, supervisora e coordenadora de pesquisa, com ênfase em Psicologia Clínica 
Fenomenológico-Existencial e Kierkegaard. Membro da Diretoria da Associacion Latino-americana de 
Psicoterapia Existencial (ALPE) e Presidente desta instituição no Brasil. Membro Honorário da Sociedad 
Peruana de Psicología Fenomenológico Existencial (SPPFE). Pesquisadora no projeto de extensão Laboratório 
de Fenomenologia e Estudos em Psicologia Existencial (LAFEPE) da UERJ. Endereço institucional: Rua Barão 
de Pirassununga, 62 – Tijuca – Rio de Janeiro, RJ. Cep: 20.521-170. E-mail: myriam@ifen.com.br 



Myriam Moreira Protasio 

140  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

possibility of transformation and a continuous strengthening (upbuilding) in this move. To conclude, 

we must return to the path we have taken to conjugate the disjunction, which constitutes existence, 

with our central theme, that is, the thought that sustains the psychological clinic as a possibility of 

upbuilding. For Kierkegaard, there is no separation between thinking and being, which means that 

clinical thinking relies on the way the clinical relationship is established. 

Keywords: Søren Kierkegaard; Clinical Thinking; Possibility; Upbuilding. 

 

Introdução 

Imaginemos, por um momento, algumas situações que chegam à clínica 

psicológica: alguém que chora todas as noites porque mora com um tio idoso o qual teme 

que morra a qualquer momento, e que tem a mãe morando em outro lugar, com quem 

também se preocupa temendo que algo lhe aconteça e não esteja perto; ou alguém que 

insiste em finalizar a faculdade apesar das constantes reprovações nas matérias; ou, ainda, 

alguém que se separou do marido há cinco anos e vive temendo a opinião dele sobre suas 

decisões mais rotineiras. Como não ceder à tentação de pensar que há um problema a ser 

solucionado e que o psicólogo clínico tem os instrumentos adequados para isto ou, no 

mínimo, a melhor indicação? Ou, como enveredarmos por outro caminho, no qual o 

clínico não quer dispor de elementos prévios, mas quer se deixar guiar pela situação, o 

que exige calma para navegar nos acontecimentos?  

Tomando livremente alguns termos kierkegaardianos, usados sob o pseudônimo 

Johannes Climacus em Migalhas filosóficas (KIERKEGAARD, 2012), podemos 

considerar que o clínico, no caso em que pensa ter domínio da situação, é um mestre 

humano que contém a verdade em si e se movimenta no sentido do resultado, construindo 

estratégias que ocasionem a modificação do outro seja por meio do diálogo ou de 

instruções mais objetivas. Este clínico se fia no domínio que tem dos elementos em 

questão: o antes e o depois, o certo e o errado, o aporte teórico, a experimentação objetiva 

e a generalização. Ele pensa que a pergunta ou o problema trazido à clínica exige uma 

resposta objetiva, ou seja, pressupõe que há uma plenitude possível de ser mapeada de 

forma a indicar a saída adequada.  

Na segunda situação descrita, em que o clínico não se apressa em dispor do 

conhecimento prévio, entendemos que a pergunta não traz consigo o interesse da resposta 

de forma que o clínico não se deixa guiar pela arbitrariedade da pergunta. O clínico tem seu 

foco na própria relação, pois acredita que sejam possíveis outros modos de lida, e que estes 

podem surgir no âmbito da relação clínica, na qual o pensamento vai se consumando em 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  141 

um passo alternado, um claudicar de lado a lado em que cada resposta contém a 

possibilidade de uma nova pergunta (KIERKEGAARD, 1991, p. 42). Retomando 

Climacus, pensamos que, neste caso, o clínico é um mestre divino que resguarda a 

possibilidade de que algo como uma transformação aconteça. O divino, aqui, deve ser 

entendido como possibilidade que admite o mistério e desconfia de determinações prévias, 

linhas retas e de seu próprio poder, pois sabe que não pode, por sua vontade, ter domínio 

sobre a situação. Neste caso, o ambiente clínico se desenha como espaço participativo 

sustentado por um modo de pensar que, pacientemente, segue o fluxo do acontecimento. 

Mas, algumas questões emergem aqui: Como se constitui este modo de pensar? Ou melhor, 

em que se sustenta este pensamento?  E, de que modo este pensamento sustenta, também, 

uma ação clínica? As questões que estamos levantando pertencem ao domínio da psicologia 

clínica e busca considerar essa clínica para além de um conjunto de elementos objetivos a 

serem mapeados e dominados por um profissional devidamente preparado.  

Nosso objetivo neste texto é responder às questões levantadas tomando por base 

as considerações de Kierkegaard sobre possibilidade e edificação, buscando elucidar uma 

modalidade de clínica psicológica que se deixe educar pelo possível, que se sustente em 

um pensamento clínico construído na e a partir da disponibilidade e da própria atmosfera 

da clínica e que se mantenha em sintonia com o incontornável, com o devir da existência, 

tal qual explicitado acima. Começaremos por esclarecer o que estamos compreendendo 

por pensamento clínico e de que modo, em Kierkegaard, este modo de pensar se relaciona 

com a Psicologia. Em seguida será preciso esclarecer o sentido que estamos destacando, 

a partir de Kierkegaard, para possibilidade e edificação, os quais serão tomados em 

relação à existência em sua concretude cotidiana, espaço que guarda sempre a 

possibilidade de transformação e a possibilidade de um constante fortalecer-se (edificar-

se) neste movimento.  Como movimento final, retomaremos o caminho percorrido de 

forma a conjugar a disjunção que constitui a existência, em seu caráter de possibilidade 

para a possibilidade, com o nosso tema central, qual seja, o pensamento que sustenta a 

clínica psicológica como possibilidade de edificação. Retomaremos os exemplos clínicos 

que apresentamos na abertura de nosso texto buscando construir, à luz do que discutimos, 

um modo de compreensão afinado com o que estamos pondo em questão no texto. 

  



Myriam Moreira Protasio 

142  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

Sobre um pensamento clínico em psicologia: algumas contribuições de 

Kierkegaard 

Kierkegaard (1967) escreve em seus diários, no mesmo ano em que publica 

Conceito de angústia: “Psicologia é o que precisamos e, acima de tudo, conhecimento 

hábil (expert) da vida humana e simpatia com seus interesses” (V B 53, Apud. Nordentoft, 

2009, p. xvii). Na voz do pseudônimo Anticlimacus, ele (KIERKEGAARD, 2010a) evoca 

as palavras de um médico à cabeceira do enfermo, explicitando que conhecimento hábil 

não significa domínio da totalidade. Ao contrário, mais vale a afinação com a situação, 

ou seja, mais importante que o conteúdo das palavras ditas importa afinarmo-nos com a 

situação, captando a atmosfera que lhe é própria, de forma a não nos esquecermos o modo 

como as palavras foram proferidas. E, sobre simpatia, o pseudônimo Haufniensis 

(KIERKEGAARD, 2010) esclarece que “a simpatia só é verdadeira quando se confessa 

[o psicólogo, no nosso caso] que o que atinge a um pode atingir a todos” (p. 59). 

Haufniensis prefere exemplificar o que está querendo dizer descrevendo um caso de falta 

de simpatia. Ele descreve o caso de um médico de hospital psiquiátrico que é bastante 

tolo a ponto de acreditar que sua sensatez e seu equilíbrio estão assegurados por toda a 

eternidade e que ele está protegido do risco de qualquer situação acidental, tal como 

enlouquecer, que foi o que ocorreu com seus pacientes. Para Haufniensis este médico é 

“num certo sentido mais sensato que os dementes, porém, ao mesmo tempo, mais tolo e, 

seguramente, não há de curar muitos” (p. 59).  

A psicologia que estamos conspirando aqui, como podemos antever a partir dos 

fragmentos citados, se movimenta a partir de uma atmosfera diferente daquela a que 

estamos habituados. O conhecimento que precisamos diz respeito à situação específica 

em que um acontecimento se deu, muito mais do que a um conhecimento prévio e 

universalizante. Este tipo de conhecimento, ao contrário, pode induzir a que o psicólogo 

e o médico vejam a si próprios como imunes àquilo que acomete seus pacientes e que, de 

fato, é da ordem da vida e, logo, se acometeu a um e pode acometer a muitos, o 

médico/psicólogo inclusive. Podemos concluir que a psicologia acenada por Kierkegaard 

deve se resguardar de ilusões de domínio sobre os acontecimentos, sustentando-se num 

tipo de pensamento/disposição que se interessa por aquilo que está em questão para o 

outro e se afina com os acontecimentos para poder compreendê-los.  

São estas ideias que nos inspiram e nos levam ao que estamos entendendo como 

pensamento clínico, um modo de considerar a relação que se estabelece na clínica 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  143 

psicológica pela perspectiva de que o sentido do acontecimento só pode ser encontrado 

na situação mesma em que o pensamento nasce e que, despregado da situação, se converte 

em abstração sistemática. Assim, a situação clínica é o ponto a que se deve sempre voltar 

caso queiramos compreender o sentido daquilo que ali acontece. O pensamento clínico 

que importa é aquele que se dá como ação e permanece no mais simples, a situação 

mesma, se deixando guiar por ela e guardando-se da tentação de achar que paira acima 

dela como um poder dominador de um conhecimento universal. Ao permanecer junto à 

situação o pensar/agir não se deixa apanhar por uma atmosfera julgadora, conforme 

descrito por Haufniensis (KIERKEGAARD, 2010) como primeira Ética mas, ao 

contrário, permanece na situação e se deixa guiar por ela, de modo a que possa aparecer 

aquela possibilidade que melhor responda ao que está em questão. A atmosfera, neste 

caso, é criadora, a que Haufniensis se refere como segunda Ética.  

A experiência é, então, o mais originário, e congrega tudo o que há, ou seja, a 

totalidade. do que está ali em questão e que é experimentado na relação clínica. A relação, 

embora constitua-se sempre no encontro de pelo menos duas pessoas, é sempre singular, 

pois dá-se num espaço e tempo propícios àquela experiência e nela se constituiu como 

originária. No acontecimento da relação clínica não importam as determinações 

particulares, ou seja, de cada um dos envolvidos, mas a Stemning, a atmosfera que emerge 

e congrega a situação. A palavra dinamarquesa Stemning “denota disposição, ambiência 

e também afinação” (SOUSA, In KIERKEGAARD, 2009, p. 23). No acontecimento 

clínico, disposição e afinação conjugam pensamento/ação com possibilidade e se 

constitui no mais originário. A possibilidade não é uma abstração, mas, antes disto, é o 

campo que se abre na e a partir daquela situação que se constitui como possibilidade para 

a possibilidade. Do permanecer junto à situação, ou seja, à possibilidade, é que algo pode 

se dar.  Algo como um instante que, ainda que por um átimo, pare o movimento do tempo 

e esclareça o sentido daquela experiência para cada um dos envolvidos. Assim, o 

pensamento permanece junto ao mais simples, ao que é dito e como é dito pelo analisando, 

sem pretensões de assinalar erros, desvendar segredos ou apontar caminhos, mas de 

navegar no curso aberto por aquela experiência.  

O pensamento clínico que estamos tentando fazer ver aqui deve estar comprometido 

com o mais originário, o próprio acontecimento na clínica. Afinal, a clínica é sempre o 

campo em que alguém busca, junto ao psicólogo, saídas para sua própria existência, como 

vimos nas situações que descrevemos no início de nosso texto. Mas, o que devemos 

entender por possibilidade e por edificação? Como participam na construção do 



Myriam Moreira Protasio 

144  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

pensamento/ação que sustenta a clínica psicológica como campo de possível (PROTASIO, 

2018)? A seguir, vamos nos demorar na elucidação destes elementos. 

 

Acerca da possibilidade  

A questão da possibilidade foi posta por Kierkegaard em tensão com a noção de 

necessidade e seu corolário, a causalidade. A ideia básica da causalidade é que onde algo 

se dá, necessariamente outro algo se dará. Necessidade é aquilo que condiciona e 

determina algo numa sequência linear de acontecimentos. A crítica de Kierkegaard é que 

para fazer um sistema necessário era preciso abolir tudo o que se mexe, que se altera, ou 

seja, abolir a vida da coisa, de qualquer coisa, e compreendê-la a partir de representações, 

estas sim, estáticas. Dois elementos são centrais na crítica de Kierkegaard aos sistemas 

que se sustentam na necessidade como um movimento linear: eles perdem de vista a vida 

mesma e, nesse gesto, não deixam espaço para o indivíduo, este que existe e para quem a 

existência é de suma importância. Alcança-se o absoluto, a ausência de dúvida, sob o 

preço de perder a vida, o caráter sensível da existência.  

Vale lembrar que Kierkegaard, em diálogo com o pensamento hegemônico em seu 

tempo, o idealismo alemão, está sustentando o limite da lógica para dar conta da existência. 

O ponto é que a lógica pressupõe uma linha reta ascendente, ou seja, um encaminhamento 

e um sequenciamento linear que parte de um ponto inicial negativo e pressupõe que o final 

está garantido pelo natural encaminhar e sequenciar das refutações filosóficas. Kierkegaard 

vai mostrar que na vida isso não funciona, justamente por seu caráter paradoxal que 

resguarda, sempre, a possibilidade do salto, ou seja, de que se crie novos sentidos para a 

existência. Ele vai mostrar que o salto não tem espaço na lógica (PROTASIO, 2015). Trata-

se da tensão entre o conhecimento universal, que se dá fora da vida, e a possibilidade de 

um pensamento cujo interesse é a vida ao modo como esta se dá, como relação entre 

indivíduos e como tarefa de conquista de suas próprias determinações.  

Kierkegaard mostra que está em questão na existência o seu caráter de liberdade, de 

abertura e de possibilidade que, no entanto, não está livre de limitações. O aberto constitui-

se em tensão com o fechado. Este tema é tratado, inicialmente, na voz de Haufniensis 

(KIERKEGAARD, 2010), mas é amplamente discutido por Anticlimacus 

(KIERKEGAARD, 2010a), sob a categoria de desespero. Pode-se resumir o que está aqui 

em questão dizendo que desespero diz respeito à condição, mais originária na existência, 

de que o homem não pode colocar a si mesmo, não pode determinar as condições em que 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  145 

existe, mas ele está sempre dado nas condições que são as suas. Isso quer dizer que o 

homem existe como verbo, ou seja, como ação, assumindo formas específicas de viver, de 

existir, condicionado por determinações que ele não põe e com as quais tem que se haver. 

Estas condições não têm o caráter de necessidade, não são fixas e podem sofrer alterações.  

De forma resumida o que queremos acentuar é que o homem 1- não pode determinar 

as condições em que existe, 2- ele tem que existir de alguma forma, 3- estas formas não 

esgotam as suas possibilidades e 4- nesta duplicidade, nesta tensão, ele pode conquistar a 

si mesmo. Haufniensis (KIERKEGAARD, 2010) resume da seguinte forma: a existência é 

“a realidade da liberdade como possibilidade para possibilidade” (p. 45). Kierkegaard 

mostra, na voz de Haufniensis e de Anticlimacus (KIERKEGAARD, 2010a), que o homem 

pode perder a si mesmo de muitas formas. Mas, ele também pode conquistar a si mesmo. 

E que a experiência de si mesmo como indeterminado, como podendo conquistar-se ou 

perder-se, pode aparecer para o homem em determinadas experiências como angústia, 

desespero, ironia, dúvida. São disposições como estas que dão voz ao caráter paradoxal da 

existência. O caráter paradoxal é este que denuncia o limite da razão e da lógica para que o 

homem entenda a si mesmo e transforme a si mesmo. Não é pela lógica que o homem 

desperta para sua própria situação, mas são disposições como ironia, angústia, desespero, 

dúvida ou tédio que abrem a existência para seu caráter de indeterminação, ou seja, de 

possibilidade para a possibilidade. E, mais importante, é que nessa abertura pode dar-se 

aquilo que Haufniensis aponta como o “aprender a angustiar-se”, ou seja, aprender sobre si 

mesmo enquanto este que se é. Sobre isto, diz Haufniensis (KIERKEGAARD, 2010): 

“quanto mais profundamente [um homem] se angustia, tanto maior é o ser humano”, pois 

pode transformar-se (edificar-se) em meio a este aprendizado.   

Esses elementos são centrais no que queremos acentuar acerca da constituição do 

pensamento clínico, ao esclarecer que conquistar a si mesmo já implica a situação do 

homem na precariedade de seu existir, podendo perder ou ganhar a si mesmo.  E que, 

basicamente o que está em questão é a tensão entre a realidade dada e possibilidade, e o 

modo como o homem corresponde a esta tensão, ou seja, como ele resolve, em seu próprio 

modo de existir, os problemas que são os seus. Num discurso edificante de 1851, 

Kierkegaard (2011) analisa  algumas modalidades de existir para mostrar que o homem 

pode escapar de sua situação, de seu caminho  (sua verdade) de vários modos: ele pode 

refugiar-se na multidão, na razão, na regra, na dúvida, atormentando-se ao pensar que 

poderia não fazer o que faz ou fazer algo que não faz, e sua vida seria diferente... Mas, 

para Kierkegaard (2011), o caminho que leva um homem ao fundamento de sua própria 



Myriam Moreira Protasio 

146  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

existência é “estreito desde o princípio” (...) e “seu trabalho é trabalhar contra si mesmo” 

(p.79), ou seja, trabalhar contra a tendência a se deixar levar pelo caminho naturalmente 

dado. Não havendo um caminho pré-determinado a ser trilhado, ao estarmos sempre já 

posicionados existencialmente de um modo ou de outro, o que há é o caráter de 

possibilidade resguardando outras direções em cada caminho tomado.    

Assim, cada uma das disposições ou modalidades tomadas constitui-se como um 

inter-esse, um vazio, um oco ou buraco (FOGEL, 2015) que sustentam a possibilidade de 

uma retomada de direção, de uma mudança de sentido ou de uma conversão/transformação. 

Conversão está sendo entendida aqui como um “verter junto aos acontecimentos da 

existência, um afinar-se com a tonalidade de sua própria existência, com o jeito certo de 

fazer as coisas em sua existência” (PROTASIO, 2015, p. 93). Esta afinação não fala de um 

saber previamente dado, de uma sabedoria da vida ou de um cálculo capaz de determinar a 

melhor oportunidade na situação, por isso a palavra é conversão. O caráter paradoxal 

sustenta a possibilidade de um exame de si e, eventualmente, de transformação de si. Este 

é o campo da edificação, tema do qual trataremos a seguir.  

 

Sobre a edificação  

A palavra dinamarquesa para edificar é opbygge, formada a partir de bygge que 

significa construir, unida a op, que significa para cima, e faz “referência ao fundamento a 

partir do qual se edifica algo” (FERRO &CARVALHO, 2007, notas, p. 283). Kierkegaard 

fez muitos usos tanto da palavra edificação quanto do termo edificante, este último usado 

principalmente em alguns discursos. Nestes casos, o discurso que edifica pretende uma 

transfiguração e uma edificação a partir de fundamentos de modo que a construção tem sua 

raiz num fundamento sólido. Ele diz: “haverá edificação no sentido próprio do termo 

quando o nexo com a elevação incluir ao mesmo tempo um nexo com o próprio 

fundamento, ou seja, quando a construção se eleva de algo que tem profundidade para 

sustentar” (citado por FERRO & CARVALHO, 2007, p. 283). Uma metáfora que pode ser 

usada para explicitar esta relação entre fundamento e elevação é a do bambu, que é um tipo 

de árvore de uma única haste fina que, no entanto, apesar de alcançar grandes alturas, não 

se parte com a força do vento – pois tem raízes tão profundas quanto a altura alcançada. 

Assim, em termos existenciais, a edificação relaciona-se com o fundamento de si.  

Kierkegaard chama a atenção para a relação entre fundamento e edificação ao 

afirmar que só o originário é edificante, e o é na medida em que permanece em sua 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  147 

originalidade como algo presente. O fundamento não é algo que se possa deixar para trás, 

como uma mera pressuposição, mas algo sempre presente na medida em que sustenta 

aquilo que edifica. Um elemento central na questão do edificante é o da possibilidade de 

que a vida (a relação) seja construída sobre uma base sólida. Mas como isso é possível? 

O que seria preciso para essa construção? Conforme Ferro & Carvalho (2007), o “objeto 

do edificante e da edificação é a vida, quer dizer, para cada sujeito, a sua própria vida” 

(p. 284). Estes autores sustentam que, para Kierkegaard, a construção do edifício da vida 

depende de uma “refundação radical da vida no seu todo – não apenas alterações avulsas” 

(p. 296). Isso implica dizer que a vida que existe e que importa é esta na qual cada um já 

existe como um afeto, uma afinação (Stenming, como dissemos acima) com a totalidade 

de sua própria vida. Portanto, a questão do edificante não é abstrata, mas uma questão 

humana que se põe para o homem e continua a se pôr na vida de cada um de nós.  

A existência já sempre se dá como modo específico de se articular com as 

condições e com as relações postas, as quais são significativas na medida em que 

importam para mim. O para mim, nos termos colocados por Anticlimacus 

(KIERKEGAARD, 2010 a), se apresenta como modos de lidar com a relação em que cada 

um de nós desde sempre já está e como constituição de sentido que deixa ver aquilo em 

que se está implicado. Por isso, angústia e desespero tem um caráter transitório, de 

passagem e de origem à qual sempre se pode regressar para retomar e reconstruir sentidos. 

Existir significa um movimento cheio de tarefas a realizar e, neste movimento, o homem 

pode conquistar a si mesmo em sua verdade ou, conforme Kierkegaard (2005) desenvolve 

nas Obras do amor, pode edificar a si mesmo. Assim, o problema do edificante relaciona-

se com a verdade como fundamento de si mesmo. Mas, como podemos compreender o 

sentido de verdade para si mesmo?  

Para responder a esta questão recorreremos, mais uma vez, a Ferro e Carvalho 

(2007), que sustentam que a questão da verdade já está incorporada na vida de cada um, 

“vive nele”, uma vez que a noção de verdade para mim não se relaciona com o quê da 

verdade, mas com o como da relação que se estabelece com ela (p. 314). A verdade é, 

falando de forma breve, aquilo que move uma pessoa, a paixão que sustenta suas ações. 

Neste sentido, verdade é, ao mesmo tempo, algo que já se é (a paixão que sustenta nossas 

ações, o fundamento) mas, por outro lado, algo que precisa ser conquistado, apropriado, 

que ainda precisa ser adquirido. A tarefa de edificar implica, então, uma descoberta de si 

como este no qual eu posso me transformar, não abstratamente ou como um problema de 

uma época, mas na existência enquanto experiência do todo da minha vida, como 



Myriam Moreira Protasio 

148  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

cuidado. Trata-se do domínio do que nos toca, nos determina, nos obriga a lidar com isso 

e aquilo com que cada um tem que se haver, ou seja, aquilo com que, no próprio curso da 

vida, se co-existe [se contemporiza]. 

Podemos concluir que edificação implica cuidado com o devir em termos de pré-

ocupação com o futuro, mas também como um voltar atrás no sentido de retomar o 

próprio fundamento podendo, continuamente, se reinaugurar. Este voltar atrás é um voltar 

a si mesmo em seu fundamento para pegar impulso e retomar a existência, não em 

abstrato, mas como minha existência (FERRO & CARVALHO, 2007, p. 214-216). Neste 

sentido é importante esclarecer que futuro não diz respeito apenas a um objetivo ou meta, 

mas deve ser entendido como a totalidade da experiência em que sempre estamos. Desta 

forma o futuro não está num além distante, descolado do presente, mas diz respeito à 

totalidade da vida, de forma que ocupar-se com o futuro significa ocupar-se com a 

totalidade da minha vida que se dá no presente enquanto união de todos os tempos da 

minha vida, ou seja, da totalidade da minha vida. Neste sentido podemos entender o 

motivo pelo qual edificar exige o afinar-se com o próprio fundamento. Esta afinação não 

se dá por meio de uma mudança radical, mas se conquista ao se tocar e modificar a própria 

relação que se tem consigo mesmo, uma vez que a vida em jogo nunca é uma abstração, 

mas a minha [de cada um] vida. 

Não devemos nos esquecer que o ponto que sustenta a edificação é o mesmo que 

sustenta o perigo de que alguém viva eternamente perdido de si, e isso é muito 

significativo para um pensamento clínico. Na clínica, a questão do edificante se coloca 

originariamente como a relação constituída, como a vida dessa relação, de forma que o 

edificante é estranho a uma especulação filosófica ou moral. Mas, por que essa 

estranheza? Porque a especulação filosófica e moral tem seu fundamento em um elemento 

geral, a multidão, elemento abstrato e estranho ao acontecimento mesmo daquela relação 

clínica enquanto tal. O pensamento especulativo e moral não tem ouvidos para o 

estritamente singular, aquela relação, constituída por indivíduos, por este que existe e 

pode adquirir a si mesmo em paciência, como afirma Kierkegaard no discurso edificante 

de 1843 (KIERKEGAARD, 2007).   

Kierkegaard reconhece que o homem tende a ver a si mesmo por meio das 

determinações do mundo, por meio de generalidades e sentidos já dados, e que pode 

enganar-se pensando que estas verdades são a sua verdade. Mas também sabe que o 

homem pode edificar-se no confronto com estas possibilidades, despertando para sua 

própria possibilidade, afinando-se com seu fundamento. Em nosso entender isso é o que 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  149 

significa a constituição da existência enquanto paradoxo: a possibilidade de descobrir, em 

meio às determinações e possibilidades dadas, aquela possibilidade que se afine com o 

fundamento de si mesmo em sua existência, o que exige um tempo longo1 e paciência2. 

Conforme esclarece Haufniensis (KIERKEGAARD, 2010), é preciso algum tempo para 

refletir sobre si mesmo, para esquecer seus próprios erros (p. 12), mas “qualquer ser 

humano que presta atenção a si mesmo sabe o que nenhuma ciência sabe, dado que ele 

sabe quem ele mesmo é, e isso é o que há de profundo na sentença grega (conhece-te a ti 

mesmo) (p. 85). Conhecer a si mesmo se equivale a conquistar a si mesmo, pois esse saber 

de si não é uma abstração. Conforme esclarece Ferro (2012), “o si mesmo relaciona-se 

consigo mesmo como algo que tem validade eterna, de tal forma que a relação consigo é 

a relação ao todo da sua vida e, por isso, é algo que possui o significado de ser decisivo”. 

Nesse sentido “o sujeito relaciona-se consigo como ‘algo’ que cuida, que zela, que 

protege, com que se preocupa” (p. 107), considerando que está sempre em perigo de 

perder-se de si mesmo em sua verdade.  

Vimos que edificar a si mesmo implica cuidado, preocupação com o futuro e uma 

afinação com a totalidade de sua existência. E que o fundamento é o caráter da realidade 

como possibilidade para a possibilidade. Agora, resta perguntar: Se a verdade é a que já 

está aí, incorporada como o sentido que sustenta a vida de cada um, de que modo as 

situações aparecem na clínica como um problema que merece ser pensado? Um problema 

que, ao ser pensado, sustenta a possibilidade de transformação, de mudança de sentido, 

de renovação e de edificação? Aqui retomamos nosso ponto de partida: a articulação entre 

possibilidade, edificação e pensamento clínico. Enxergamos nessa articulação um campo 

profícuo para uma clínica psicológica de inspiração kierkegaardiana e afinada com a 

tradição do pensamento existencial em psicologia. Trataremos disso a seguir. 

 

Possibilidade, edificação e pensamento clínico 

Para Anticlimacus (KIERKEGAARD, 2010a), “tudo deve ser pretexto para 

edificar” (p. 17). E, segundo Haufniensis (KIERKEGAARD, 2010), “o segredo de toda 

compreensão é que o próprio ato de compreender ultrapassa sempre a posição que põe” 

(p. 126). Vimos, acima, como tendemos a nos iludir pensando que as posições que 

                                                 
1 Veja, sobre este aspecto, Justo, 2012.  
2 Encontra-se um estudo aprofundado da paciência nas notas e referências de Nuno Ferro e M. J. de 
Carvalho sobre o discurso edificante de 1843 Adquirir a alma em paciência (KIERKEGAARD, 2007). O 
próprio texto é instigante e elucidativo sobre o que está em causa no adquirir a alma na paciência. 



Myriam Moreira Protasio 

150  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

assumimos na existência são definitivas. Como sustentar um pensamento clínico que se 

afine com o caráter precário do próprio ato de compreender? Como o clínico pode se 

proteger de tomar as posições como algo dado? E mais, como tomar os acontecimentos 

que se dão na clínica como “pretexto para edificar”, ou seja, como abertura de 

possibilidade de transformação?  

Começaremos por considerar que as disposições que se abrem na clínica são o 

nosso ponto de partida e nosso alicerce. Embora elas possam parecer, inicialmente, 

problemas incompreensíveis e desarticulados da totalidade da existência, acreditamos que 

na continuidade, no próprio caminhar da relação clínica, pode aparecer o sentido que 

sustenta aquelas ações, que articulam a vida não como abstração, mas como minha vida. 

Neste sentido, estamos nos inspirando em Climacus (KIERKEGAARD, 2013), que pede 

para que não nos esqueçamos de que “é um espírito existente quem faz as perguntas, um 

ser humano totalmente individual” (p. 203), um sujeito pensante que, ao descobrir seu 

pensamento, descobre a si mesmo, pois ele mesmo é um existente que permanece na 

existência. Climacus afirma que “um espírito existente que pergunta pela verdade” (p. 

201), presumivelmente quer viver nela, pois para o existente, o existir é seu máximo 

interesse e sua realidade é este estar interessado pela sua existência. Assim, para 

Kierkegaard, a verdade que importa, a minha verdade, não se exprime na linguagem da 

abstração, mas como um inter-esse entre pensar e ser, entre a possibilidade e a sua 

efetividade. A tarefa “é compreender-se a si mesmo na existência” (KIERKEGAARD, 

2016, p. 68) pois, ao descobrir seu pensamento, o homem descobre a si mesmo, um 

existente que permanece na existência.  

Inspiramo-nos, também, em Haufniensis (KIERKEGAARD, 2010) quando ele diz 

que é preciso que o homem creia, uma vez que o ponto limite do entendimento é a realidade, 

mas é a continuidade que sustenta a possibilidade. Para Haufniensis “a continuidade é a 

própria essência da eternidade, e exige o mesmo do homem, isto é, quer que ele tenha 

consciência de ser espírito, e que creia” (p. 136).  Espírito, aqui, quer dizer o homem 

existente, este que cada um de nós somos. Assim, o caráter edificante do presente é que ele 

originariamente e paradoxalmente sustenta, funda, ao mesmo tempo o real e a 

possibilidade. O possível antecipa a continuidade (a eternidade) como o aberto em que se 

pode confiar, como espaço e tempo em que um homem, como cuidado, pode conquistar a 

verdade de seu existir.  A palavra confiar, em sua origem latina, vem de confidĕre – no 

sentido de acreditar em, de ter fé, uma fé que se exerce junto; mas também no sentido de 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  151 

confilus, de fiar junto3 (HOUAISS, s/d).  Acreditamos que a relação clínica psicológica se 

desenha nesta duplicidade, nesta tensão: um diálogo participativo que tem seu limite na 

realidade, mas que, na continuidade, resguarda a possibilidade. Assim, o pensamento 

clínico sustenta a relação como um diálogo participativo, como um confiar, um seguir junto 

na constituição de um campo de ação onde cada um dos envolvidos pode descobrir a si 

mesmo em seu modo de articular-se com as questões da existência. Haufniensis 

(KIERKEGAARD, 2010 a) diz que “a apropriação é o segredo do diálogo” (p. 18).  

Entendemos que a relação clínica, por si só, já traz consigo a possibilidade da 

apropriação, de um saber de si e de uma transformação. Nesta relação de coparticipação 

e de cofiar o clínico segue junto ao outro, acompanha seus passos, resguardando-se de 

qualquer ilusão de superioridade, de sabedoria. Antes, dispõe a si mesmo a serviço da 

relação, constituindo o espaço onde analista e analisando4, a seu próprio modo, estão 

focados na situação que inquieta, que embaraça e solicita. Em nosso entender, a clínica 

se constitui como espaço de confiança tanto no sentido do fiar junto, como no sentido de 

uma entrega aos possíveis não previamente determinados, o que implica fé. O clínico, ao 

mesmo tempo em que se fia no presente, está lançado na continuidade como o campo 

onde uma transformação pode acontecer, onde uma medida pode ser conquistada e, nesta 

conquista, uma transformação pode acontecer. 

Um dos desafios da relação clínica psicológica é não se deixar levar pela tagarelice 

do senso comum. O clínico, ao ir se envolvendo na relação, vai sustentando a atmosfera 

propícia para que o modo de articulação se descubra e possa aparecer em toda sua força 

e legitimidade, esclarecendo qual o seu sentido, ou seja, do que ela fala e para o que ela 

fala. O pensamento clínico que estamos considerando aqui se exercita como 

aprendizagem, como escuta atenta e afinação com a situação. Um pensamento que 

prescinde de controle, que escolhe aprender em lugar de dominar. Que se angustia e, na 

paciência e em paciência (KIERKEGAARD, 2007) ajuda a si mesmo enquanto ajuda o 

outro, conquista a si mesmo enquanto ajuda o outro a conquistar a si mesmo.  

                                                 
3
 Heidegger (2001) utiliza, nos Seminários de Zollikon, a palavra análise tomada neste mesmo sentido de 

confiar ou, conforme Feijoo (2017), no sentido do “tecer e o destecer de uma trama” (p. 20).  Feijoo mostra 
que no início do século XX houve uma ampla utilização do termo análise naquelas tradições em psiquiatria 
que se inspiravam no pensamento de Heidegger, como Binswanger e Boss, que as utilizaram em seus 
projetos de daseinsanálise.  Heidegger teceu críticas a isso e Binswanger acabou optando por designar “sua 
prática de fenomenologia antropológica” (FEIJOO, 2017, p. 26). A autora, embora considere o termo 
análise ao modo como foi tomado por Heidegger, como “destruição das verdades estabelecidas” (p. 135), 
diz ter optado em seu trabalho pelo termo psicologia existencial, por considerar que este “é mais abrangente 
e por isso abarca a essência do que queremos tratar” (p. 26), mantendo as denominações de psicoterapia 
existencial ou de clínica psicológica existencial para sua análise existencial.  
4
 Confira nota acima para o uso dos termos analista e analisando.  



Myriam Moreira Protasio 

152  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

O diálogo participativo que acontece na clínica psicológica sustenta-se no modo 

próprio de acontecimento daquela articulação ao modo do inter-esse, ou seja, de ser 

passagem para a apreensão da totalidade. Nenhum dos envolvidos está imune ou numa 

posição mais privilegiada. A dimensão de sentido vai se construindo naquilo mesmo que 

aparece e vai se transparecendo para aquele que existe e quer aprender de si e edificar a 

si mesmo. A possibilidade de se perder dá o tom do perigo que, em temor e tremor, é 

enfrentado pelos envolvidos em total disponibilidade. E o que sustenta essa 

disponibilidade? A tensão entre possibilidade e edificação que, no tempo longo e em 

diferença mínima (JUSTO, 2009), vai conquistando a sua medida e se deixando educar 

pela escola do possível. Na clínica, demorar-se nesse espaço, nesse vazio, é demorar-se 

na possibilidade de onde pode advir uma articulação transformadora, afinada com a 

verdade que importa. E, retomando aqui o âmbito do compromisso com o caráter divino 

do próprio destino, permanecer na existência exige obediência, uma vez que a existência 

não opera pelo domínio dos elementos em questão e o limite, a realidade é, justamente, 

seu campo de manobra enquanto passagem. É preciso, então, uma escuta diferenciada 

para que possamos obedecer à direção aberta pela situação.   

Vale retomarmos às situações que trouxemos como exemplos clínicos, no início 

deste texto e tentarmos articulá-las com as reflexões que realizamos. O que dizer daquela 

pessoa que precisa assegurar-se que nada vai acontecer com o tio ou com a mãe, aquele 

rapaz que precisa finalizar a faculdade e não consegue ou da senhora que vive uma 

separação sem estar, realmente, afastada do ex-marido? Vamos realizar uma pequena 

análise, retomando os elementos que desenvolvemos acima. O homem tem de ser de 

algum modo. Assim, quando cada uma daquelas pessoas se apresenta o que aparece é o 

modo como cada um se articula com sua existência. No entanto, como o homem é a 

realidade de possibilidade para a possibilidade, a possibilidade a que eles dão voz é uma 

possibilidade, e não a única. E mesmo aqueles elementos que são apresentados como 

limitando seu modo de ser eles são, também, uma possibilidade compreensiva, e não a 

única. Assim, há outros modos possíveis e, principalmente, há a possibilidade de que cada 

um edifique a si mesmo em sua situação. Seguindo Kierkegaard (1986), sabemos que 

tendemos a ter preferência por ilusões, e as queixas que emergem no discurso destas 

pessoas podem estar servindo para que elas esqueçam sua condição de liberdade, de 

abertura a possibilidades e se iludam aguardando uma solução fora de sua própria 

realidade. Mas elas podem, também, ser voz da possibilidade em meio à precariedade da 

existência, voz de um movimento em direção a uma outra possibilidade de ser, ou seja, à 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  153 

possiblidade de uma outra afinação com a totalidade de sua existência. O clínico, então, 

permanece junto ao analisando, em confiança acompanha seus passos e aguarda, 

pacientemente, que a possibilidade se dê. 

Como desenvolvemos acima, a tarefa do analista é permanecer junto ao 

analisando. Sua ação pode se dar, por exemplo, no sentido de ampliar os problemas de 

cada posição assumida, buscando ser a ocasião para que se esclareça em que estas 

posições estão sendo sustentadas. Isso é, se cada uma destas pessoas está agindo a partir 

de ilusões e se é possível conquistar os fundamentos destas ações ainda não vislumbrados, 

ainda obscurecidos. A preocupação do rapaz com o tio e a mãe pode aparecer na sua 

realidade de impossibilidade de controle, mas também de possibilidade enquanto o ainda 

não, o ainda aqui, à medida que ambos estão vivos, assim como o queixoso; a dificuldade 

de finalizar a faculdade do outro rapaz pode ser vista em tensão com a totalidade daquela 

existência e, quem sabe, o sentido desta dificuldade pode dar-se a ver abrindo outras 

possibilidades; e a senhora separada pode visitar seus próprios atos, confrontá-los com a 

totalidade de sua existência, visitando seus medos e seus anseios naquilo que sustenta 

suas ações. Quem sabe, assim, outros possíveis se abram para ela. Em confiança, ou seja, 

fiando junto, o clínico acompanha os passos dados e aguarda pacientemente que aquele 

fundamento se dê a ver, aquele fundamento ao qual o analisando sempre pode retornar 

para medir-se e fortalecer-se (edificar-se) nele. Fazendo isto ele está tomando cada 

situação em sua singularidade e, ao mesmo tempo, não perde de vista o caráter universal 

que diz que o homem, cada homem, tem que se haver com a existência que é a sua.  

Kierkegaard (2010), na voz de Haufniensis, atenta para o perigo das psicologias 

universais, que constroem seus exemplos a partir de grandes diferenças, assinaladas em 

regras de caráter geral. Em nossa compreensão ele está acenando para uma forma de fazer 

psicologia que, ainda que tenha formado seus exemplos na observação da diversidade 

humana universal, não os toma em seu caráter universal, mas aprende com eles a ser 

“mais ágil que um equilibrista na corda bamba para conseguir de algum modo entrar na 

pele das pessoas e imitar seus gestos, assim como o silêncio” (p. 60),  de forma a que a 

confiança ali criada estimule a pessoa a ter uma conversa consigo mesma e, 

eventualmente, a descobrir outra possibilidade de se articular ou de lidar com sua 

existência, aquela possibilidade que importa, que faz diferença, em outras palavras,  que 

se “afina” com a totalidade da sua existência.  Acreditamos que agindo assim o clínico 

pode conquistar aquele conhecimento hábil, aquela disponibilidade a que nos referimos 

acima, que se constitui no coração do pensamento clínico que estamos defendendo.  



Myriam Moreira Protasio 

154  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

Considerações finais 

Alguns temas abertos neste texto mereciam um maior desdobramento, dentre eles 

paciência, tempo longo, diferença mínima, obediência, o que terá que ser feito em outro 

momento. A tarefa assumida aqui foi a de tentar caracterizar um pensamento clínico que, 

fundado na possibilidade como constituição originária na existência, sustentasse na 

clínica psicológica uma atmosfera de edificação, ou seja, de fortalecimento em e a partir 

dos próprios fundamentos.  Por tudo o que desenvolvemos acima, concluímos que a 

compreensão alcançada aponta para a clínica psicológica como uma arte, uma vez que ela 

não pode ser antecipada em sua forma e precisa aguardar o acontecimento e se fiar nele, 

ter fé (para usar uma expressão tão cara a Kierkegaard).  

Ortega y Gasset (s/d) nos serve de inspiração para dar voz ao que colocamos aqui 

em questão, quando ele diz que o essencial é “o mover do pensamento flutuando numa 

atmosfera de problemas” (p.2) que, continuamente, assumem novas roupagens. Assim, as 

questões trazidas à clínica, quando tratadas mecanicamente a partir de teorias, sustentam-

se em um saber prévio que assegura para si mesmo o consequente, o resultado. Mas, para 

nós, vida não obedece a esta linearidade e exige uma nova disposição do espírito. Uma 

clínica afinada com a existência precisa entender que “dar-se conta de um problema novo 

ou do recrudescer de um problema antigo é, por sua vez, dar-se conta de uma nova tarefa 

para o espírito, da necessidade de se procurar uma nova solução” (ORTEGA Y GASSET, 

s/d, p. 5). E espírito, aqui, “significa precisamente a serenidade que nos faz, em meio ao 

torvelinho vital da multidão de desejos fragmentados, de amarguras, de exultações, 

manter uma direção, um sentido que orienta e qualifica toda essa turbulência” (p. 7). Este 

sentido e direção que qualifica o acontecimento são, precisamente, o fundamento, a 

passagem à qual a clínica sempre pode voltar, como tentamos desenvolver.  

Isso nos leva a uma última questão que nos mobilizou neste percurso de tentar 

caracterizar um pensamento clínico como sustento da relação psicológica. Queremos 

considerá-la, ainda que brevemente: o pensamento clínico que desenvolvemos pode, de 

algum modo, ser ensinado ou compartilhado? Seria possível ensinar esta forma de pensar a 

clínica psicológica a estudantes ou psicólogos que queiram aprender esse modo de se 

articular com a clínica e que não estejam buscando um conjunto de determinações prévias 

sobre o que o homem é ou sobre o que deve ou não ser feito na situação clínica? Mais uma 

vez, recorremos a Ortega y Gasset (s/d), quando ele diz: “Dia a dia cresce em mim a suspeita 

de que nada do que realmente mereça ser aprendido possa, de fato, ser ensinado”. 



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  155 

Consideramos que o autor está, com suas palavras, reafirmando o que tentamos desenvolver 

no trabalho: a tarefa clínica, assim como a tarefa de viver, implica aprender a separar o que 

importa daquilo que não é importante; aprender a demorar-se na direção que fortalece o 

fundamento. Esta serenidade, esta possibilidade de sustentar uma direção orientadora no 

meio do torvelinho que é a vida, não pode ser ensinada, apenas contaminada.   

Conforme tentamos mostrar, a situação clínica, ao se constituir em um diálogo 

participativo, precisa mais do que um modus operandi, exigindo dos envolvidos uma 

disponibilidade e uma afinação que se demore no presente, no acontecimento buscando, 

aí, suporte para a edificação da própria relação clínica.  Ao não se constituir a partir de 

um acúmulo de saber, é preciso entregar-se, a cada vez, à realização de uma possibilidade, 

aquela aberta pela situação em questão e que, num tempo longo e em diferença mínima 

(JUSTO, 2009), sustenta a possibilidade da conversão e edificação. Aquilo que 

Constantin Constantius (KIERKEGAARD, 2009) desenvolve como repetição para 

adiante. Assim, esperamos que as reflexões levantadas neste estudo possam servir de 

suporte para aquele que quer ser contaminado por esta possibilidade. Citando, novamente, 

Ortega e Gasset (s/d): “contentar-me-ia em andar ao lado de almas mais acomodadas que 

a minha e introduzir-lhes fermentos de dúvida, ambição e esperança”.  

 

Agradecimentos 

A autora agradece à FAPERJ pela bolsa de pós-doutoramento que possibilitou 

esta pesquisa. 

 

Referências  

FEIJOO, Ana Maria Lopez Calvo de. Existência & Psicoterapia: da psicologia sem objeto 
ao saber-fazer na clínica psicológica existencial. Rio de Janeiro: IFEN, 2017. 

FERRO, Nuno, & CARVALHO, Mário Jorge de. “Notas e Posfácio”. Em 
KIERKEGAARD,  Søren Aaybe. Adquirir a sua alma na paciência. Lisboa: Assírio & 
Alvim, 2007, pp. 37-316. 

FERRO, Nuno. (2012). Estudos sobre Kierkegaard. São Paulo: LiberArs. 

FOGEL, Gilvan. Homem, Realidade, Interpretação. Rio de Janeiro: Mauad X, 2015. 

HEIDEGGER, Martin. Seminários de Zollikon. (M. Boss, Ed., G. Arnhold, & M. d. 
Prado, Trads.) São Paulo; Petrópolis, SP; RJ: EDUC; Vozes, 2001. 

HOUAIS, Antônio. Dicionário online, s/d. Disponível em https://houaiss.uol.com.br/. 
Acesso em 16 de outubro de 2018.  

https://houaiss.uol.com.br/


Myriam Moreira Protasio 

156  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019 

JUSTO, José Miranda. “Introdução”. Em KIERKEGAARD, Søren Aaybe, A Repetição: 
Um ensaio de Psicologia Experimental (pp. 9-25). Lisboa: Relógio D'Água, 2009. 

JUSTO, José Miranda. "From a Differentiation in Times to the Earnestness of Existence". 
Em JUSTO, José Miranda.  & SOUSA, Elisabete Marques de. Kierkegaard in Lisbon: 
Contemporary Readings of Repetition, Fear and Trembling, Philosophical Fragmentes 
and the 1843 and 1844 Upbuilding Discourses (pp. 57-65). Lisboa: Centro de Filosofia 
da Universidade de Lisboa, 2012. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe.  Søren Kierkegaard's Journals and Papers (Vols. 
Volume 1, A-E.). (H. H. Hong, Trad.) Bloomington and London: Indiana University 
Press, 1967. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe.  Ponto de vista explicativo da minha obra como escritor. 
(J. Gama, Trad.) Lisboa, Portugal: Edições 70, 1986. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O conceito de Ironia. (Á. L. Valls, Trad.) Petrópolis: 
Vozes, 1991. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe.  As obras do amor. (Á. L. Valls, Trad.) Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2005. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Adquirir sua alma em paciência dos Quatro discursos 
edificantes . (N. F. Carvalho, Trad.) Lisboa, Portugal: Assírio & Alvim, 2007. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. A Repetição. (J. M. Justo, Trad.) Lisboa: Relógio 
D'Água, 2009. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O Conceito de Angústia. (Á. L. Valls, Trad.) Petrópolis 
- São Paulo, RJ - SP: Vozes - Editora Universitária São Francisco, 2010. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. O desespero humano. (A. C. Monteiro, Trad.) São 
Paulo, SP, Brasil: Editora Unesp, 2010a. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Para un examen de sí mismo recomendado a este 
tiempo. (A. R. Albertsen, & colaboradores, Trads.) Madrid: Trotta, 2011. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Migalhas Filosóficas. (J. M. Justo, Trad.) Lisboa: 
Relógio D'Agua Editores, 2012. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Pós-Escrito às Migalhas Filosóficas vol. I. (Á. L. Valls, 
Trad.) Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe. Pós-Escrito às Migalhas Filosóficas vol. II. (Á. L. Valls, 
Trad.) Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

PROTASIO, Myriam Moreira. O si mesmo e as personificações da existência finita. Rio 
de Janeiro: IFEN, 2015 

PROTASIO, Myriam Moreira. Kierkegaard e a Psicologia do Possível. Pubicação do 
Laboratório de Estudos em Fenomenologia Existencial e Prática em Psicologia, IP-USP. 
Rio de Janeiro: IFEN (no prelo), 2018.  



Possibilidade e edificação na constituição de um pensamento clínico em Psicologia 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 139-157, jan./abr. 2019  157 

NORDENTOFT, Kresten. Kierkegaard’s Psychology. (Bruce H. Kirmmse, trad.) Eugene, 
Oregon: WIPF & STOCK, 2009.  

ORTEGA E GASSET. Pedagogia da contaminação, 1917/s/d. Disponível em 
https://www.ime.usp.br/~pleite/pub/artigos/ortega/pedagogia.pdf – Consulta em abril de 
2018.  

SOUSA, Elisabete Marques de. “Introdução - O salto para a eternidade”. Em S. 
Kierkegaard, Temor e tremor (pp. 9-38). Lisboa: Relógio D´Água, 2009 

Recebido em: 1 de agosto de 2018 

Aceito em: 8 de agosto de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019. 

FORMAS DO VAZIO: O TRANSTORNO DE PERSONALIDADE BODERLINE 

EM UMA INTERPRETAÇÃO FENOMENOLÓGICO HERMENÊUTICA 

Paulo Victor Rodrigues da Costa* 

Resumo 

O presente artigo tem em vista pensar o Transtorno de Personalidade Borderline pelo viés 

fenomenológico-hermenêutico. Tal modelo de questionamento surge de forma explícita com o 

filósofo Martin Heidegger de modo que seu pensamento torna essencial a relação entre 

fenomenologia e hermenêutica. A partir de então surge a possibilidade de um reposicionamento em 

relação ao que se chama de doença mental: evita-se uma interpretação solipsista e entra em cena 

uma interpretação histórica de determinados transtornos mentais, que no presente escrito se fixa 

no Transtorno de Personalidade Borderline. Desta forma, o artigo evoca a necessidade de 

retomada do gesto hermenêutico mais básico de posicionamento dos fenômenos em geral – e do 

Transtorno de Personalidade Borderline em particular – a uma semântica prévia que o constitui. 

Palavras-chave: Martin Heidegger; Clínica fenomenológica; Transtorno de Personalidade 

Borderline. 

SHAPES OF VOID: THE BODERLINE PERSONALITY DISORDER IN A 

HERMENEUTIC PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATION 

Abstract 

The present article intends to think the Borderline Personality Disorder from a 

phenomenological-hermeneutic method. Such a questioning methodology arises explicitly with 

the philosopher Martin Heidegger so that his thought makes essential the relation between 

phenomenology and hermeneutics. From this thought and method, the possibility of a 

repositioning in relation to what is called mental illness arises: a solipsist interpretation is 

avoided and a historical interpretation of certain mental disorders comes into play, which in the 

present writing is fixed in the Borderline Personality Disorder. Thus, the article evokes the need 

to retake the most basic hermeneutical gesture of positioning phenomena in general - and the 

Borderline Personality Disorder in particular - to a previous semantics that constitutes it. 

Keywords: Martin Heidegger; Phenomenological clinic; Borderline Personality Disorder. 

                                                 
* Psicólogo. Doutorando do Instituto de Filosofia da Universidade Federal do Rio de Janeiro – IFCS-UFRJ. 
Professor do curso de Psicologia da Faculdade Maria Thereza e da Universidade Estácio de Sá. Professor 
do Instituto de Psicologia Fenomenológico-Existencial do Rio de Janeiro - IFEN. Endereço Institucional: 
R. Barão de Pirassinunga, 62 - Tijuca, Rio de Janeiro - RJ, 20521-170. E-mail: pvrcosta@gmail.com 

mailto:pvrcosta@gmail.com


Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  159 

Introdução 

O presente texto opera a partir de um modo de compreensão fenomenológico-

hermenêutico para os chamados transtornos mentais, em particular ao Transtorno de 

Personalidade Borderline (TPB). O texto se desdobra em meio a uma visada que insere 

tal transtorno no horizonte metodológico de questionamento acima citado. Nesse ponto, 

é preciso realçar a importância de um acréscimo hermenêutico ao gesto fenomenológico 

de descrição por conta de um paulatino desvio da postura descritiva como radical 

abstenção de hipóteses sobre o fenômeno – tal qual preconizara Husserl –  na direção de 

uma postura descritiva que intenta fomentar dados e itens que preenchem critérios 

nosológicos de manuais diagnósticos. O acréscimo hermenêutico à fenomenologia e, por 

conseguinte, à inserção da escuta clínica, torna-se fundamental para as práticas clínicas 

atuais, seja no âmbito da psicologia ou da psiquiatria, bem como em relação à pesquisa 

acadêmica na tentativa de compreender os fenômenos relacionados ao sofrimento 

humano em seu dar-se no mundo contemporâneo. Tal gesto abre outra possibilidade de 

compreensão acerca do lugar do sofrimento humano no mundo contemporâneo, para além 

do acento no indivíduo como exemplar isolado de determinada comorbidade mental, 

dando voz à relação fenomenológico-hermenêutica de constituição dos transtornos 

mentais. A escuta clínica que se oriente pelo rigor fenomenológico descritivo precisa 

lançar vista em relação ao próprio horizonte em meio ao qual essa mesma pretensão 

descritiva surge de modo a não ficar retido em pretensões alheias ao rigor da própria 

descrição. Essa clareza descritiva tem como importante a aliada a hermenêutica.  

Não é novidade a tentativa, no âmbito das ciências humanas, de busca por um 

modus operandi que marque suficiente diferença em relação às ciências naturais, no que 

tange tanto a uma linha de atuação clínica e quanto a um modo de compreensão teórico-

analítico. Em sentido lato, tal necessidade de diferenciação surge de forma mais clara e 

explícita com o pensamento hermenêutico de Wilhelm Dilthey. O mesmo, ao se deparar 

em meados do século XIX, com o predomínio avassalador do método positivista de 

investigação, buscou marcar a diferença antropológica que resguarda o lugar do 

fenômeno humano como às últimas consequências avesso a tal modelo desvivificante de 

entendimento. Dilthey assim o considerava desvivificante na medida em que identificara 

no modelo positivista uma tentativa de retirar as vivências humanas de sua rede 

significativa histórica mais imediata, na direção de sua superação por meio da atividade 

racional de elaboração de hipóteses explicativas, cujo objetivo nada mais seria o de 



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

160  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

suspensão atemporal dos achados científicos. É contra um modo artificial de entender o 

ser humano que Dilthey se volta. Nesse sentido, afirma que “nas veias do sujeito 

cognoscente, que foi construído por Locke, Hume e Kant, não corre sangue de real, mas 

o suco diluído da razão como uma mera atividade de pensamento” (2010, p. 06). Com 

isso, Dilthey quer dizer que não é possível, de uma vez por todas, enquadrar o fenômeno 

humano em conceptualidades abstratas com pretensões de atemporalidade, de modo que 

a filosofia tradicional – na citação acima representada pelas figuras de Locke, Hume e 

Kant – finda por lançar as bases conceituais daquilo que no século de produção diltheiano 

(século XIX) surge paradigmaticamente como modelo científico. Essa característica da 

filosofia tradicional, e da ciência enquanto tal, é chamada de hipostasia. Tal termo acena 

para a pretensão de suspensão teórica em relação ao horizonte do qual determinado 

fenômeno é extraído. O modelo metodológico científico, com isso, pressupõe a retirada 

dos fenômenos em geral de sua rede semântica viva mais imediata e aponta na direção da 

neutralização dessa semântica mesma em nome da elaboração de hipóteses explicativas 

independentes e universais. O ponto é que, como será visto adiante, Dilthey afirma de 

forma bastante consistente o vínculo da vivência humana com a contigencialidade 

histórica, de modo que qualquer pretensão de ahistoricidade do pensamento resulta em 

desmesura no que tange a esse caráter hermenêutico da existência humana. Dessa forma, 

Dilthey surge como primeira figura a ser trabalhada no presente artigo. Seu pensamento 

surge como espécie de solo filosófico básico no que se refere à tentativa de uma 

construção metodológica em ciências humanas1. A necessidade de cisão metodológica 

entre ciências humanas e ciências naturais, proposta por Dilthey, reverbera 

importantemente na psicologia e na psiquiatria como tentativa de construção de um 

modelo clínico em meio ao desenvolvimento da psiquiatria existencial, da daseinsanálise 

e de uma escuta fenomenológica de uma forma mais ampla. Portanto, será primeiramente 

em diálogo com Dilthey que o presente texto terá seu início. Posteriormente, será indicado 

como Boss se apropria de elementos de Dilthey para pensar os transtornos do tédio. Boss 

identifica na neurose do tédio um fenômeno crescente no mundo contemporâneo e que a 

ada vez se torna mais identificável como queixa clínica e evidente como transtorno 

existencial. A partir dessa indicação de Boss, portanto, é preciso tomar como norte a 

                                                 
1 A importância de Dilthey precisa ser reforçada ao longo do artigo, uma vez que seus esforços repercutem 
posteriormente em numerosos trabalhos de nomes como Karl Jaspers, Thomas Szaz, Medard Boss, Eugéne 
Minkowski, Ludwig Binswanger, Martin Heidegger etc., e, no entanto, muito raramente surge lembrado 
como autor fundamental para o caminho de tais pensadores e para o desenvolvimento das ciências humanas. 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  161 

discussão ontológica heideggeriana para consumar uma leitura fenomenológico-

hermenêutica do transtorno do tédio. Por fim, será tentado um gesto de compreensão por 

meio da articulação dessa leitura fenomenológico-hermenêutica do tédio com o TPB. 

 

A hermenêutica diltheiana como princípio metodológico fundamental 

para uma escuta fenomenológica de rigor 

 A hermenêutica tradicional remonta sua origem à necessidade de interpretação de 

escrituras sagradas e a um método de leitura que tornasse possível extrair dessa leitura 

mesma o seu sentido preciso. Hermenêutica é uma transliteração do verbo grego 

hermeneuein, que significa expressar em voz alta; explicar; interpretar; traduzir 

(CUNHA, 2010, p. 335). Costuma-se relacionar etimologicamente essa palavra ao deus 

grego Hermes – deus responsável pelo transporte dos desejos e ordens divinas para os 

homens. O que está em questão na hermenêutica é a possibilidade de ir ao encontro 

interpretativo e compreensivo de uma fala ou discurso.  

O modo como Dilthey compreenderá a hermenêutica tem mais a ver com o caráter 

conjuntural e histórico das vivências humanas, do que propriamente com a tarefa de 

interpretação textual. A partir de uma releitura da hermenêutica de seu ex-professor 

Schleiermacher, Dilthey fornece novas bases para o entendimento dos horizontes 

históricos na constituição das vivências e, por consequência, do conhecimento. Esse é o 

escopo no qual Dilthey delimita seu pensamento: entender a relação entre vivência e 

história de modo que a história não seja algo como uma presa capturada pela razão, mas 

que desempenhe papel constituidor nesse processo racional mesmo. Dilthey quer 

entender como se dá a relação entre o todo de um âmbito hermenêutico histórico com a 

vivência singular em sua estruturação interna, ou seja, como se dá a ligação entre vivência 

imediata com o todo da história, de modo que se possa compreender como o 

conhecimento se dá nesse jogo. Como foi dito, o intuito final, é o de poder pensar o grande 

problema que se abre com isso: como reunir conhecimento e história.  

O ponto de partida de minha obra é a suma conceitual das pesquisas que se 
embrenham no homem, na história e na sociedade. Não parto de um objeto, de 
uma realidade efetiva histórico-social-humana e de uma relação com esse 
objeto. Essas são abstrações conceituais, que em seu lugar são necessárias; e, 
em verdade, essa realidade efetiva é apenas um conceito ideal, que designa uma 
meta do conhecimento, uma meta que nunca pode ser totalmente alcançada. O 
elemento factual, que é dado como base de toda teoria, é composto por trabalhos 
intelectuais que surgiram a partir da finalidade de conhecer o homem, a história, 
a sociedade ou as relações desses fatores entre si. Cada uma dessas teorias é 



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

162  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

condicionada pela relação de um sujeito cognoscente e de seu horizonte 
histórico com um determinado grupo de fatos, que também é igualmente 
condicionado em sua abrangência por um horizonte determinado. (DILTHEY 
apud CASANOVA, p. X, 2010) 

O que importa para Dilthey é a relação entre indivíduo e a condição abrangente 

de um determinado horizonte hermenêutico prévio que permite cada vivência enquanto 

tal. Aqui cabe relembrar que a preocupação diltheiana se refere fundamentalmente ao fato 

de o século XIX ser marcado pela atmosfera de triunfo e soberania do positivismo. 

Dilthey reconhece no estado filosófico de seu tempo o predomínio do positivismo como 

único discurso confiável. Esse triunfo não seria problemático caso Dilthey não 

reconhecesse uma característica fundamental do positivismo: a mutilação da realidade 

histórica. O positivismo é marca de um movimento de fragmentação do todo 

hermenêutico, que desconsidera de forma a priori qualquer tentativa de pergunta pelo 

todo, dando-se por satisfeito a circunscrever com exatidão apenas regiões específicas de 

análise. Não apenas o positivismo se caracteriza pela veia fragmentária como também 

pela submissão do homem aos conceitos e métodos das ciências naturais, advindos desse 

mesmo movimento de fragmentação que passa a orientar qualquer investida teórica sobre 

o homem. Desse modo, Dilthey reconhece a necessidade de delimitar dois modos 

específicos de ciências, de tal modo que se possa resguardar o âmbito da vivência da 

investida fragmentária e reducionista do positivismo, são elas, as ciências naturais e as 

ciências humanas. Como fica dito no trecho abaixo: 

A oposição diltheiana ao domínio do naturalismo imperante em seu tempo 
espelha uma necessidade mais profunda de justificar a força independente da 
realidade do mundo espiritual para a formação do pensamento filosófico. 
Reconhecer a essência das ciências do espírito significa, então, o mesmo que 
definir os seus limites ante as ciências da natureza e, consequentemente, não 
aceitar uma simples submissão das ciências do espírito aos métodos próprios 
das ciências naturais (AMARAL, 1994, p. 12). 

O que se entende a partir daí é justamente o fato de que Dilthey reconhece a 

necessidade de fundamentar com clareza qual é o papel de seu pensamento: o de delimitar 

os contornos de diferença entre uma ciência que resguarda o modo de ser das vivências 

em geral e outra que se volte especificamente para o estudo dos demais entes não 

antropológicos. Nesse sentido, a cisão entre ciências humanas e ciências naturais é 

fundamental na medida em que resguarda o modo próprio como o homem se encontra 

indissoluvelmente ligado à sua circunstância histórica, no que tange a sua concreção 

hermenêutica. É contra um modo asséptico de entender as vivências humanas que Dilthey 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  163 

se volta. A diferença básica entre os dois modos de ciência que Dilthey propõe, tem a ver 

com o fato de as ciências do espírito necessariamente partirem da compreensão de uma 

rede significativa prévia que orienta as práticas e comportamentos humanos em geral, 

enquanto as ciências da natureza se estruturam a partir do princípio de retirar de seus 

objetos de estudo qualquer elemento histórico que “contamine” a pretensão científica no 

seu projeto de construção de hipóteses explicativas consistentes. As ciências naturais 

postulam relações causais específicas entre os fenômenos de modo que se construa, a 

partir dessas postulações, modelos explicativos que, por mais que se assumam 

hipotéticos, têm pretensão da ahistoricidade. Esse nexo histórico é justamente o que se 

encontra ignorado pela pretensão positivista de construção de modelos explicativos. Uma 

vez que a vida do espírito se concretiza por meio de sua semântica histórica, o modo de 

lida de sua ciência correspondente deve se dar ao modo da compreensão, já que é tarefa 

das ciências humanas reconstruir a base semântica comum a partir da qual se mostram os 

fenômenos em geral. Na mesma medida, uma vez que os objetos das ciências naturais 

precisam ser suspensos de tal dinâmica histórica para serem válidos enquanto objetos 

científicos, eles se estabelecem no âmbito da explicação. Dilthey não diz com isso que o 

cientista em seu labor, magicamente, suspende o elemento histórico e de fato se encontra 

para além de sua semântica hermenêutica mais imediata, mas indica uma necessária 

desconsideração inicial dessa pertença original para que o intuito positivista opere 

regularmente. Na construção dessas duas ciências, portanto, é necessário que se respeite 

o modo como cada uma delas acessa seu objeto de estudo: compreensão para a vivência 

humana e explicação para os demais entes. 

Para Dilthey, a vida se desenrola em meio aos fatos históricos vivenciados por uma 

subjetividade psíquica que acessa por meio de si essa semântica histórica mesma2. É a partir 

da vivência psíquica imediata que o todo histórico se estrutura e se organiza. Por isso, 

Dilthey identificou a psicologia como ciência específica que fornece a fundamentação 

necessária para balizar a relação entre subjetividade e o todo da organização histórica. Seria 

pela psicologia que uma postura reunidora do todo se tornaria possível, diz Dilthey: “É nas 

unidades vitais, nos indivíduos psicofísicos, que a análise encontra os elementos a partir 

dos quais a sociedade e a história se constroem, e o estudo dessas unidades vitais constitui 

o grupo na maioria das vezes fundamental de ciências do espírito”. (2010, p. 42) 

                                                 
2 O modo como Dilthey ainda permanece preso a ideia de subjetividade é suplantada pelo pensamento 
fenomenológico-hermenêutico heideggeriano, que será mais adiante desenvolvido. 



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

164  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

Como é de se imaginar, não é qualquer tipo de psicologia que Dilthey se refere 

aqui. Dilthey se refere a dois tipos de ciências psicológicas: descritiva e explicativa. 

Enquanto esta se caracteriza pelo modelo das ciências naturais para estabelecer o 

conhecimento acerca do seu objeto, aquela diz respeito a uma psicologia que tenta 

reconstruir as bases históricas vivas que compõem a experiência imediata. Ele rejeita a 

psicologia em gênese no seu tempo como apenas mais um modelo de inspiração 

positivista, a qual recorreria a um sistema de hipóteses análogo ao das ciências naturais. 

Dilthey diz que “o objeto da psicologia [explicativa] é sempre apenas o indivíduo, que é 

isolado do contexto vital da realidade efetiva histórico-social, por meio de um processo 

de abstração” (ibid., p. 44), de tal modo que “de fato, as psicologias explicativas se 

baseiam em uma transposição evidente daquilo que vale em relação à percepção exterior 

do objeto científico para a percepção interior da vivência humana” (2011, p. 101). O que 

Dilthey quer dizer com isso é que, por meio de uma incompreensão do modo mesmo 

como a vivência humana se dá – como vínculo psíquico com o nexo histórico – ocorre o 

equívoco de tomá-la como um elemento natural suspenso de toda semântica epocal. Isso 

seria por si só um crasso erro, pois “a psicologia não pode ser desenvolvida como 

apresentação de um indivíduo desprendido da linhagem histórica da sociedade” (2010, p. 

45). Em função disso, para pensar e ser fiel a um determinado modo de lidar com o 

homem em sua figura total seria preciso reconsiderar o modo como se entende a sua 

disciplina de base, mais fundamental: a psicologia. Uma nova psicologia tem como objeto 

o posicionamento particular psíquico como expressão de um todo a partir do qual as 

unidades vivas psicofísicas interagem, reconstruindo por meio daí a “totalidade 

maravilhosamente entrelaçada que são a história e a sociedade” (2011, p. 25). Em relação 

a necessidade dessa psicologia descritiva Dilthey é lapidar: 

A psicologia só está em condições de resolver as tarefas de uma ciência 
fundamental, uma vez que ela se mantém nos limites de uma ciência descritiva 
que constata fatos e uniformidades nos fatos, distinguindo simplesmente de si, 
em contrapartida, a psicologia explicativa, que procura tornar todo o conjunto 
da vida espiritual derivável de certas hipóteses. [...] O resultado para o contexto 
da presente exposição é o seguinte: a mais simples descoberta que a análise da 
realidade efetiva histórico-social consegue alcançar se encontra na psicologia. 
(2010, p. 47). 

Cabe lembrar que a psicologia aqui indicada por Dilthey se refere amplamente a 

toda investida em torno da questão das vivências subjetivas e do modo de compreendê-las 

descritivamente. Aquilo que essa psicologia deve investigar aponta para um movimento 

pendular que leva da experiência vivencial mais imediata dos indivíduos psicofísicos para 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  165 

o campo de nexo estruturador a partir do qual tais vivências se tornam possíveis. Esse é um 

novo modo de se entender o chamado círculo hermenêutico indicado previamente por 

Schleiermacher: se antes – por meio da hermenêutica schleiermacheriana – uma expressão 

verbal se relacionava com o todo da obra, agora a vivência subjetiva reconstrói uma rede 

semântica histórica por meio da qual essa subjetividade mesma se dá, e que em vivenciando 

um tal nexo histórico é capaz de compreendê-lo. O modo como Dilthey revisita a noção de 

círculo hermenêutico, vinculando-o agora à vivência concreta, resulta em consequências 

importantes. Tal ideia abala fortemente a pretensão de um acesso asséptico da consciência 

em relação aos seus conteúdos, uma vez que não se torna mais possível desconsiderar o 

solo semântico do qual toda vivência tira o seu sustento. Agora não é mais possível 

desconsiderar o papel do horizonte hermenêutico na constituição das vivências. Toda ação 

e drama humano começa em meio a um vivenciar fluido e contingencial, que deixam por 

conta disso marcas indeléveis no como de suas manifestações. Dilthey propõe um modo de 

se pensar as ciências humanas que não desconsidera o chamado mundo da vida que 

constitui toda e qualquer atividade humana. Existir é sempre uma ação ligada a conjuntura 

e contextos específicos. Tentar retirar a vivência humana desse berço vivo é como tentar 

separar a onda do mar: uma tarefa inimaginável, impossível. 

Psiquiatria existencial e daseinsanálise: da neurose do tédio em Medard 

Boss à indicação ontológica heideggeriana 

O projeto de rearticular a psiquiatria e psicologia clínica de maneira fiel ao modo 

de ser hermenêutico do homem, fugindo do modelo explicativo fundamentado nas 

ciências naturais vem sendo pensado desde a década de 1940. Ludwig Binswanger, na 

sua intranquilidade frente à redução dos transtornos psíquicos ao biológico, pensou as 

experiências da loucura em outras bases que não as biológicas. Para tanto, o psiquiatra 

decidiu primeiramente buscar na psicanálise uma saída para a psiquiatria biologizante. 

Em um segundo momento, procura a fenomenologia para sair da perspectiva 

psicologizante e, por fim, a fenomenologia-hermenêutica de Heidegger. É por meio dele 

que começa a ganhar corpo a investida renovadora da daseinsanálise: sai de cena os 

modelos explicativos biológico-naturais e entra em cena o caráter de ser-no-mundo do 

Dasein, o que sempre quer dizer, também, o seu caráter fundamentalmente hermenêutico. 

Na ontologia fundamental heideggeriana, mais especificamente em Ser e tempo, 

Binswanger encontra nas noções de projeto, cuidado e horizonte histórico os elementos 

necessários para que pudesse repensar as concepções até então vigente de doença mental. 



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

166  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

Após sofrer severas críticas de Heidegger no que tange à relação entre cuidado (Sorge) e 

amor, Binswanger, então, embora iniciador do que ele denominou daseinsanálise, 

decidiu-se por abandonar o projeto de uma daseinsanálise psiquiátrica e retomou a 

psiquiatria antropológica com base restrita na fenomenologia de Husserl. 

Posteriormente, com os esforços de Medard Boss, houve o desenvolvimento de   

seminários com o próprio Heidegger e psiquiatras pelo período de dez anos – tais 

seminários foram chamados de Seminários de Zöllikon. Com isso, Boss retomou a 

daseinsanálise em estreito diálogo com Ser e tempo, tentando de maneira mais fiel quanto 

possível uma apropriação do pensamento heideggeriano por parte do saber psiquiátrico. 

Tendo como ponto de partida a concepção heideggeriana, Boss se preocupa em enfrentar 

seus problemas fundamentais, buscando alternativas para o homem atual em relação às 

amarras do pensamento naturalista e tecnocrata, cujo intuito básico é o de esgotar em 

linguagem científica os fenômenos humanos em geral. 

Heidegger apresentou a Boss a possibilidade de pensar fenomenológica e 

hermeneuticamente de forma conjunta, de modo que não se pudesse mais cindir 

fenomenologia de hermenêutica. Tal indicação permitiu ao psiquiatra suíço rever os 

fundamentos epistemológicos de sua análise clínica, concluído que as psicoterapias 

vigentes eram debitárias das ciências naturais. Boss (1988) então pensa a sua daseinsanálise 

como um pôr-se frente ao ser humano de modo a iluminá-lo por meio das características 

próprias a sua época. No prefácio de Angústia, culpa e libertação (ibid.), descreve tudo, 

que segundo ele, ameaça o ser humano: “Pois o relacionamento fundamental do homem 

frente aos fatos de seu mundo, como frente a si mesmo e a seus próximos está gravemente 

enfermo” (Ibid., p.7). E completa: “Heidegger demonstrou a realização do salto necessário 

que conduz o homem a um relacionamento inteiramente novo” (Ibid., p.8).  

É possível acompanhar Boss na tentativa de trazer para a sua daseinsanálise 

contribuições do pensamento heideggeriano para além de Ser e tempo. Logo, o estudioso 

suíço abandona a concepção de eu, consciência e sujeito próprios à filosofia da 

subjetividade e passa a considerar o Dasein em sua estrutura fundamental de ser-no-

mundo, tal como desenvolvido em Ser e tempo. Junto a esses temas traz as disposições 

afetivas fundamentais da angústia e do tédio para o interior de sua teoria e prática clínica. 

Com isso, Boss mostra claramente que sua daseinsanálise leva em conta o tédio 

tematizado por Heidegger em Os conceitos fundamentais da metafísica (2003). Em 

Angústia, culpa e libertação, Boss referiu-se à neurose do tédio como a perda de todo e 

qualquer enraizamento: “Por isso o tédio que reina na existência dos atuais neuróticos, 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  167 

frequentemente encobre o seu próprio sentido utilizando-se do ruído dominante das 

atividades ininterruptas, diurnas e noturnas, ou do embotamento das mais diversas drogas 

e tranquilizantes” (Ibid., p.17). Ele afirma ainda que as enfermidades psíquicas oriundas 

da angústia e da culpa tendem a dar lugar às neuroses do tédio: “Em todo caso, o número 

crescente daqueles doentes que só sabem se queixar de insensatez vazia e tediosa de suas 

existências, não deixa mais dúvida em nenhum médico psiquiatra de que o quadro 

patológico, que poderia ser chamado de neurose do tédio, ou neurose do vazio, é a forma 

de neurose do futuro imediato” (Ibid., p.17). 

Ainda em Angústia, culpa e libertação, Boss referiu-se à neurose do tédio como 

a perda de todo e qualquer enraizamento: “Por isso o tédio que reina na existência dos 

atuais neuróticos, frequentemente encobre o seu próprio sentido utilizando-se do ruído 

dominante das atividades ininterruptas, diurnas e noturnas, ou do embotamento das mais 

diversas drogas e tranquilizantes” (Ibid., p.17). Afirma ainda que as enfermidades 

psíquicas oriundas da angústia e da culpa tendem a dar lugar às neuroses do tédio: “Em 

todo caso, o número crescente daqueles doentes que só sabem se queixar de insensatez 

vazia e tediosa de suas existências, não deixa mais dúvida em nenhum médico psiquiatra 

de que o quadro patológico, que poderia ser chamado de neurose do tédio, ou neurose do 

vazio, é a forma de neurose do futuro imediato” (Ibid., p.17). 

O ponto é que a temática do tédio desenvolvida por Medard Boss em Angústia, 

culpa e libertação carece de uma consideração mais detida acerca do questionamento 

ontológico de base que sustenta suas afirmações. É por meio de Heidegger que essa 

tonalidade afetiva ganha contornos paradigmáticos no mundo contemporâneo, de modo 

que seja possível marcar relações posteriores entre tédio, horizonte hermenêutico e TPB.  

No centro do pensamento heideggeriano reside a relação co-originária entre ser-aí 

e mundo. O ser-aí não é algo por si subsistente e que, a partir de uma sede, se relaciona com 

o mundo enquanto um espaço já concebido em sua presença. Mundo se dá como o próprio 

horizonte de constituição da existência, de modo que não é possível propor a separação de 

algo que jamais se configurou como uma soma de elementos distintos: ser-aí é radicalmente 

abertura de mundo. Por consequência, o que fica explícito é que o ser-aí não está “no3” 

mundo como um item dentro de um espaço determinado – como um peixe dentro do 

aquário, “no” mundo significa pertencer, morar, habitar. Deste modo, o ser-aí já sempre foi 

                                                 
3 O uso de aspas neste termo ao longo do texto se refere à necessidade de indicar que o sentido de “no” não 
indica uma pertença do ser-aí a uma espacialidade meramente empírica com o mundo, mas como abertura 
constitutiva originária.  



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

168  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

pertencente ao mundo em sua mundanidade, de modo que o ser-aí se configura de forma 

lapidar e essencial como abertura: “[...] ser-no-mundo não é uma “propriedade” que o ser-

aí às vezes apresenta e outras não, como se pudesse ser igualmente com ela ou sem ela. O 

homem não ‘é’ no sentido de ser e, além disso, ter uma relação com o mundo, o qual por 

vezes lhe viesse a ser acrescentado”. (HEIDEGGER, 1988, p. 95-96). 

O ser-aí não é algo por si subsistente e que, a partir daí, se relaciona com o mundo 

enquanto um espaço já concebido em sua presença. Mundo se dá como o próprio 

horizonte de constituição da existência, de modo que não é possível propor a separação 

de algo que jamais se configurou como uma soma de elementos distintos: ser-aí é 

radicalmente abertura de mundo. Por consequência, o que fica explícito é que o ser-aí não 

está “no” mundo como um item dentro de um espaço determinado – como um peixe 

dentro do aquário, por exemplo –, “no” mundo significa pertencer, morar, habitar.  

Com o ser-em não se pode pensar em algo simplesmente dado de uma coisa 
corporal “dentro” de um ente simplesmente dado. O ser-em não pode indicar 
que uma coisa simplesmente dada está, espacialmente, “dentro da outra” 
porque, em sua origem, o “em” não significa de forma alguma uma relação 
espacial desta espécie; “em” deriva de innan-, morar, habitar, deter-se; “an” 
significa: estou acostumado a, habituado a, familiarizado com; possui o 
significado de colo, no sentido de hábito (HEIDEGGER, 1988, p. 92). 

Ser-no-mundo diz primordialmente acerca de uma permissão de habitar, de atuar e 

de performance do ser-aí “em” um mundo que ele mesmo é. Mundo permite ao ser-aí o 

exercício fático de si como existência concreta e não como uma abstração fantasmática. Por 

despontar como âmbito de facticidade da existência, mundo se dá como abertura que 

sustenta toda relação possível. Ao se dar ao modo da abertura de mundo o ser-aí 

necessariamente acontece como relação com aquilo que surge nessa abertura mesma que 

ele [ser-aí] é. Esse modo inovador de compreensão do modo de ser do ser aí traz a 

necessidade de se pensar como mundo se dá como mundo, isto é, como a abertura de mundo 

que todo ser-aí é, se abre enquanto tal. É nesse escopo surge a necessidade de se pensar as 

tonalidades afetivas. A noção de tonalidade afetiva no interior do texto heideggeriano 

remonta a Ser e Tempo na medida em que desenvolve a ideia de disposição (Befindlichkeit). 

A noção de disposição traz à tona o significado de que ontologicamente toda 

abertura de mundo se articula a algum tom do como dessa abertura mesma. Abertura de 

mundo para Heidegger não se configura como algo abstrato que se dá como numa espécie 

de sonho. Abertura de mundo significa que faticamente o ser-aí precisa lidar e se 

relacionar com aquilo que mundo abre como relação. A própria abertura relacional que 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  169 

mundo põe necessita se dar ao modo da disposição para que todo e qualquer tipo de 

relação ôntica se dê como a relação que é, sob égide de alguma tonalidade afetiva 

específica. Disposição nesse sentido significa o modo da abertura de mundo que se realiza 

por meio do ser-aí. A partir disso, tonalidade afetiva diz respeito ao modo ôntico de acesso 

do ser-aí ao espaço que ele mesmo é. A partir da crítica à noção de subjetividade, 

Heidegger indica que o ser-aí não possui uma internalidade a partir da qual experimenta 

o mundo, ao modo da dicotomia tradicional sujeito-objeto. Tonalidade afetiva se refere 

ao modo mesmo como o ser-aí se encontra afinado com o mundo que ele mesmo é. Ela 

corresponde à vinculação fática do ser-aí com seu espaço performático, o modo concreto 

com que mundo se pronuncia na sua mostração imediata. Ao se dizer isso, supera-se a 

noção tradicional de que é apenas vez por outra que alguma tonalidade afetiva colore a 

existência. Ao invés disso, há a certeza de que as tonalidades afetivas são as próprias 

condições de possibilidade para a experiência fática de mundo.  

Além do clássico exemplo da angústia, Heidegger aponta também para a 

tonalidade afetiva do tédio como uma tonalidade mobilizadora do ser-aí enquanto tal. O 

intento heideggeriano em tematizar o tédio é o de tornar possível uma experiência 

articulada ao modo de estar-no-mundo do ser-aí contemporâneo. Heidegger chama o tédio 

de tonalidade afetiva fundamental fática. Ela é assim chamada de fática porque, ao 

contrário da angústia, ela se encontra completamente vinculada a um período histórico 

específico, isto é, ligada ao horizonte histórico contemporâneo. Seu intuito inicial é o de 

possibilitar, a partir de uma “escuta” ao tédio, o que de essencial está sendo “dito” por 

essa tonalidade fática que afina a voz ontológica do mundo contemporâneo. É nesse 

escopo que surge a temática em torno do tédio profundo. 

Tédio profundo, para Heidegger, necessariamente aponta para o acontecer 

hermenêutico de abandono da pergunta e interesse pela questão do ser. Não é escopo do 

presente texto aprofundar a questão em torno da era da técnica e do que Heidegger 

compreende por questão do ser, o ponto fundamental é visualizar o tédio com a falta de 

apelo que o real traz consigo. No mundo contemporâneo o aberto se abre como que sem 

encanto algum, surgindo apenas como espaço empírico óbvio. Longe de ser uma 

indicação episódica de situações específicas de enfado, a tonalidade afetiva do tédio 

revela-se como atmosfera do acontecimento epocal de desarticulação em relação a 

apreciação ontológica do real, que no interior da obra heideggeriana se confunde com a 

própria questão da liberdade. Na medida em que a questão ontológica, para Heidegger, 

surge como auge da experiência de liberdade, a tonalidade do tédio se instala como voz 



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

170  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

epocal do aviltamento dessa experiência mesma de plenitude. A tonalidade afetiva do 

tédio para Heidegger possui afinidade específica com a desarticulação radical do homem 

em relação ao sentido próprio de suas ações, sempre debitárias de uma experiência de si 

como livre. Retido em um roldão de eventos, vivências e afazeres, o contemporâneo se 

revela como o lugar do radical esvaziamento destes mesmos acontecimentos, com isso, o 

que se autonomiza é o circuito armado que posiciona a hegemonia do que a cada vez é 

irrelevante. Prescindindo de qualquer remissão à medida, esse processo caleidoscópico 

de momentos e vivências só faz reproduzir o vazio. Aquilo que o tédio profundo expõe é 

um estado no mínimo estranho, no qual o ser-aí é deixado completamente vazio. Em 

alemão, a expressão “tédio profundo” – tiefe Langweile – ao pé da letra significa 

“profundo momento longo” e revela que esse esvaziamento é tão arrasador que o tempo 

se faz experimentar como aquilo que não temporaliza, que não passa. Simplesmente há a 

supressão de qualquer indicação quanto a uma experiência existencial que possa ser 

encarada como sua, tudo se torna vazio no sem tempo do tédio profundo.  

A radicalidade de tal cenário abre espaço para se pensar a hermenêutica de 

determinados transtornos mentais por meio do modelo fenomenológico-hermenêutico 

heideggeriano, para além de uma interpretação fixada em manuais diagnósticos. Tal gesto 

torna-se fundamental para as ciências humanas, uma vez que abre outra possibilidade de 

compreensão acerca do lugar do sofrimento humano contemporâneo: perde espaço o 

acento no indivíduo como exemplar isolado de determinada comorbidade médica e surge 

a relação hermenêutica de constituição dos transtornos existenciais. A par disso, o 

chamado TPB que, segundo o Manual Diagnóstico e Estatístico de Transtornos Mentais 

(DSM V, 2014, p. 766), possui relação com “episódios de estresse” e “sentimentos 

crônicos de vazio” pode ser interpretado para além de uma simples personalização ou de 

uma visada naturalista em torno de sua ocorrência como doença mental. Ao endossar tal 

modo de interpretação suplanta-se rapidamente a possível relação de tal transtorno com 

o movimento constituidor epocal dos sofrimentos existenciais, o que de todo modo parece 

equivocado em relação ao modo hermenêutico de constituição das vivências humanas.  

 

Transtorno de personalidade borderline: o seu surgimento e a 

possibilidade de uma interpretação fenomenológico-hermenêutica 

Ao se tomar a definição do DSM V (2014, p. 645), a noção de transtorno de 

personalidade se caracteriza como um “padrão persistente de experiência interna” que 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  171 

desvia do índice de normalidade cultural no qual determinado indivíduo está inserido. 

Conjuntamente a essa definição se insere a compreensão de que um transtorno de 

personalidade trata, lida e se refere somente a um traço pessoal, que se estabelece em 

meio ao grau em que tal transtorno se fixa em determinada cultura. Tal modo de 

compreensão claramente desdobra o transtorno de personalidade como um acometimento 

de cunho pessoal, solipsista, sendo a sua articulação com o todo de uma cultura e 

sociedade apenas um dado para a estimativa de incidência de determinada doença mental 

individual. Haja vista o que foi desdobrado até o momento, torna-se necessário realçar o 

traço hermenêutico do TPB e o campo semântico que o constitui. Na mirada do presente 

texto, todo o caráter hermenêutico deixa de ser mero elemento de fundo para algo 

relacionado a tipos subjetivos e se insere como elemento fundamental para a compreensão 

do modo como tal transtorno se relaciona com o mundo contemporâneo. Um olhar que se 

paute pela inspiração descritiva fenomenológica deve considerar tal elemento semântico 

como fundamental para o entendimento e rigor na lida clínica, desviando do mero 

inventário de traços constitutivos do tipo clínico border.  

O diagnóstico de borderline foi introduzido na década de 1930 para rotular 

indivíduos com problemas que pareciam se situar entre a neurose e a psicose (BECK, 

2005). Daí, portanto, a ideia de border – fronteiriço –, uma vez que, seguindo seu preceito 

nosológico fundador, o borderline é alguém que se insere numa espécie de fissura 

classificatória que o coloca entre diagnósticos definidos sem plenamente se encaixar em 

nenhum deles em específico. No cerne fundador do conceito de borderline reside, 

portanto, a ideia de que o indivíduo em questão é voz de uma ausência que o tipifica como 

que por exclusão. Ele é entre conceitos bem definidos, sua nosologia traz à tona um 

radical apontamento do vazio como elemento primordial que o caracteriza. É em meio a 

esse não-lugar do borderline que uma interpretação hermenêutica do TPB se faz possível 

como a indicação de um fenômeno marcadamente histórico, contemporâneo. 

Durante a década de 1970 o diagnóstico foi inserido em sua primeira definição 

operacional, no DSM-III. A essência dessa definição se refere à instabilidade dos 

relacionamentos interpessoais, da autoimagem e dos afetos, além de acentuada 

impulsividade. Atualmente, tomando como parâmetro o DSM-V, o TPB mantém tal 

indicação como “padrão de instabilidade nas relações interpessoais, na autoimagem e nos 

afetos, com impulsividade acentuada” (2014, p. 645). Entre os seus principais critérios 

diagnósticos estão sentimentos crônicos de vazio, perturbação da identidade, 



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

172  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

ambiguidade na alternância entre extremos de idealização e desvalorização de si, 

impulsividade e instabilidade afetiva. Justamente esse modelo de classificação das 

doenças mentais delineia o mero inventariamento de características pessoais que tipificam 

determinada doença mental, tida como um acometimento de foro solipsista. Em relação 

a isso a crítica, não isenta de problemas, do psiquiatra húngaro Thomas Szasz (1979, p. 

54) se afina com o argumento do presente texto: 

Tradicionalmente, se entende a doença mental como um fenômeno à parte e 
independente do contexto social em que ocorre. As manifestações sintomáticas 
das doenças do corpo, como por exemplo a difteria ou a sífilis, são de fato 
independentes das condições sociopolíticas do país em que ocorram. Uma 
membrana diftérica é a mesma e tem o mesmo aspecto onde quer que ocorra, 
seja num paciente da Rússia Czarista ou da Inglaterra Vitoriana.  

Como a doença mental é considerada basicamente igual à doença física, é lógico 
que não se prestasse qualquer atenção às condições sociais em que a alegada 
doença ocorre. [...] A fenomenologia e sintomatologia da doença física de fato 
independe do caráter social no qual ocorre. Mas isso não é de modo algum 
verdade para a fenomenologia das chamadas doenças mentais, cujas 
manifestações dependem e variam de acordo com o caráter social onde ocorrem.   

Aquilo que Szasz indica por meio da expressão “caráter social” da doença mental, 

pode ser compreendido em uma perspectiva heideggeriana como um evento ontológico-

hermenêutico. Um fenômeno como o TPB se articula e surge como modo de abertura do 

ser-aí enquanto voz de um mundo histórico sob a égide do vazio. O tédio radicalmente se 

instala como tom do mundo contemporâneo, de modo que, numa tacada só, as diversas 

opções e ofertas cotidianas aparecem como que niveladas por um grau fundamental de 

indiferença. O desafio aqui é entender tal acontecimento não como um fato isolado e que 

determinados tipos psicológicos manifestam, mas como acontecimento que marca o 

mundo contemporâneo enquanto tal e que a fenomenologia-hermenêutica de Heidegger 

faz ver por meio de sua interpretação do tédio como horizonte de abertura que constitui 

as vivências em geral. O border agora é, em essência, voz do tempo. 

Desta forma, cinco dos nove critérios diagnósticos presentes no DSM V podem 

ser compreendidos em meio a uma outra perspectiva: sentimentos crônicos de vazio, 

perturbação da identidade, ambiguidade na alternância entre extremos de idealização e 

desvalorização de si, impulsividade e instabilidade afetiva, aparecem agora como 

vinculados a um mundo que se abre afinado pelo tédio. No tédio os entes se abrem de 

forma irônica: estão aí, mas não indicam e significam nada. Em meio a essa ironia dos 

entes, o homem contemporâneo se encontra radicalmente no âmbito do vazio, requisitado 



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  173 

de forma violenta na direção do produtivismo e da ação sem sentido pleno. Desta forma, 

é possível apreender os critérios diagnósticos da seguinte maneira: 

1) O caráter crônico desse vazio habita agora os entes, não mais o homem isolado 

em sua doença. O vazio é o do mundo dado de forma meramente empírica, que se 

abre de forma vil, banal.  

2) A perturbação identitária é a própria remissão ao sem sentido que o roldão de 

ações que se sucedem no cotidiano produtivista denota. Afinal, o ente exige uma 

lida. Lidar com o ente é vir de um de onde na direção de um para onde. Esse 

direcionamento exige a estabilidade de um projeto, que no tédio é ironicamente 

negado pelo mundo que se dá como abertura sem apelo. 

3) A ambiguidade entre extremos é a própria natureza da ironia. O ente não é, apenas 

vale conjunturalmente. O ser-aí, na medida em que não é nada por si só, mas o 

próprio sítio de acontecimento de mundo, se estabelece em meio a ambiguidade 

de valer a cada vez aquilo que determinada conjuntura indica. Desta forma, a 

distância entre os extremos é meramente episódica. A cada vez posso ser 

posicionado como imprescindível ou plenamente descartável.  

4) A impulsividade se dá como ímpeto cego na direção de alguma experiência 

consistente, que consiga romper a sensação de que todos os caminhos não levam 

a lugar nenhum: é o convite dos entes que prometem sem cumprir. A cada vez não 

se recebe o prometido pelo que se é, o que envia à necessidade de um rompante 

na direção da promessa seguinte, tão insuficiente quanto a anterior.  

5) A instabilidade afetiva se faz ver como sub tons situacionais afinados epocalmente 

pelo tédio. As diversas tonalidades cotidianas se sucedem sem eixo na medida que 

tudo vale conjunturalmente e a cada instante podem deixar de ser o que são, pois 

não possuem peso ontológico algum. Irritabilidade, ansiedade, disforia etc. são 

como a agulha de uma bússola que gira sem norte e nunca se estabiliza.  

Tais indicações, mesmo que breves, são importantes para um reposicionamento 

acerca da compreensão do fenômeno do TPB no mundo contemporâneo, de modo que 

seja possível uma retomada de todo valor hermenêutico presente no acontecimento das 

doenças mentais em geral. Se propõe o gesto de mirada em torno do TPB como evento 

de cunho hermenêutico e historicamente constituído. 

 

  



Paulo Victor Rodrigues da Costa 

174  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019 

Considerações finais 

Tendo em vista os argumentos até aqui, uma escuta fenomenológica que suplante seu 

cerne hermenêutico de constituição carece do elemento primordial que posiciona o TPB 

como um evento epocal. Isso traz à tona limitações em relação ao próprio modo de lida 

clínica quando atuante desde uma miopia em relação à sua interpretação enquanto 

fenômeno histórico. A assepsia latente nos manuais diagnósticos almejam algo 

quimérico: o levantamento de características que valem por si e que não encaram a si 

mesmas como que hermeneuticamente constituídas, mas como comorbidades mentais que 

surgem por si só independentemente de seu horizonte de aparição. Tal modo de 

compreensão tenta promover uma retirada artificial das doenças mentais do seu berço 

vivo hermenêutico. Essa tentativa – a qual vez por outra entende a si mesma como a 

própria postura fenomenológica descritiva – finda por afrouxar o próprio rigor de uma 

investida descritiva, já que deixa escapar elementos que constituem o fenômeno em sua 

aparição como dado semântico e histórico, com indicou precisamente a filosofia 

heideggeriana. Abandonar a hermenêutica constitutiva dos transtornos mentais e 

inventariar características isoladas soa como descrição fenomenológica pelo fato de, 

aparentemente, não violentar o fenômeno, deixando que o mesmo surja por si mesmo. No 

entanto, ao fazer isso se instala o gesto de rompimento dos dados fenomênicos com o seu 

cerne conjuntural, sem o qual o fenômeno se torna uma abstração desarticulada do mundo 

da vida, seguindo a terminologia diltheiana. 

Em suma, o presente texto se encarregou da tentativa de interpretar brevemente o TPB 

trazendo à baila como argumento principal a ontologia heideggeriana em torno do tédio. 

Foi necessário nesse percurso aditar pensadores como Dilthey, Boss e Szasz, de modo a 

melhor visualizar a problemática que se abre em torno das doenças mentais. Desta feita, 

na medida em que surgem novas doenças mentais e classificações etiológicas, é também 

necessário o esforço de retomada do questionamento hermenêutico na constituição das 

doenças mentais e na construção de uma clínica fenomenológica, seja em psicologia ou 

psiquiatria. Uma vez que ambas precisam lidar com as semânticas de gênese dos mais 

diversos transtornos existenciais, semânticas estas em meio às quais a existência humana 

incontornavelmente se encontra.  

 

  



Formas do vazio: o Transtorno de Personalidade Boderline em uma interpretação fenomenológico hermenêutica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 158-175, jan./abr. 2019  175 

Referências 

AMARAL, Maria Nazaré de Camargo Pacheco. Período clássico da hermenêutica filosófica na 
Alemanha. São Paulo: Edusp, 1994. 

BECK, A. Terapia Cognitiva dos Transtornos da Personalidade. 2.ed. Porto Alegre: Artmed, 
2005. 

BOSS, M.  Angústia, culpa e libertação. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1988. 

CUNHA, A. G. Dicionário etimológico da língua portuguesa. Rio de Janeiro: Lexikon, 2010 

DILTHEY, W. Ideias sobre uma psicologia descritiva e analítica. Rio de Janeiro: Via Verita, 
2011. 

______. Introdução às ciências humanas. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010. 

GADAMER, H. G. Hermenêutica em retrospectiva. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009. 

HEIDEGGER. M. Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude e solidão. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2003.  

______. Seminários de Zollikon. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. 

______. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 1998. 

SZASZ, T. O mito da doença mental. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979. 

 

Recebido em: 25 de julho de 2018 

Aceito em: 1 de agosto de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019. 

A TEMPORALIZAÇÃO DA EXISTÊNCIA E A ESCUTA CLÍNICA 

 Roberto Novaes de Sá* 

Resumo 

A escuta e o silêncio são aspectos essenciais do discurso. Sob a perspectiva daseinsanalítica, 

escutar é o próprio ser aberto do ser-aí. Mas, são igualmente constitutivos da escuta diversos 

modos privativos como o não querer escutar, o escutar indiferente, o resistir, o defender-se, o 

opor-se. Assim como o discurso da cotidianidade mediana tem o seu modo característico como 

falatório impessoal, a escuta que lhe é própria também sofre as inflexões restritivas do modo de 

abertura da impessoalidade cotidiana. Se, a escuta psicoterapêutica pode ser entendida como um 

cuidado que antecipa possibilidades encobertas, permitindo que o ser-aí as torne manifestas no 

discurso e se relacione com elas de modo mais próprio, essa escuta deve, antes de tudo, deixar 

despertar e cultivar as disposições afetivas cujo modo de temporalização suspende e silencia o 

falatório impessoal da ocupação cotidiana. 

Palavras-chave: Escuta; Temporalidade; Cuidado; Daseinsanálise 

THE TEMPORALIZATION OF EXISTENCE AND CLINICAL LISTENING 

Abstract 

Listening and silence are essential aspects of discourse. From a daseinsanalytic perspective, 

listening is the very open being of being-there. But there are also constitutive devoid modes of 

listening such as not wanting to listen, to listen indifferently, to resist, to defend oneself, to oppose. 

Just as the medium everyday discourse has its characteristic mode as impersonal idle talk, its own 

listening also undergoes the restrictive inflections of the impersonal everydayness mode of opening. 

If, psychotherapeutic listening can be understood as a care that anticipates hidden possibilities, 

allowing the being-there to make them manifest in the discourse and to relate to them in a more 

proper way, this listening must, first of all, awaken and cultivate the affective dispositions whose 

mode of temporalization suspends and silences the impersonal idle talk of everyday activities. 

Keywords: Listening; Temporality; Care; Daseinsanalyse 

 

  

                                                 
*
 Professor Titular do Instituto de Psicologia da UFF. Endereço institucional: Rua Prof. Marcos Waldemar 

de Freitas Reis, bloco N - Gragoatá, Niterói - RJ, CEP: 24210-201. E-
mail: robertonovaes@psicologia.uff.br. 

mailto:robertonovaes@psicologia.uff.br


A temporalização da existência e a escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019  177 

Quando Heidegger pensa sobre ser e tempo, a temporalidade não é, então, pensada 

como fenômeno físico, como vivência psicológica e nem como estrutura de um horizonte 

transcendental de representação. Poderíamos dizer, sem entender bem o que dizemos, no 

sentido de ter uma representação clara do que se diz, que tempo diz respeito à relação 

entre homem e ser. Não no sentido de subordinar o ser ao homem, nem o homem ao ser. 

Enquanto ek-stática, a temporalidade reúne homem e ser no aberto do mundo, na ek-

sistência. A existência humana, como ek-sistência, não “dura” no tempo, ela é 

temporalização, ela temporaliza, ela não é senão o temporalizar de si mesma como “aí”, 

tempo-espaço de jogo da existência como ser-no-mundo. Por isso, Heidegger rejeita toda 

interpretação do homem como ente simplesmente dado no interior do mundo, por mais 

elevadas que sejam as propriedades que o diferenciem essencialmente dos demais entes. 

A essência do homem é ek-sistir, é ter o seu ser em jogo na existência. Ou, ainda, como 

ele nos diz nas anotações para o primeiro seminário ministrado aos alunos de Medard 

Boss na Universidade de Zürick: “O que o existir como Da-sein significa é um manter 

aberto de um âmbito de poder-apreender as significações daquilo que aparece e que se 

lhe fala a partir de sua clareira.” (HEIDEGGER, 2001, p. 33). Empreender uma 

compreensão própria da existência é, portanto, experienciar apropriativamente seus 

modos de deixar aparecer e falar o ser dos entes que lhe vêm ao encontro no mundo. É 

compreender apropriativamente seus modos de temporalização espacializante do ser dos 

entes, seus modos de ser como cuidado: ocupação com os utensílios e preocupação 

consigo mesmo e com os outros. 

Essa possibilidade de compreensão apropriativa da existência não é senão, por sua 

vez, um modo de cuidado, um modo apropriativo de cuidado, em que a existência está 

em jogo em suas possibilidades próprias e impróprias. Na primeira parte de Ser e Tempo, 

Heidegger elabora a analítica da existência sob a perspectiva da cotidianidade mediana 

imprópria. Na segunda parte, ele adverte sobre a necessidade de que a analítica contemple 

as possibilidades próprias do existir. Para isso, é ainda necessário, segundo ele, refazer os 

passos da analítica preparatória, que levou à elaboração da existência como cuidado, 

buscando, agora, refazê-la sob a perspectiva de seu fundamento mais originário: a 

temporalidade. As estruturas ontológico-existenciais elaboradas na primeira parte são, 

então, consideradas em seu sentido temporal (Ver: HEIDEGGER, 1990, p. 13). Isso não 

significa reduzir a compreensão do cuidado ao entendimento cotidiano e vulgar do tempo. 

Trata-se, ao contrário, de ver a intratemporalidade e a intramundanidade inerentes à 

cotidianidade mediana como possibilidades da existência como temporalização em um 



Roberto Novaes de Sá 

178  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019 

sentido mais originário. Trata-se, ainda, de uma apropriação singularizante da existência 

com relação às suas possibilidades impessoais, ou seja, o que está em jogo é a própria 

abertura ek-stática do aí do ser-aí, a restrição e a liberdade da existência. 

Pensar sobre o cuidado clínico como temporalização da escuta não é, portanto, 

pensar apenas sobre os ritmos intratemporais da escuta clínica. Esse esforço, que é sem 

dúvida fundamental, não toca a compreensão do homem como ente intramundano e 

intratemporal. Certamente, há uma ampla e importante margem de cuidado clínico no 

âmbito dessa compreensão, mas ela já traz implicitamente seus limites e ao abrir novas 

possibilidades de lida com o sofrimento, confirma um determinado modo de ser-no-mundo, 

que é também a condição de possibilidade daquele sofrimento. Assim, embora se possa 

falar de um deslocamento do sujeito no interior do seu mundo, a escuta intratemporal não 

é capaz de deslocar o sujeito intramundano para o ser-aí como ser-no-mundo. 

Antes de ensaiar um esboço de elaboração do cuidado clínico como temporalização 

da escuta, é de essencial importância “metodológica” lembrarmos que as estruturas 

ontológico-existenciais apresentadas na analítica do ser-aí não devem ser tomadas como 

conceitos no sentido científico usual. Na medida em que tomá-las neste sentido é uma 

tendência inevitável do nosso modo inicial de aproximação, que leva a todo tipo de confusões 

e discussões infrutíferas, torna-se necessário um esforço contínuo de atenção e lembrança 

para o fato de que os “conceitos” aqui em jogo não representam ou remetem a nada já dado 

e apreensível como objeto pela consciência do sujeito. Como diz Heidegger (2003): 

... o conteúdo significativo destes conceitos não tem em vista e não diz 
diretamente isto com o que eles se ligam. Ao contrário, ele dá apenas uma 
indicação, um aceno para o fato de que o que compreende é requisitado, por 
este contexto conceitual mesmo, a empreender uma transformação de si 
mesmo no ser-aí (p. 340).  

Um pouco adiante da passagem citada, Heidegger (2003) acrescenta, ainda, que essa 

compreensão do conceito filosófico como mero indicativo formal deve valer “em um 

sentido insigne para o conceito de mundo” (p. 341). Logo, podemos entender, ela vale para 

a noção de existência como ser-no-mundo e para todos os seus existenciais constitutivos. 

A existência, como ser-no-mundo-com, é, em sua constituição ontológica, 

compreensão afetivamente disposta e discursivamente articulada. A escuta e o silêncio 

são aspectos essenciais do discurso. Escutar é o próprio ser aberto do ser-aí. Mas são 

igualmente constitutivos da escuta diversos modos privativos como o não querer escutar, 

o escutar indiferente, o resistir, o defender-se, o opor-se. Assim como o discurso da 



A temporalização da existência e a escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019  179 

cotidianidade mediana tem o seu modo característico como falatório impessoal, a escuta 

que lhe é própria também sofre as inflexões restritivas do modo de abertura da 

impessoalidade cotidiana. Os saberes do senso comum e das ciências não podem escutar 

e compreender a partir do silêncio porque seus discursos já se supõem naturalmente 

fundados. Mas, o silêncio, aqui, não pode ser tomado como um comportamento 

objetivável. Ele deve ser compreendido como um modo de abertura, um modo de se 

deixar tocar e afetar pelo que se faz ver no discurso. Um modo, portanto, de disposição 

afetiva. Se, a escuta psicoterápica for entendida como um cuidado que antecipa 

possibilidades encobertas, permitindo que o ser-aí as torne manifestas no discurso e se 

relacione com elas de modo mais próprio, essa escuta deve, antes de tudo, cultivar as 

disposições afetivas que suspendem e silenciam o falatório impessoal da existência 

cotidiana. A escuta psicoterápica se funda, portanto, em um modo próprio de ser do ser-

aí, um modo próprio de temporalização da existência como cuidado. 

Compreender a escuta como modo de abertura significa compreendê-la em sua 

articulação com os existenciais constitutivos do “aí”: a compreensão, a disposição e a de-

cadência. Cada uma destas estruturas existenciais se temporaliza primordialmente por uma 

ekstase temporal específica. A saber, a compreensão se funda primariamente no “porvir” 

(Zukunft), a disposição no “vigor de ter sido” (Gewesenheit) e a de-cadência na “atualidade” 

(Gegenwart). Mas, cada um desses ekstases pode se modular em um modo próprio ou 

impróprio. Heidegger (1990, § 68) elabora o sentido próprio do porvir como “antecipação” 

(Vorlaufen) e o sentido impróprio como “esperar” ou “atender” (Gewärtigen); o sentido 

próprio do vigor de ter sido como “repetição” (Wiederholung) e o impróprio como 

“esquecimento” (Vergessenheit); o sentido próprio da atualidade como “instante” 

(Augenblick) e o impróprio como “atualização” (Gegenwärtigen). Embora, a 

temporalização da existência abarque constitutivamente todos os ekstases, é a sua dinâmica 

de articulação e modulação que fundamenta os variados modos de ser do ser-aí. A 

existência própria se deixa temporalizar como abertura que antecipa a repetição no instante, 

despertando o ser próprio do ser-aí em meio à dispersão das ocupações impessoais 

cotidianas, em que ele meramente espera pelo que recorda (esquece) na atualização. 

A articulação discursiva, que também é ontologicamente constitutiva da abertura, 

não prioriza, segundo Heidegger (1990, p. 148), nenhum dos ekstases. Apesar disso, 

como o discurso se realiza de início e na maioria das vezes na ocupação cotidiana com o 

mundo circundante, ganha destaque em sua temporalização o ekstase da atualidade. Na 



Roberto Novaes de Sá 

180  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019 

curiosidade e no falatório do discurso cotidiano a atualização não deixa os entes chegarem 

à proximidade da compreensão. A atualização que sustém o falatório contrai a abertura 

de temporalização existencial: apenas se tem interesse e se fala do que é “real”, o falatório 

se desvia do poder-ser e esquece o já lançado. A experiência de aceleração do tempo, tão 

característica do mundo moderno e contemporâneo, não é uma mera vivência subjetiva 

do tempo físico, mas, sim, a realização desse modo de temporalização em que a existência 

“corre” sempre para o mais novo e interessante, desviando-se do possível que não seja 

neutralizado pelo planejamento da ocupação e se esquecendo do modo como já sempre 

foi tocada por aquilo de que se ocupa. A escuta que pertence ao discurso cotidiano se 

mantém, portanto, restrita aos limites da abertura ekstática contraída do modo de 

temporalização da ocupação. Heidegger (1989) escreve em Ser e Tempo: 

Tanto a escuta quanto a compreensão já se colaram previamente no que foi 
falado no falatório. A comunicação não “partilha” a referência ontológica 
primordial com o ente referencial, mas a convivência se move dentro de uma 
fala comum e numa ocupação com o falado (p. 228). 

A ocupação é o modo do cuidado que se realiza como lida cotidiana e no qual tudo 

aquilo a que já somos “junto a” vem ao encontro como “algo para”. O “para quê”, a 

finalidade, a serventia, a utilidade, domina, portanto, o sentido dos entes intramundanos que 

nos vem ao encontro cotidianamente em nosso mundo circundante, sejam eles instrumentos 

da lida ou sua modificação como entes simplesmente dados de ocupação teórica. No caso dos 

instrumentos, domina a circunvisão que dita as necessidades cotidianas mais imediatas, na 

ocupação teórica essas necessidades se modificam em finalidades segundo certas 

possibilidades da pesquisa científica. O modo de cuidado da ocupação, enquanto o “ser junto 

a” da existência cotidiana, funda-se em um modo de temporalização que é condição da 

possibilidade de que o ser-aí se realize como ser junto a entes intramundanos independentes 

do próprio ser-aí e dependentes de uma realidade transcendente. Heidegger (1990) explicita 

a unidade ekstática desse modo de temporalização na seguinte passagem: “... o atender do 

estar junto, simultaneamente com o reter do estar com da conjuntura, possibilita a atualização 

específica de um manejo do instrumento.” (p. 153) 

Quando vejo um caderno, o seu sentido me é dado, imediata e irrefletidamente, 

como “algo para” escrever. A experiência de “algo para” se funda na abertura ao possível, 

no porvir. Encontrar “algo para” é atender (esperar) tacitamente ao seu fim. 

“Simultaneamente” a esse atender, dá-se a retenção da conjuntura instrumental. Quando 

vejo um caderno, já o vejo de modo não temático junto à caneta, ao lápis, à borracha, aos 



A temporalização da existência e a escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019  181 

símbolos gráficos da linguagem etc. A unidade ekstática desse atender que retém 

possibilita a atualização de um modo de manejo, ocupo-me do caderno, experimento o 

seu ser caderno escrevendo nele. 

A temporalidade da ocupação cotidiana implica essencialmente um ser absorvido 

pelo mundo instrumental, um esquecimento de si em meio à lida. Absorto e disperso 

naquilo de que se ocupa, o vir a si do ser-aí se reduz ao atendimento das demandas que se 

lhe impõem na ocupação.  Segundo Heidegger (1990, p. 154): “A atualização que atende e 

retém constitui a familiaridade, segundo a qual o ser-aí, entendido como convivência, “se 

reconhece” no mundo circundante público.”. É, portanto, a partir da conjuntura ocupacional 

cotidiana encoberta que o ser-aí surge para si mesmo como ente intramundano e 

intratemporal ocupado com outros entes intramundanos e intratemporais. Quando “pensa” 

sobre si, ele, na verdade, se ocupa na supervisão do contexto situacional que guia sua lida 

cotidiana, retirando daí as identificações de si mesmo e tomando-as como o seu ser 

simplesmente dado dentro do mundo. A mera reflexão teórica sobre si mesmo pode ser de 

grande utilidade para o sucesso das ocupações intramundanas e já implica mesmo um certo 

despertamento intramundano, mas jamais tem o poder de despertar o ser-aí de sua absorção 

intratemporal no mundo. Para escutar a si mesmo em sentido próprio o ser-aí precisa 

despertar do esquecimento e da dispersão que o mantém absorvido nas ocupações 

cotidianas, precisa escutar e se deixar tocar por aquilo que abala radicalmente e coloca em 

crise a cotidianidade impessoal em que ele encontra familiaridade e abrigo, mesmo quando 

se trata do estar abrigado em seus problemas e queixas cotidianas. Sabemos que, para 

Heidegger, essa modificação apropriadora da existência tem como condição privilegiada as 

disposições afetivas fundamentais, justamente aquelas que retiram a existência do seu 

abrigo cotidiano, como a angústia e o tédio. 

Em uma perspectiva daseinsanalítica, a escuta psicoterápica, como possibilidade 

de comportamento humano, precisa ser compreendida a partir da totalidade estrutural da 

existência. É forçoso admitir que de início a motivação que conduz a uma relação 

psicoterápica provém do empenho por recuperar e se manter no abrigo cotidiano do 

horizonte impessoal das ocupações, o que significa recuperar e se manter no 

esquecimento alienado de si mesmo através do falatório impessoal sobre si mesmo. No 

entanto, é preciso também considerar que enquanto cuidado a existência comporta 

ontologicamente um estar em débito com o seu poder-ser. O fato de que esse estar em 

débito permaneça adormecido para a vigília da ocupação cotidiana não retira o seu caráter 

originário e não impede que a existência seja continuamente conclamada a se haver 



Roberto Novaes de Sá 

182  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019 

consigo mesma, ainda que, cotidianamente, essa conclamação seja experimentada apenas 

como conflitos morais no âmbito das ocupações e das preocupações.  

Devido a essa constituição do existir humano, podemos dizer que o cuidado 

psicoterápico comporta sempre uma ambiguidade: de um lado a busca de indicações úteis 

para a negociação cotidiana entre o sentir-se culpado e o culpar os outros pelo peso da 

existência, de outro a busca por corresponder de modo próprio ao débito originário da 

existência que se abre na proximidade da angústia.  Não se trata aqui da presença de duas 

tendências ou forças contrastantes, mas de uma dinâmica de realização existencial que 

admite diferentes modos de temporalização. Deixar que a existência se temporalize de 

modo próprio pelo porvir, modificando a atualização que atende às ocupações em um 

antecipar que decide frente à morte, não significa abandonar o mundo cotidiano da 

ocupação, escolhendo ao invés disso uma vida contemplativa e afastada do mundo. Na 

medida em que o clamor do débito originário não tem nenhum conteúdo positivo 

universalmente válido, ele também nunca se desliga da situação existencial fática, ele 

apenas convoca o ser-aí para o seu poder-ser próprio. Apropriando-se em primeiro lugar 

de sua impropriedade, a de-cisão permanece insistentemente atenta e decididamente 

aberta ao poder-ser, ao seu estar-em-jogo nas ocupações e na preocupação com os outros. 

Silenciar o falatório cotidiano para possibilitar uma escuta própria não significa, 

portanto, ignorá-lo ou falar de outra coisa. É somente pela desconstrução de sua auto 

interpretação cotidiana e pela concomitante interpretação do seu sentido próprio que a 

existência se modifica com relação à sua propriedade e singularidade. É na auto 

interpretação encobridora do falatório que devemos encontrar as indicações para uma 

interpretação própria e não em alguma teoria prévia sobre a essência humana.  Para 

Heidegger (1990): “Todas as investigações ontológicas de fenômenos como débito, 

consciência, morte devem se apoiar naquilo que a interpretação cotidiana do ser-aí ‘diz’ 

a seu respeito” (p. 68). Silenciar o falatório significa, pois, escutá-lo propriamente, 

explicitando o seu sentido encoberto, e não escutar a partir dele, apenas repetindo suas 

opiniões e dúvidas descoladas de qualquer experiência apropriativa. 

A escuta psicoterápica enquanto ocupação e preocupação deve aceitar seu caráter 

ambíguo, acompanhando as modulações temporais que abrem a cada vez a situação 

clínica. Se por um lado, reconhecemos no discurso psicoterápico o empenho por 

neutralizar os estranhamentos abertos pela angústia que sempre espreita a cotidianidade 

impessoal, por outro lado, devemos considerar também o querer-ter-consciência 

(Gewissen-haben-wollen) que lhe é igualmente constitutivo, embora na maioria das vezes 



A temporalização da existência e a escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019  183 

atropelado (encoberto) pelo desejo de soluções rápidas e efetivas. O modo de 

compreensão próprio da escuta se temporaliza como projeção antecipadora das 

possibilidades fáticas mais próprias do meu poder-ser. A disposição afetiva em que se 

propicia essa compreensão é a angústia que retira o ser-aí do esquecimento com relação 

à radical estranheza de si mesmo. O terceiro existencial que constitui a escuta como 

abertura é o discurso. Como o discurso próprio que provém do clamor do débito nunca se 

traduz plenamente em alguma articulação positiva em termos de conteúdo, ele suspende 

a atualização imprópria do falatório impessoal, caracterizando-se como silenciosidade 

que acolhe o instante de decisão: “... a silenciosidade é o modo de articulação do discurso 

que pertence ao querer-ter-consciência”. (HEIDEGGER, 1990, p. 86). 

Podemos pensar de modo daseinsanalítico sobre o sentido de uma situação clínica 

caracteriza por Freud (1973, p. 1571-1574), em um artigo de 1910, como exemplo do que 

ele nomeia de “psicanálise silvestre” (Wilde Psychoanalyse). Trata-se do caso de uma 

senhora divorciada que procura o fundador da psicanálise após se consultar com um 

jovem médico sobre seu estado de ansiedade, o que, segundo ela, aumentara ainda mais 

sua ansiedade. O médico a informou, logo após a entrevista inicial, que a causa de sua 

ansiedade era a falta de satisfação sexual e a solução, portanto, seria voltar para o ex-

marido, arranjar um novo amante ou obter satisfação sexual consigo mesma. Diante da 

relutância da paciente, que não pretendia voltar para o ex-marido e considerava 

moralmente repugnantes as outras alternativas, o médico disse a ela que se tratava de uma 

nova descoberta do Dr. Freud e que bastaria que ela o procurasse para confirmar o 

diagnóstico e a indicação terapêutica. Freud não entra em detalhes sobre a sua conduta 

com a paciente e nem descarta a hipótese de que o relato dela sobre a consulta com o 

jovem médico pudesse conter distorções. Mas, aproveita a situação como pretexto para 

discutir aquilo que considera como erros típicos do analista inexperiente e sem formação 

adequada para o ofício da psicanálise. Ele distingue duas categorias de erros, os 

“científicos”, que dizem respeito à correta compreensão conceitual da psicanálise, e os 

“técnicos”, que se referem ao modo de condução no relacionamento terapêutico 

(transferencial). Com relação à segunda categoria, o erro técnico do jovem médico 

consistiu em informar precipitadamente à paciente as supostas causas de seus sintomas, 

como se esse esclarecimento fosse suficiente para levar a uma mudança em sua condição 

existencial. Freud (1973, p. 1573) afirma que se esse tipo de informação fosse tão 

importante para os pacientes, bastaria que eles lessem livros e assistissem conferências 

sobre psicanálise e que o efeito que essas comunicações objetivas podem ter sobre os 



Roberto Novaes de Sá 

184  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019 

sintomas é o mesmo que pode exercer a leitura de um cardápio sobre a fome do leitor, ao 

invés da cura, a exacerbação de conflitos e sintomas. Ele considera que esse tipo de 

informação só se faz pertinente quando, através de um longo relacionamento terapêutico, 

duas condições forem satisfeitas: “Em primeiro lugar, o paciente deve ser 

convenientemente preparado até alcançar uma proximidade suficiente com aquilo que foi 

reprimido, e, segundo, deve ter desenvolvido um vínculo de ligação com o médico 

(transferência) que torne impossível uma nova fuga.” (FREUD, 1973, p. 1573-4). Sob 

uma perspectiva daseinsanalítica, as recomendações de Freud não podem ser ignoradas. 

Primeiro, informação só tem valor terapêutico quando deixa de ser apenas representação 

adequada de supostas causas inconscientes e indica ao paciente a proximidade 

experienciável de suas próprias possibilidades encobertas. Segundo, o se deixar tocar por 

esse tipo de experiência apropriativa só é possível a partir de disposições propícias, em 

uma atmosfera afetiva atentamente cultivada com o tempo. 

Se, conforme dissemos acima, a escuta psicoterápica for entendida como um 

cuidado que antecipa possibilidades encobertas, permitindo que o ser-aí as torne 

manifestas no discurso e se relacione com elas de modo mais livre, essa escuta deve se 

articular por um modo de temporalização, isto é, de abertura ekstática, em que a situação 

existencial inicialmente tomada como mero contexto ocupacional simplesmente dado se 

transforme no próprio aí do ser-aí, aberto na de-cisão. Heidegger expressa, no parágrafo 

seguinte de Ser e Tempo, a unidade estrutural do modo de abertura que caracteriza o 

querer-ter-consciência como de-cisão: 

A abertura do ser-aí que se encontra no querer-ter-consciência é constituída, 
portanto, pela disposição da angústia, pela compreensão enquanto projetar-se 
para o ser e estar em débito mais próprio e pelo discurso enquanto 
silenciosidade. Chamamos de-cisão essa abertura privilegiada e própria, 
testemunhada pela consciência no próprio ser-aí, ou seja, o projetar-se 
silencioso e prestes a angustiar-se para o ser e estar em débito mais próprio. 
(HEIDEGGER, 1990, p. 86) 

O cuidado clínico que se orienta pela analítica da existência tem como condição 

privilegiada a silenciosidade e a escuta que lhe é própria como possibilidade essencial do 

discurso. A escuta clínica deve ser atenta à conexão originária entre compreensão, 

disposição e discurso. Mas, essa atenção não se realiza necessariamente como articulação 

temática dos existenciais ontologicamente interpretados, nem a interpretação ontológica 

adequada é por si só garantia suficiente de uma apropriação mais originária da existência 

como cuidado. Para que a interpretação existencial-ontológica libere verdadeiramente 



A temporalização da existência e a escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019  185 

uma compreensão mais originária da existência é necessário que ela não seja cindida da 

minha experiência ôntica e possa, assim, abrir possibilidades de compreensões 

existenciárias mais singulares e próprias. A analítica da existência não se realiza 

plenamente senão como projeto do acontecimento ekstático do ser-aí em suas 

possibilidades de apropriação e singularização. Esse entendimento é fundamental para 

que a relação entre a analítica e a clínica não se confunda com a mera aplicação de um 

campo conceitual teórico ao entendimento de situações existenciárias específicas. O que 

permite a temporalização da escuta psicoterápica a partir da silenciosidade nunca é a mera 

compreensão conceitual, ainda que correta, dos existenciais, é, antes, o modo de ser 

homem como ser-aí que projeta ekstaticamente as possibilidades da escuta a partir do 

silêncio que lhe é, a cada vez, possível. 

Um exemplo bastante elucidativo dessa má compreensão conceitual, na qual o 

entendimento vulgar volta recorrentemente a cair, é apresentado por Heidegger (2003, § 

70) em seu curso de 1929/30 sobre os conceitos fundamentais da metafísica, ao qual já 

nos referimos no início dessa reflexão. Não se trata apenas da confusão terminológica e 

da significação equívoca a que toda interpretação expressa está sempre sujeita, mas da 

tendência inerente à existência cotidiana de tomar o que é expresso como algo 

simplesmente dado e independente, não se dando conta de que o sentido em jogo nas 

elaborações daseinsanalíticas apenas se desencobre correlativamente às transformações 

do ser-aí que é sempre meu. O exemplo é particularmente sensível para a escuta clínica, 

pois, diz respeito à força singularizante do ser-para-a-morte que constitui 

ontologicamente a existência. A modulação da impropriedade cotidiana em um modo de 

ser próprio autêntico é apresentada na segunda parte de Ser e Tempo como um movimento 

de decisão antecipadora da morte como possibilidade mais extrema do ser-aí. A 

conseqüência lógica seria, portanto, a de que a decisão por uma relação constante e 

duradoura com a morte levaria a uma existência autêntica. Mas, tanto a decisão, quanto a 

morte e a relação que o homem estabelece com ela são aí entendidas como algo 

simplesmente dado. Apesar de correta, essa conclusão demandaria uma atitude 

impossível para o homem que, se adotada, só poderia levar a uma existência sombria, 

tomada pelo pânico, ou ao próprio suicídio. 

Já se desconsidera desde o princípio nesta postura fundamental, da qual 
nenhum de nós tem o direito de se dizer livre, que o caráter fundamental da 
existência, do existir do homem, reside na decisão, mas que a decisão não é 
um estado simplesmente dado que eu tenho. Ao contrário, é ela que antes me 
tem. Todavia, a decisão enquanto tal sempre só é o que é enquanto instante, 



Roberto Novaes de Sá 

186  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019 

enquanto instante do agir real. Estes instantes de decisão, contudo, 
temporalizam-se porque eles são algo temporal, porque eles só são sempre em 
meio à temporalidade do ser-aí. (HEIDEGGER, 2003, p. 338) 

Nenhuma das noções da analítica relativas à dinâmica de singularização da 

existência, tais como mundo, angústia, morte, débito, clamor, decisão, liberdade e todas 

as demais, deve ser tomada como conceito de algo simplesmente dado, cujo entendimento 

e aplicação ética teria como consequência a transformação da existência. A analítica 

fornece apenas indicadores formais que apontam “... para o interior de uma concreção do 

ser-aí singular no homem, mas nunca trazem já consigo em seu conteúdo esta concreção.” 

(HEIDEGGER, 2003, p. 339). 

Fica, então, patente que a relação própria entre o estudo da “conceitualidade” da 

analítica do ser-aí e a prática clínica não comporta nenhum tipo de aplicação da teoria à 

prática. Essa conceitualidade é somente um conjunto de “indicações formais” para a 

experiência de ser homem como ser-aí. Se ela se tornar um objeto de ocupação clínica 

pode se constituir em grave obstáculo a uma escuta própria do outro como ser-aí. 

Comentando um livro que estava sendo escrito na época, em 1968, por Medard 

Boss, sobre os Fundamentos da Medicina e da Psicologia, Heidegger (2001, p. 236) 

critica uma passagem em que Boss diz ser o caminho do médico daseinsanalista 

“extremamente simples”, e chama a atenção para a difícil exigência que se impõe ao 

médico, passar do projeto de homem como animal racional para o projeto de ser homem 

como ser-aí. Vamos concluir, então, esta breve consideração, citando o referido 

comentário de Heidegger que soa como uma recomendação de especial interesse, 

principalmente para aqueles que se dedicam à prática da análise existencial clínica: 

O deixar-ser do ente (homem) à luz do ser-aí é extremamente difícil e insólito, 
não somente para o cientista de hoje, mas também para aquele que está 
familiarizado com o projeto do ser-aí, devendo ser constantemente examinado 
de novo. O “deixar” (Lassen), isto é, aceitar (Zulassen) o ente, assim como ele 
se mostra, só se tornará um deixar-ser apropriado se este ser, o ser-aí, for visto 
antes e constantemente; isto é, quando o próprio pesquisador tiver 
experienciado e experienciar-se a si mesmo como ser-aí, como ek-sistente e 
determinar-se toda a realidade humana a partir daí. O eliminar e afastar 
representações inadequadas sobre este ente, o homem, só é possível se o treino 
da experiência de ser homem como ser-aí tiver tido êxito e iluminar toda a 
pesquisa do ser humano sadio e doente. (HEIDEGGER, 2001, p. 236). 

 
 

  



A temporalização da existência e a escuta clínica 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 176-187, jan./abr. 2019  187 

Referências 

FREUD, Sigmund. “El psicoanálisis ‘silvestre’ (1910)”. Em Obras Completas, tomo II, 
p. 1571-4. Madrid: Biblioteca Nueva, 1973. 

HEIDEGGER, Martin. Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude, 
solidão. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003. 

HEIDEGGER, Martin. Seminários de Zollikon. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo (Parte II). Petrópolis, RJ: Vozes, 1990. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo (Parte I). Petrópolis, RJ: Vozes, 1989. 

 

Recebido em: 31 de maio de 2018 

Aceito em: 6 de junho de 2018 



Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019. 

ANÁLISE EXISTENCIAL – FENOMENOLOGIA HERMENÊUTICA E INTERPRETAÇÃO 

DE SI MESMO: APROXIMAÇÃO AO §32 DE SER E TEMPO DE MARTIN HEIDEGGER 

 

Romulo Pizzolante* 

 

Resumo 

Pela análise da existência elaborada em “Ser e Tempo” abre-se um diálogo entre a medicina, 

a psiquiatria, a psicanálise e a filosofia na compreensão fenomenológica do homem através 

do desvelamento do cuidado com o outro como o modo primordial de ser humano. O presente 

artigo destaca o pensamento de Heidegger que insere o homem como protagonista no 

acontecer do existir. A fenomenologia hermenêutica e a presença - Dasein abrem 

compreensões acerca do existir que moldam a vida dos homens e os revelam como seres  que 

encontram sentido para si ao questionar a si mesmo. Análise  existencial - Daseinsanalyse 

tem pertinência para práticas de cuidado médicas, psicológicas ou psicanalíticas que levam 

em consideração a composição sensível e inteligível em seu âmbito. O psiquiatra Ludwig 

Binswanger elaborou a possibilidade de uma linha clínica em correspondência à analítica 

existencial de Heidegger que pode ser interpretada como um convite ao convívio. 

Palavras-Chave: Fenomenologia Hermenêutica; Daseinsanalys; Análise Existencial; Dasein; Presença.  

EXISTENTIAL ANALYSIS - HERMENEUTIC PHENOMENOLOGY AND INTERPRETATION 

OF THE SELF: AN APPROXIMATION OF "BEING AND TIME" FROM MARTIN HEIDEGGER 

Abstract 

The existential analytic elaborated by Martin Heidegger in "Being and Time" opens a dialogue 

between medicine, psychiatry, psychoanalysis and philosophy in search of the phenomenological 

understanding of the human being, through the unveiling of care with the other as the primordial 

way of being of the human. The present article highlights the thought of Heidegger that inserts the 

man as protagonist in the happening of the existing. Hermeneutic phenomenology and presence - 

Dasein open understandings about the existence that shape the lives of men, and reveal them as 

beings who find meaning for themselves by questioning themselves. Existential analysis - 

Daseinsanalyse has pertinence to medical, psychological or psychoanalytic as care practices that 

take into account the sensible and intelligible composition in its scope. The psychiatrist Ludwig 

                                                 
* Filósofo. Doutor em Filosofia e Pesquisador de Pós-Doutorado pelo Programa de Pós Graduação em 
Filosofia (PPGF) do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais (IFCS), da Universidade Federal do Rio de 
Janeiro (UFRJ). Daseinsanalista. Endereço Institucional: Largo São Francisco de Paula, 1 - Centro, Rio de 
Janeiro - RJ, 20051-070a. E-mail: pizzolante@terra.com.br. 

mailto:pizzolante@terra.com.br


Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  189 

Binswanger elaborated the possibility of a clinical line in correspondence to the existential analytic 

of Heidegger that can be interpreted as an invitation to the conviviality. 

Keywords: Hermeneutic Phenomenology; Daseinsanalyse; Existential Analysis; Dasein; Presence. 

 

Introdução 

A fenomenologia hermenêutica no pensamento de Heidegger significa a 

circularidade entre o caminhar, o caminho e o caminhante por uma imbricação 

extraordinária desde a qual surgem em suas distintas dignidades. Por esta compreensão 

circular desaparece a necessidade de estabelecer regras, etapas e compassos metodológicos 

para o encontro de sentido, que só pode ser descoberto na e pela viagem do pensamento, 

cada vez. Através do presente artigo se busca acompanhar o pensar que inclui o pensador 

no que está sendo pensado, por aproximações que possam justamente provocar o 

pensamento em direção à sua inclusão no percurso de descoberta do existir na própria 

presença de cada um. Dividido em três movimentos para despertar sua articulação, o 

fenômeno hermenêutico explicita a própria presença – Dasein como via imediata de acesso 

ao existir que se compreende diretamente em sua apreensão, já sendo, como o que só pode 

ser cada vez único. Análise Existencial – Daseinsanalyse acontece no convívio através do 

próprio percurso de pensamento que questiona a verdade do existir. 

O texto recolhe da dinâmica circular do modo de ser do deus grego olímpico 

Hermes, do pensamento do poeta lírico Píndaro, bem como do pensador originário 

Heráclito, do beato Duns Escoto, do fundador da psicanálise Sigmund Freud e de Marcel 

Proust aproximações à circularidade encontrada no pensamento de Martin Heidegger.  A 

aproximação a divindades gregas e a pensadores e poetas destacados ao longo da história, 

não busca se acercar apenas pela via do conteúdo por eles pensado, mas pela mesma 

dinâmica circular de desvelamento de sentido próprio. 

A filósofa Irene Borges Duarte, coordenadora da edição e da tradução portuguesa da 

antologia de textos intitulada Holzwege (HEIDEGGER, 1994), traduzida por “Caminhos de 

Floresta”, no Prólogo à Edição Portuguesa de 2002, destaca nota publicada por Heidegger no 

“Jornal Die Welt” de 26 de setembro de 1949, por ocasião da publicação de Holzwege, em 

que o autor aponta para sua articulação composta de diferentes textos que são entrelaçados 

por sentido que se revela por “uma estrutura concertante da ‘coisa mesma’”: 

Os caminhos de Floresta são tentativas nesse sentido. Vistos de fora, oferecem-
se como uma coletânea de exposições acerca de assuntos sem relação entre si. 
Mas se se pensa a coisa de dentro para fora, tudo está num uníssono encoberto 



Romulo Pizzolante 

190  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

e rigorosamente construído. Nenhum caminho é para ser feito, sem ter feito os 
outros. Na sua unidade, eles mostram um pedaço do caminho do pensar. Eles 
entram em errância. Mas não se perdem no erro. HEIDEGGER, M. In 
Denkerfahrungen, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1983. - Cf.: 
HEIDEGGER, M. Caminhos de Floresta. Tradução Irene Borges Duarte et al. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2002. Prólogo.  

 γνωșȚ ıε αυĲόν - conhece a ti mesmo  

O tratado filosófico “Ser e Tempo”, publicado por Martin Heidegger em 1927 

(HEIDEGGER, 2006), revela através da “analítica existencial” da presença humana as 

estruturas da temporalidade do existir, em que o homem se encontra e se perde de si 

mesmo em sua própria presença cada vez desvelada. A “temporalidade própria da 

curadoria de ser” e a “temporalidade da convivência amorosa” entrelaçam compreensões 

dos pensadores Martin Heidegger e Ludwig Binswanger, e provocam o pensamento em 

direção a questionar o próprio fenômeno do existir da vida na vida dos homens. Há tanto 

a possibilidade como a impossibilidade de se elaborar um processo de análise terapêutica 

através da compreensão da analítica ontológica da existência na sua própria presença.  

Heidegger (2006) expõe as estruturas do acontecer do tempo percorrendo a 

temporalidade do existir, através da qual expõe a possibilidade de diferentes percursos 

criativos. A pergunta pela temporalidade do existir precisa nos temporalizar em seu 

conforme para ser elaborada. Perguntar pelo tempo já é um modo de temporalizar-se, em 

que se descortinam possibilidades de temporalidades próprias e impróprias que se 

desdobram no encontro e na perda de si mesmo. Perguntar pela origem do vigor da vida 

em nossa própria vida singular expõe o existir ao aberto: ao abandono à liberdade de vir 

a ser de um modo ou de outro, em concordância com o cuidado e o empenho próprios em 

acolher o outro em si. Em concordância com o próprio tempo o homem vem a ser si 

mesmo e/ou se afasta de si mesmo. 

Ludwig Binswanger em “Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins” - 

“Formas fundamentais e conhecimento da presença humana”, publicado em 1942, segue 

o percurso das estruturas da temporalidade apresentado por Heidegger e traduz a dinâmica 

da temporalidade própria da cura na temporalidade da convivência amorosa, fundadas no 

porvir, e a dinâmica da temporalidade imprópria da cura na temporalidade da ocupação, 

objetivada e contabilizada, afundada num passado que não passa e numa atualidade 

constante que não se renova. 



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  191 

Emmanuel Carneiro Leão analisa os compassos de pensamento entre Heidegger e 

Binswanger em 69 aulas ministradas nos anos de 19701 e aponta a possibilidade e a 

impossibilidade de se traduzir a compreensão da temporalidade sem perder o fenômeno. 

Para o prof. Carneiro leão é imperativo que se deixe a interpretação e a análise abertas à 

própria presença ritmada pela coexistência, revelando o pensamento que nos convoca à 

presença, nos requisita ao convívio. E aponta para o risco de metodologias e sistemas 

psicológicos ou antropológicos: 

A temporalidade da convivência amorosa está em oposição com a 
temporalidade de outras formas de convivência – relacionamento, utilização, 
ocupação – pois ela não decorre nem se origina das limitações da existência, de 
sua finalidade, como sendo minha, de minha individualidade. A temporalidade 
da convivência amorosa provém da necessidade do nós que transcende o eu e o 
tu.2  

A proposta para se pensar a analítica existencial como “Daseinsanalyse”, 

compreendida como análise existencial terapêutica, parte de movimentos fundamentais 

do pensamento apresentado por Heidegger. A partir deles a tradição do pensamento 

ocidental é abandonada e o homem incluído na descoberta.  

Fenomenologia hermenêutica   

Hermes é para os gregos o mensageiro dos deuses e é ele mesmo um deus. Hermes 

é a própria mensagem que porta, carrega, traz e envia. A fenomenologia hermenêutica 

como método de investigação filosófica inclui o indivíduo singular humano no percurso 

de descoberta em sua própria presença desvelada – conhecer e vir a ser explodem em 

conjugação extraordinária. Heidegger deixa ressoar a sentença de Píndaro – “conhece-te 

a ti mesmo” no § 31 de “Ser e Tempo”. 

 

Hermenêutica 

Heidegger revela o pensamento filosófico como fenomenologia hermenêutica, 

que encontra sentido diretamente no próprio e livre percurso de compreensão, devolvendo 

à filosofia a possibilidade de uma análise existencial. Trata-se de um retorno ao modo de 

pensar circular dos pensadores gregos originários. Anaximandro, Heráclito e Parmênides 

refletiam acerca da circularidade na criação. “Ser e pensar, o mesmo”, declarou 

Parmênides em seu Poema. 

                                                 
1 LEÃO, E.C. A temporalidade na convivência amorosa. Teresópolis: Editora Daimon. No prelo. 
2 Idem. Texto destacado da 6ª aula. 



Romulo Pizzolante 

192  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

O pensamento de Heidegger é percurso ontológico, livre de determinações 

ônticas, que busca a compreensão de estruturas axiais do fenômeno da existência, fora do 

âmbito do estabelecimento de métodos e sistematizações. A revelação da vida na vida do 

homem engloba afeto e pensamento, intuição e compreensão na mesma saga em que o 

homem pode vir a ser si mesmo ou perder de si mesmo. A questão que se coloca refere-

se à repercussão da descoberta de sentido. Acompanhar as estruturas ontológicas da vida 

na vida do homem pode revelar sentido direto para o existir de quem acompanha em seu 

pensar tal compreensão. “A interpretação fenomenológica deve oferecer para a própria 

presença a possibilidade de uma abertura originária e, ao mesmo tempo, da própria 

presença interpretar a si” (HEIDEGGER, 2006, p.199). 

 

Píndaro 

Píndaro é considerado o último dos poetas líricos. Poesia como musicalidade é 

remissão às Musas que são filhas de Zeus e da memória: Mnemosine. As Musas são a 

criatividade no pensamento. Pela mitologia grega as filhas de Mnemonise brotam de uma 

fonte que se encontra na planície do encobrimento, a Lethe, onde há o rio do 

esquecimento, o rio do descuido. Ámeles é rio que não corre, não flui e não canta.3 

A associação entre a Música e a busca da compreensão de si como o que brota desde 

o desconhecido em si mesmo é dinâmica encontrada no pensamento grego que pode ser 

reconhecida através da poesia de Píndaro. A lira é o instrumento de Apolo. Os poetas líricos 

são especulativos, o que significa que investigam o próprio existir em seus poemas, por 

uma disposição poética e musical que encanta, envolve e encaminha pelo seu canto. O claro 

e o distinto vigem diante do obscuro e do incerto. Os deuses Apolo e Dioniso se opõem, 

mas não se contrapõem, se distinguem, mas não se separam como se pudessem excluir um 

ao outro. Igualdades e diferenças vigoram por uma mesma tensão de identidade. 

O Pensamento filosófico é aquele que segue o questionamento acerca da origem 

do conhecimento, do princípio desde o qual o homem pode conhecer e desconhecer a 

realidade pela via do entendimento, para então, desde aí se realizar. Este modo de pensar 

questionando a origem é também possibilidade do pensar realizar-se de modo originário, 

como a possibilidade de encontrar sentido inaugural por sua própria via criativa. Tudo o 

que é e aparece sendo se dá através de ser pelo pensar e neste âmbito há uma coincidência 

entre o pensamento filosófico como fenomenologia hermenêutica e a poesia lírica de 

                                                 
3
 PLATO. Republic. Londres: Loeb Classical Library, 2013. Livro X. (Mito de Er) 614b. 



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  193 

Píndaro. O pensamento que acompanha a realização do real remete para uma dinâmica 

em que o próprio acontecer do tempo revela a realização do existir da vida na vida de um 

homem, o existir compreendido como possibilidade de tornar-se o que se é porta a 

temporalidade originária do instante criativo.  Esta temporalidade é encontrada na 

máxima que adornava o portal do templo de Apolo em Delfos no século VI a.C.: γνωșȚ 

ıεαυĲόν -  Conhece-te a ti mesmo. 

Píndaro apresenta outra versão para esta mesma sentença na “Segunda Ode 

Pítica”. Em qualquer de suas versões conhecidas, a sentença revela temporalidade 

circular, extraordinária e virtuosa: “Vem a ser o que tu és aprendendo com a vida” 

(Pindare, 1990, II Ode Pítica, v. 72). 

A palavra usada por Píndaro na “Segunda Ode Pítica” pode ser traduzida para o 

português por conjugação do verbo conhecer. “Mantano” é o verbo grego que diz 

aprender e ensinar. A palavra “Mantano” guarda em sua compreensão como 

conhecimento não o que se apreende e se representa apenas intelectual e racionalmente, 

podendo até mesmo ser passível de acúmulo, estoque e manipulação. Conhecer é 

compreendido não no sentido de processar saberes, mas no sentido que ressalta sua 

relação de coincidência com o surgimento das próprias descobertas e escolhas. O 

conhecimento em seu dar-se simultâneo à geração do que se deixa levar a si, sendo 

propriamente o que eleva a si.  

Esse sentido é também explicitado pela palavra que aparece à frente da sentença gravada 

no Portal do Templo de Apolo em Delfos – GNWTI, que ressalta a comunhão entre conhecer 

gerar. Conhecer como nascer-com.  A sentença conclama que se venha a nascer e surgir 

conforme se compreenda o que se é, dando à compreensão de ser e existir caráter originário. 

Ser e conhecer combinam-se na e pela apreensão de ser pelo pensar – o conhecer 

o que se é, aparece como conclamação de ser, em que o conhecer e o vir a ser se imbricam 

em tornar-se o que se é – o nada de ser e não-ser - impulsiona o aparecer, o permanecer, 

e o perecer em circularidade extraordinária e criativa.  

O saber acerca de ser (nada) e o ser acerca de saber (do nada) é o que possibilita 

e provoca o tornar-se próprio. O saber de ser a partir do nada é o saber da necessidade de 

precisar tornar-se, de precisar agir para vir a ser, diretamente como o apropriar-se de ser 

por conta própria ao acolher em si o obscuro mistério desconhecido. O compreender que 

nos apreende em seu percurso de sentido é a abertura ao desconhecido de nós mesmos 

em nós mesmos, por sermos desde sempre favorecidos por outro de nós mesmos... No 

parágrafo 31 de “Ser e Tempo”, Heidegger explicita que “em todo compreender de mundo 



Romulo Pizzolante 

194  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

a existência também está compreendida e vice-versa” (2006, p. 213).  O Compreender 

originário que somos não se refere ao acúmulo de algo, nem de percepção sensível ou 

inteligível, ou mesmo de um conhecimento que se possa alcançar e deter, possuir e 

armazenar. O compreender originário significa o apreender-se-com e em seu próprio 

processo de elaboração e dinâmica circular – o “círculo ontológico” em que se revela a 

presença como o ente que está em jogo em seu próprio existir (2006, p. 215). 

Esse círculo do compreender não é um cerco em que se movimenta qualquer tipo de 
conhecimento. Ele exprime a estrutura-prévia existencial, própria da presença... 
compreender é o poder ser da própria presença (HEIDEGGER, 2006, § 32, pp. 214,215).  

 

Presença – Dasein  

 A superação do entendimento da essência humana a partir da dicotomia animal-

racional para o evidenciar-se do “Dasein” como abertura originária desde a qual o homem 

vem a ser por compreensão de ser pelo pensar porta o alcance de promover uma alteração 

em quem que a compreende.  

O § 10 de “Ser e Tempo” (HEIDEGGER, 2006) é emblemático ao explicitar sua 

diferença com a tradição do pensamento ocidental que há milênios reduz o humano em 

dicotomias.  Pela tradição do pensamento ocidental o homem vem sendo interpretado 

como animal-racional. Assim, por essa ideia, sobre um corpo de animal se acopla algo 

mais, que seria a razão como a possibilidade da linguagem, resultando, pela mistura, no 

que então supostamente seria a essência do homem, seu vigor de ser. Por essa dicotomia 

chamada metafísica é construído todo um modo de pensar, que separa sensível e 

inteligível, corpo e alma em hierarquias por subordinação, que sobrepõe um polo sobre o 

outro, como num jogo em que se retém os passes. 

 Heidegger pensa a integração originária entre sensível e inteligível desde o abrir-

se da presença do homem de modo inseparável. Esta integração originária irrompe na 

fala, em que o homem deixa-se ecoar pelo sentido que o compreende. A integração corpo 

e alma no apalavrar de sentido de si mesmo é o fenômeno em que o homem existe exposto 

a vir a ser uma singularidade única. “O ente que temos a tarefa de analisar somos nós 

mesmos.” (HEIDEGGER, 2006, p. 85)  



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  195 

Para cada homem é preciso encontrar um nome, afirma o filósofo Pascal David 

em entrevista ao periódico “Le Poullailler” 4 em 7 de maio de 2015. O desafio é encontrar 

para cada morto nos massacres, um nome: “seis milhões de mortos são seis milhões de 

vezes uma pessoa”. Nesta altura, as estatísticas se tornam desnecessárias para a 

compreensão do que não se submete ao quantitativo nem ao qualitativo e ruma para o que 

é de cada um, o singular em sua força múltipla. O desafio parece ser acolher o fenômeno 

humano como o aberto a cada vez único.  

Em concordância e aproximação a este mesmo modo de pensar, que busca 

compreender o homem pelo seu próprio existir como acontecer único, Heidegger (1978) Cita 

Duns Escoto na defesa de sua tese de doutorado em julho de 1915 na Universidade de Freiburg: 

Certamente com o unum e o multum é dada a multiplicidade. Duns Scoto, no 
entanto, faz notar esta compreensão com a expressão: non omnis multitudo 
causat numerum simpliciter. O uno enquanto determinação originária do objeto 
encontra-se antes e depois do limite e do ilimitado. A ideia de medida e de 
determinação quantitativa são posteriores (p. 55).  

Esta proposta desloca a compreensão do humano de animal racional para 

“Dasein”– presença! O que significa, que, o que quer que seja o homem, o é a partir da 

abertura originária a ser e não ser em sua própria presença criativa e/ou destrutiva. Outro 

princípio para a História do existir se anuncia através desta passagem, desta virada de 

pensamento a partir da compreensão da essência humana, de animal racional para 

presença. A superação de toda a tradição do pensamento metafísico ocidental está em 

questão diante da revelação do vigor de ser do humano no homem como presença. 

A presença - Dasein não tem gênero ou sexo por ser a antecipação do aberto, em 

que sensível e inteligível irrompem já combinados desde a compreensão de seu abrir-se, 

como possibilidade para possibilidade. A junção constitutiva de sensível e inteligível, 

resgata a compreensão de ser do homem no percurso de descoberta de si mesmo, 

incluindo intuições, sensações, emoções e sentimentos. O alcançado pelo pensamento que 

segue o percurso da compreensão inteligível pela fenomenologia hermenêutica promove 

o apalavrar de sentido de ser pela inclusão de razão e sensibilidade reciprocamente 

constitutivas uma da outra.   

                                                 
4 DAVID, P. Essai sur Heidegger et le Judaïsme – Le non et le nombre. Paris: Les Editions du Cerf, 2015. 
Cf. entrevista Pascal David - Le Poullailler  
- http://le-poulailler.fr/2015/05/entretien-avec-pascal-david-sur-heidegger-entre-autres/ .  
 

http://le-poulailler.fr/2015/05/entretien-avec-pascal-david-sur-heidegger-entre-autres/


Romulo Pizzolante 

196  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

A deusa da memória Mnemosine e suas filhas musas brotam do desconhecido, o 

que significa que têm sua origem inalcançável e indominável. Mnemosine e as musas 

como a memória e os impulsos criativos portam a ideia do que sobrevém à presença e 

também do que propriamente conduz a presença ao seu aparecer, desde o que se retrai 

como ausência. A memória como ausência que nos traz à presença, é viva. A presença 

tem a mesma espessura das ausências que a compõem, como um nada que transporta e 

conduz pelo seu vão aberto. Presença e ausência se combinam pelo mesmo vão livre e 

abissal, entre brotar e ocultar. Presença e ausência se compreendem não como jogo de 

contrários que se revezam, mas como a mesma dinâmica de des-velamento da verdade de 

existir: surgir, vigorar e sumir em circularidade extraordinária e criativa: “O surgimento 

já tende ao encobrimento” (HERÁCLITO, 1999, fragmento 123 DK). 

 

Duns Escoto 

No século XIII d.C. aconteceu na Universidade de Paris um significativo embate 

de pensamento em que o frade franciscano João Duns Escoto se levantou contra a 

interpretação do sagrado pela lógica e recusou a aplicação dos primordiais princípios de 

Aristóteles para o percurso de revelação de sentido pelo pensamento da fé. Santo Tomás 

de Aquino, catedrático daquela Universidade, foi então acusado de “averroismo”, 

denominação que naquela época representava a defesa da lógica aristotélica em oposição 

aos mistérios da dinâmica do pensamento da fé.  

O bem-aventurado Duns Escoto formulou a questão sobre o alcance do conhecimento 

humano perguntando se a verdade poderia ser conhecida pelo intelecto sem ser iluminada por 

luz de outro. Duns Escoto aponta assim para o percurso das estruturas ontológicas que nomeia 

como “razão eterna” e luz incriada”, que então são diferenciadas do plano das realizações 

praticas, dos objetos, dos fatos que podem ser conhecidos pelo intelecto. 

(Questão) 202. Finalmente, a respeito do que se pode conhecer, questiono se 
alguma verdade certa e integral pode ser naturalmente conhecida pelo intelecto 
humano nesta vida sem uma iluminação especial da luz incriada  (SCOTUS, 
1979. p. 245). 

João Duns Escoto defendeu a compreensão de que a graça misteriosa por divina 

precede originariamente à Physis e à Phsyché. Por esse pensar, corpo e alma, sensível e 

inteligível surgem desde uma mesma dinâmica de co-pertencimento que os antecede. A 

primordialidade da graça explicitada em defesa de “Imaculada Conceição” devolve a 

transcendência à compreensão do humano. O divino alcança antes e depois do humano, 



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  197 

“Imaculada Conceição” é livre desde anterioridade extraordinária que a revela e a deixa 

vir a ser a partir de sua própria pre-sença, em mim mesmo desvelada. Por esta 

compreensão, a cisão corpo e alma é tardia no acontecer da vida na vida do homem, assim, 

Deus atua desde uma anterioridade capaz de livrar o homem. Por esta compreensão corpo 

e alma irrompem cada vez na e pela presença de um homem, cada vez único. A 

compreensão da combinação entre singularidade e totalidade em si mesmo como o poder 

ser único é o mistério divino nos homens: finitos na infinitude de ser.  

Tudo que está à mão já se compreende a partir da totalidade conjuntural. Esta, 
no entanto, não precisa ser apreendida explicitamente numa intepretação 
temática. Mesmo quando percorrida por uma interpretação, ela se recolhe 
novamente numa compreensão implícita. A interpretação de algo como algo 
funda-se, essencialmente, numa posição prévia, visão prévia e concepção 
prévia. (HEIDEGGER, 2006, §32, p, 211).  

Não há, para Duns Escoto, a necessidade de se excluir uma via de pensamento 

contra a outra, filosofia e fé seguem diferentes percursos de pensamento para o encontro 

de sentido e não necessariamente se contrapõem. Em qualquer composição sensível e 

inteligível o homem se integra e vem a ser de um modo ou de outro, sempre cada vez 

único.  A filosofia que segue a lógica, e, o pensamento da fé, se diferenciam sem perda 

de alcance para as suas realizações. O que se toca pela fé é vigorosamente diverso do que 

se elabora pelas vias do conceito e da ciência. A perda acontece quando a teo-logia se 

arvora em adotar a lógica para comprovar o sagrado sob a égide da ciência, o que reduz 

o transcendente ao imanente, e a diferença entre Deus e homem fica esquecida 

provocando o pensamento a se afastar da compreensão do único, e a se dispor ao afã de 

domínio e controle em busca de assegurar o já institucionalizado pelo passado. 

Os frades contestadores de Santo Tomás de Aquino na Universidade de Paris 

recusavam a adoção de três princípios da lógica de Aristóteles, buscando deixar livre o 

pensamento da fé, como possibilidade de acesso ao sentido de existir por sua própria via. 

Os princípios aristotélicos como o “princípio de não contradição”, o “princípio do terceiro 

excluso” e o “princípio de identidade por igualdade”, fundamentais para o edifício lógico 

que sustenta a ciência, são acuradamente deixados de lado para o encontro de sentido 

diretamente pelo pensamento da fé, que acolhe o desconhecido e o obscuro em sua 

compreensão do mistério de existir.  

Em respeito ao “princípio de não contradição” (PNC) o homem perde a evidência de 

ser e não ser ele mesmo a própria realização do real na realidade, finito na infinitude de ser.  



Romulo Pizzolante 

198  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

Em respeito ao “princípio do terceiro excluso” afirma-se a dicotomia criador 

criatura, em que a criação se dá de fora para dentro, como um dedo de Deus ou um 

primeiro motor. Em qualquer dos casos já se perdeu a dinâmica circular e extraordinária 

do acontecer. (Pela sistematização da lógica aristotélica perde-se até mesmo o alcance do 

próprio pensamento de Aristóteles, que no Livro VI da Ética a Nicomaco, explicita a 

circularidade extraordinária ao descrever a noção de hábito pelo que surge das ações 

praticadas enquanto as ações praticadas são escolhidas justamente pelo hábito). 

Em respeito ao “princípio de identidade” pela exclusão das diferenças, rompe-se 

com a necessidade de inclusão do outro na descoberta de si, afastando o homem do vigor 

primordial de sua essência em vir a ser. 

O que aqui se procura destacar é a extraordinária integração entre sensível e 

inteligível alcançada por essa via de pensamento, o que já significa o abandono da 

interpretação metafísica dicotômica do homem como animal-racional. Assim, superando 

o animal-racional por ultrapassagem, o homem é remetido para outro âmbito de 

compreensão, em que se revela o parentesco do humano com o extraordinário desde sua 

essência primordial desconhecida. 

No século XIX, época de apogeu do método lógico científico, os seguidores do 

pensamento de Tomás de Aquino ganham renovada força pelas mãos do Papa Leão XIII, 

que em 1880 estabeleceu o catecismo católico em bases tomistas. O desafio para os que se 

justificam pelo pensamento da fé é compreender a composição de diferentes pensadores 

como Santo Tomás e Duns Escoto por uma mesma identidade que os excede e os consagra. 

Só no século XX com a hermenêutica fenomenológica a filosofia dá o mesmo 

passo alcançado pelo pensamento da fé no século XIII, ao superar o dualismo metafísico, 

pela compreensão do homem como “Dasein” e não mais pela dicotomia animal-racional.  

Martin Heidegger defendeu sua tese de doutorado com uma síntese histórico filosófica 

sobre como a tradição escolástica interpretou Aristóteles, e se aproximou do pensamento 

de Duns Escoto desde onde encontrou a provocação para se pensar o humano nos homens 

a partir da presença.  A compreensão de “Dasein” como a abertura em que o homem vem 

à presença em seu próprio abrir-se é a grande virada, em que corpo e alma, sensível e 

inteligível, matéria e espírito, intuição e intelecção se desvelam simultaneamente no 

apalavrar de sentido do singular humano, cada um cada vez precisando encontrar para si 

um nome, cada vez único. 

 

  



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  199 

A Obra de Arte 

Outra experiência de pensamento, em que o sentido do real se revela diretamente, se 

dá pelo acontecimento da obra de arte.  Através da arte revela-se sentido do todo do existir 

diretamente, por sua própria via de aparecer. O percurso de aparecimento da obra de arte não 

segue a elaboração de nenhuma lógica para o dar-se de seu sentido. A arte é a extraordinária 

revelação de sentido diretamente, sem intermediação de explicação racional ou necessidade 

de exacerbação sensível. O que ocorre no acontecer da obra de arte é uma plena superação da 

dicotomia sensível e inteligível, que pela obra de arte nunca se separam, pois já se integram 

desde seu aparecer concomitante à própria explosão de sentido que os revela.  

Por estas duas vias paralelas ao pensamento lógico da tradição, a arte e a fé, o 

homem encontra a si mesmo como um todo, inserido desde sempre no próprio fenômeno 

do existir da vida na vida humana como o que só pode ser cada vez único, em que se desvela 

a presença como o originário. Pois é justamente esta unicidade encontrada através dos 

pensamentos da fé e da arte, que se perde no pensamento da tradição lógica da filosofia, e 

principalmente a teológica, como afirma Heidegger no seminário “A constituição onto-teo-

logica da metafísica” em 1957. Por maior que seja sua eficácia para a investigação e para o 

desenvolvimento científico e tecnológico, a interpretação dicotômica-lógico-metafisica 

cinde o homem e o afasta da possibilidade de vir a ser si mesmo. 

Mas, o pensamento vige mesmo diante do esquecimento, brota do encoberto e do 

desconhecido, tal qual as Musas, que como a criatividade são filhas da memória. A 

dinâmica do pensamento ultrapassa os pensadores e as épocas históricas. O pensar que 

volta-se sobre si e questiona sua própria origem, encontra sempre o nada antes e diante 

de si em qualquer tempo e lugar. Mesmo que a disposição de uma época se imponha como 

sistema, o homem pode sempre pensar por conta própria e do nada negativo encontrado 

a partir de si mesmo, pode deixar-se abrir ao nada criativo em si mesmo.  

Por maior que seja o grau alcançado pela sistematização lógica do pensamento, 

sempre podem surgir pensadores livres, que não seguem a corrente dominante de sua 

época, como Sören Kierkegaard, que viveu e publicou sua obra na primeira metade do 

século XIX e compreendeu o homem extraordinariamente como “possibilidade para 

possibilidade”. Friedrich Nietzsche também ultrapassa o século XIX em que viveu, é 

póstumo ao apontar o acabamento do pensamento ocidental e de antecipar a chegada do 

super-homem, pela sua própria presença, como vontade de poder. 

A filósofa Márcia Sá Cavalcante Schuback pergunta pelo alcance da liberdade 

criativa do pensamento no artigo “Criar é imaginar”, publicado em 2008 pela “Revista de 



Romulo Pizzolante 

200  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

Filosofia e Mística Medieval - Scintilla”, em que articula uma aproximação entre ideias 

estéticas de Kant e a ontologia de Heidegger por “uma crítica hermenêutica dos sentidos 

de existência e imagem”, e compreende hermenêutica como o pensar que questiona sua 

própria origem em busca do originário, o pensamento que se volta para o “próprio 

princípio de vida” para principiar, como o olhar que mira o sublime e se expande por 

criatividade própria – o pensar a origem de si mesmo se encaminha em vir a o que se é 

pelo pensar, como o mesmo e o próprio gesto de acontecer originário de si mesmo. 

A experiência do sublime, do Magnum incomparável, do princípio de vida, da 
imensidão inimaginável enquanto abalo abyssal pode ser interpretada como a 
descrição kantiana do nascimento do gesto hermenêutico no pensamento 
filosófico. É neste gesto, aqui chamado de hermenêutica imaginativa, que 
pensamento e arte se encontram na criação. (SCHUBAK, 2008, p. 88; 91).  

 Hermenêutica é destacada como abertura para se pensar arte e filosofia além de 

dicotomias que separam, ao apontar para o interpretar como o modo de se pensar o 

princípio que inclui principiar. Pela hermenêutica a criatividade do pensamento irrompe 

da própria presença diante de seu existir.  

Neste pensar como fazem os poetas, desperta-se em nós a possibilidade de 
compreender o pensar-além, o transpensar da sublime imaginação como um 
pensar para além de diferenças dadas, para além de dicotomias e oposições, 
descobrindo o oceano como espelho do aberto do céu tornando-se abismo do 
mar e do abismo tornando-se um aberto. (SCHUBAK, 2008, p. 90). 

 

Sigmund Freud 

Sigmund Freud é também um homem do século XIX, do apogeu do método 

científico, era médico neurologista quando pode entrever que males físicos e biológicos 

encontrados em partes do corpo podiam e precisavam ser tratados não apenas no corpo 

sensível, mas, também, por percurso inteligível. A psicanalise inaugurada por Freud no século 

XIX é um modo de investigação da mente humana, que tem imensos desdobramentos e 

múltiplas influências no pensamento desde então, e que pode ser compreendida como a busca 

pelo sentido de existir, através da superação do dualismo sensível e inteligível. 

Se agora nos dedicarmos a considerar a vida mental de um ponto de vista 
biológico, um ‘instinto’ nos aparecerá como sendo um conceito situado na 
fronteira entre a mente e o corpo, como o representante psíquico dos estímulos 
que se originam dentro do organismo e alcançam a mente, como uma medida 
da exigência feita à mente no sentido de trabalhar em consequência de sua 
ligação com o corpo (FREUD, 1976, vol. XIV, p. 142).  



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  201 

A necessidade de encontrar sentido para si e por si diante do outro, a urgência de 

encontrar sentido para o existir diante do desamparo de nunca estar pronto e acabado, e 

sim de precisar sempre agir para vir a ser renovadamente diante do porvir, move o 

homem.  O desamparo (Hilflosigkeit) diante de existência sem garantias ou escoras frente 

ao abismo incontrolável e incerto do amanhã, expõe o homem à angústia de existir por 

conta própria, expõe o homem ao medo da morte e ao medo da vida que tantas vezes 

travam o viver. O medo busca paralisar o livre devir e a angústia impulsiona ao aberto 

por-vir.  O homem precisa encontrar sentido para viver e o pode encontrar pela fala que 

se alcança desde a escuta do outro em si.  

 

Marcel Proust 

O romance “Em busca do tempo perdido” de Marcel Proust foi publicado em 7 

volumes ao longo de 14 anos, de “O caminho de Swann” publicado em 1913, a obra segue 

até culminar com a publicação do último volume “O tempo redescoberto” em 1927. O 

percurso narrado por Proust revela a origem da temporalidade própria ao existir na 

criatividade humana. Proust finaliza sua obra revelando uma inversão na ordem 

simplesmente cronológica do tempo ao encontrar no porvir a determinação primordial e 

originária, o que se dá pela descoberta da criatividade como origem do tempo.  

A temporalidade da existência revelada por Martin Heidegger em “Ser e Tempo”, 

também publicado em 1927, ao seu modo, segue a mesma direção que encontra no porvir 

a possibilidade do instante de abertura ao passado e ao presente, cada um em seu próprio 

vigor de presença. O que significa que é a partir do porvir que se abrem passado e presente 

em sentido próprios. A estrutura temporal da cura apresentada por Heidegger revela a 

possibilidade de existir em sentido próprio. O sentido próprio está sempre por-vir, o 

sentido de existir encontra-se todo tempo em aberto e precisa ser conquistado por cada 

homem cada vez em sua própria presença exposta a vir a ser e não ser. O homem precisa 

atravessar o desamparo da angústia por se encontrar sem garantias, para só então 

encontrar a si mesmo como desafio renovadamente remetido ao porvir. 

A obra de Proust acontece no cenário da passagem do século XIX para o XX, em 

que a ciência se transforma em tecnologia e se acirra a separação sensível inteligível, em 

direção à objetivação do cálculo. A investigação da alma humana segue o mesmo 

percurso científico, tanto pela psicologia quanto pela antropologia, e se volta para as 

vivências sensíveis e inteligíveis, promovendo um circo em que o homem é posto a girar 

em rodas de vários tipos à procura de si. Proust descreve sua busca pelo vigor de existir 



Romulo Pizzolante 

202  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

através do que se perde pela dedicação às reminiscências do passado e aos trâmites do 

presente. A busca de reencontro através de lembranças e recordações, atravessam a obra 

sem nunca chegar. A procura do vigor do existir descrita na obra de Proust através das 

vivências cotidianas, revelam os personagens dedicados à atualização de requintadas 

práticas tanto de prazer como de dor, pela elaboração de sensações, emoções e afetos sem 

nunca encontrar o bastante.   

Proust em seu romance apresenta o modo de pensar e existir que revela o mundo 

que o justifica, mas que também é capaz de o ultrapassar. A disposição de pensamento de 

uma época histórica só pode ser superada pela descoberta da temporalidade própria do 

existir. O personagem central do romance acaba se confundindo com as transformações 

de sua época. Há também vários coadjuvantes que não se separaram do curso da história 

que se desenrola, há os que morrem na Grande Guerra enquanto a obra segue sendo escrita 

e publicada, há também o velho que se transforma e se renova por jovialidade 

surpreendente, dinâmica revelada através de personagens capazes de contrariar toda a 

noção cientista-lógico-darwinista de sua época. No fim, o protagonista ao acolher as 

tensões e transformações como quem sofre a História de ser como avalanche que lhe 

sobrevém, culmina paradoxalmente, descobrindo a gênese do acontecer, o vigor 

originário da História em seu próprio existir, não mais através de vivências sensíveis ou 

inteligíveis, mas diretamente em sua própria presença criativa, que então desvela o porvir 

como tempo re-descoberto. 

Procurava as grandes leis, e tachavam-me de rebuscador de pormenores. Para 
que, aliás, o fazia? Jovem, denotara alguns dons, e Bergotte achara “perfeita” as 
minhas composições de colegial, mas, em vez de aplicar-me, vivera na 
indolência, na dissipação dos prazeres, na doença, nos tratamentos, nas manias, 
e, na véspera de morrer, sem nada conhecer do ofício, empreendia minha obra. 
(PROUST, 1990, p.286). 

Proust revela o homem como quem pode brotar de si mesmo por criatividade 

encontrada a partir de sua própria presença, quando reconhece em sua condição finita que 

não domina o curso da história, não decide pelo seu desenrolar, apenas, acolhe o que lhe 

sobrevém de modo próprio ou impróprio, e que, pode sim a partir deste “lugar-

extraordinário” realizar o imenso, o único.  

Há uma inversão na percepção da ordem temporal do princípio da criatividade para o 

leitor, pois o romance que o leitor recebe só pôde ser escrito após a descoberta feita pelo 

personagem principal no último volume. A obra segue em sua narração percurso cronológico, 



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  203 

é perpassada na descrição de cada etapa por imensa criatividade, em que tudo pode ser 

perdoado diante na necessidade de criar sentido próprio para o existir, sempre por-vir. 

As obras, literária de Marcel Proust e filosófica de Martin Heidegger, contrariam 

a corrente dominante de sua época histórica e apontam para a junção originária de intuição 

e raciocínio no acontecer da presença do homem na criação da História de seu próprio 

existir. O que lança a questão acerca da existência humana em outro âmbito e 

possibilidade de encontro a partir da presença de cada indivíduo singular. 

 

Daseinsanalyse  

A separação corpo e alma, matéria e espírito, animalidade e racionalidade na 

compreensão do homem segue seu desvio mesmo diante do aparecimento de obras 

reveladoras de outro sentido. O embate dicotômico sensível inteligível nunca esteve tão em 

voga como agora no século XXI em que psicotrópicos e drogas de vários tipos portam a 

pretensão de pela via do estímulo físico-químico equilibrar o corpo sem recorrer à palavra. 

Por esta via, fica esquecida a primeira necessidade humana; de ser livre para apalavrar 

sentido para si mesmo diante do outro. É através da palavra encontrada em sua própria fala 

que o homem vem a ser, é através da linguagem que o singular humano apalavra sentido 

com o real e encontra para si um nome. Para cada homem é preciso encontrar um nome.  

Por mais maravilhosos que sejam os efeitos dos medicamentos e das drogas 

psicodélicas ou psicotrópicas, que alteram funções cerebrais para atingir a mente, a 

necessidade de pensar e compreender a si pelo apalavrar de sentido com o outro de si é o 

originário que não se perde. O corpo humano é resultado do sentido encontrado e não o 

contrário. O corpo do homem sequer pode ser comparado ao corpo de um animal, pois é 

sentido e significado abertos em primeira e primordial instância: corpo é linguagem. 

O homem não é apenas um ser vivo, que, entre outras faculdades, possui 
também a linguagem. Muito mais do que isso. A linguagem é a casa do Ser. 
Nela morando, o homem ec-siste na medida em que pertence à Verdade do Ser, 
protegendo-a e guardando-a. Destarte, na determinação da humanidade do 
homem, como ec-sistência, o que importa é que não é o homem o Essencial mas 
o Ser, como dimensão do ec-stático da ec-sistência (HEIDEGGER, 1995, p. 55).  

Seguir o percurso das estruturas ontológicas do acontecer do existir da vida na 

vida de um homem transforma o olhar que vê pelo visto, que então se volta para a 

descoberta de si mesmo. Nós nos relacionamos com nosso próprio existir, somos e 

estamos entregues à responsabilidade de assumir nosso próprio existir como o que está 

sempre em jogo aberto. A compreensão da existência no sentido proposto por Heidegger 



Romulo Pizzolante 

204  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

significa o aberto da vida na vida dos homens por conta e risco de cada um. A essência 

humana entendida como o vigor de Ser do homem encontra-se em seu próprio existir 

aberto pelo que ele mesmo não decide. O existir finito, sempre aberto a vir a ser e não ser, 

encontra-se exposto em devir, em que o homem pode tornar-se autêntico e inautêntico. A 

analítica existencial apresentada em “Ser e Tempo” tem pertinência para todas as práticas 

e exercícios de cuidado, médicas, psicológicas ou psicanalíticas que levam em 

consideração a composição sensível e inteligível em seu âmbito.  

A publicação “Les Carnets del’Espace Ethique de Bretagne Occidentale” 

apresentou em sua terceira publicação a questão da ética na saúde através de uma 

antologia acerca da compreensão da pesquisa médica e do sentido de ser humano na 

atualidade de uma sociedade “hiper-medicalizada”. A publicação foi dirigida pelo médico 

e especialista em medicina interna Jean-Michel Boles e pelo filósofo Pascal David, que 

coloca a pergunta se o avanço científico tecnológico na medicina e na pesquisa médica 

ameaçam o cuidado com o paciente. Diagnósticos e predicados parecem objetivar o corpo 

do homem, que é tomado como material de pesquisa, tanto quanto como mercadoria, de 

qualquer modo, o corpo do homem aparece como conjunto de peças cambiáveis, 

transplantáveis e recicláveis. Por esta atitude fica esquecida a presença viva do indivíduo 

singular humano em seu aparecer único, como origem e destino de todo o acontecer da 

História de Ser. O perigo, analisa Pascal David, é a realização por esta via de um atentado 

que reduz o homem à perspectiva ôntica. A destruição do humano nos homens surge com 

a ideia de que o homem pode se autoproduzir através de manipulações laboratoriais.   

Na conclusão de seu texto de abertura, Pascal David cita a correspondência entre 

Martin Heidegger e Hanna Arendt ao destacar o alcance finito do homem em tudo que 

compreende e não compreende acerca de si mesmo. O acolhimento dos limites da própria 

finitude aparece como alcance extraordinário: o alcance finito confere ao homem o poder 

infinito de sempre de novo outra vez questionar a si mesmo acerca dos rumos de seu 

existir, e renovadamente encontrar para si um nome. “Quantos infernos o homem terá 

ainda que atravessar antes de aprender que ele não é susceptível de produzir a si mesmo”. 

(HEIDEGGER, 1991)5. 

Françoise Dastur e Philipe Cabestan, filósofos franceses que ocupam a presidência 

de uma associação que carrega o propósito de se pensar a “Daseinsanalyse” (“École 

Française de Daseinsanalyse”), destacam palavras de Heidegger do “Seminário de 

                                                 
5 “quels enfers devra-t-il encore traverser avant d’apprendre qu’il n’est pas susceptivle de se fair lui-
même?”. 



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  205 

Zurich”, para defender a provocação transformadora que o pensamento da analítica 

existencial revela: superação da compreensão do homem como animal-racional para a 

compreensão de Dasein inaugura a abertura de outro princípio (Andere Anfang) para a 

História de Ser, princípio que inclui a presença do singular humano no acontecer da 

verdade de existir em que o homem surge cada vez único. 

Há, uma relação de Fundação entre a Daseinsanalyse ontológica de “Ser e 
Tempo” e a Daseinsanalyse médica. O importante aqui é que "os fenômenos 
que fundam cada vez sua aparição nas relações entre analisando e analista são 
trazidos à palavra por si mesmos em seu conteúdo fenomenológico, o que 
implica que seja levado em conta que sempre se referem a um paciente em 
particular”, ao invés de os reconduzir a um existencial universal. (CABESTAN; 
DASTUR, 2011, pp 48-49)6. 

“Daseinsanalyse” compreendida como processo e percurso de análise existencial 

torna-se até mesmo urgente ao ser associada à necessidade primordial do homem de ser 

livre para cada vez poder retomar a palavra em busca de si mesmo. Essa análise precisa 

acontecer como convite para se auscultar ao outro em si.  Mas, não há um método ou 

sistema que a traduza, pois, para acontecer precisa referir-se diretamente ao existir aberto a 

ser e tempo em seu mesmo dar-se. O homem pode deixar-se articular pelo cuidado e pela 

busca de compreensão do vigor de existir de si mesmo, o cuidado em vir a ser si mesmo 

diante do outro.  Daseinsanalyse como meditação acerca do desconhecido em nós, acontece 

como convite ao convívio com o outro. “Não a mim, mas auscultar ao logos é deixar-se 

favorecer pelo sabor do que pode ser único” (Heráclito, 1999. Fragmento 50 DK). 

 

  

                                                 
6 CABESTAN Ph; DASTUR, F. Daseinsanalyse. Paris: Vrin, 2011, pp. 48,49: Il y a donc bien um rapport 
de Fundaction entre la Daseinsanalyse ontologique de Etre et temps et la Daseinsanalyse médicale. Ce qui 
import ici, c’est que “le phenomène qui font à chaque foi leur apparition dans la relations de l’analysant et 
de l’alalyste soient portés à la parole à partir d’eux-même dans leur teneur phenoménologique, ce qui 
implique qu’y soit tenu compte du fait qu1ils renvoient toujour à tel ou tel patient concret” plutôt que “de 
les reconduire globalement à un existential. 



Romulo Pizzolante 

206  Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019 

Referências 

ANAXIMANDRO. HERÁCLITO. PARMÊNIDES. Os pensadores originários. 
Petrópolis: Vozes. 1999. 

BINSWANGER, Ludwig. Analyse existentielle et psychanalyse freidienne. Paris: 
Gallimard. 1981. 

____________________.  Événement et vécu. In: Philosophie número 121. Paris: Les 
éditions de minuit.  

____________________.  Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins. Zurique: 
1953. 

____________________.  Sonho e existência. Escritos sobre Fenomenologia e 
Psicanálise. Rio de Janeiro: Viaverita. 2013.  

____________________.  Trois formes manquées de la Présence humaine. Argenteuil: 
Cercle. 2002. 

BOLES, J-M.; DAVID, P. Les Carnets del’Espace Ethique de Bretagne Occidentale, La 
finalité de la recherche médicale: vers um arraisonnement de l’être humanin? 
Montpellier: Sauramps Medical. 2010. 

CABESTAN Philippe; DASTUR, Françoise. Daseinsanalyse. Paris: Vrin, 2011. 

DAVID, P. Essai sur Heidegger et le Judaïsme – Le non et le nombre. Paris: Les Editions 
du Cerf, 2015.  

FREUD, Sigmund.  “O instinto e suas viscissitudes”. Em Obras Psicológicas Completas. 
Rio de Janeiro: Imago Editora.  Volume XIV da Edição Standard Brasileira, 1976. 

GADAMER, Hans-Georg. O Mistério da Saúde. O Cuidado da Saúde e a Arte da 
Medicina. Lisboa: Edições 70. 2009. 

HEIDEGGER, Martin. Caminhos de Floresta. Tradução Irene Borges Duarte et al. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian. 2002. 

__________________. Die Kategorien und Badeutungslehre des Duns Socotus. 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. GA 1, 1978.  

__________________.  Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. Band 5,  

1994. 

  



Análise existencial – fenomenologia hermenêutica e interpretação de si mesmo: aproximação ao §32 de Ser e Tempo de Martin Heidegger 

Arquivos do IPUB, v. 1, n. 1, p. 188-207, jan./abr. 2019  207 

HEIDEGGER, Martin. Arendt, H. Letters et autre documents 1925 – 1975. Paris: 
Gallimard, 1991. 

__________________. Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude, 
solidão. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003. 

__________________. Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes. 2001. 

__________________. Ser e Tempo (Parte II). Petrópolis, RJ: Vozes, 1990. 

__________________. Ser e Tempo (Parte I). Petrópolis, RJ: Vozes, 1989. 

HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. Petrópolis: Vozes. 2006.   

HEIDEGGER, Martin.  Sobre o Humanismo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1995.  

HERÁCLITO.  Fragmento 50 DK. Biblioteca Augustana:   http://www.hs-
augsburg.de/~harsch/augustana.html .   

HERÁCLITO. Pensadores Originários. Fragmento 123, DK. Tradução Emmanuel 
Carneiro Leão. Petrópolis: Vozes 1999. 

KIERKEGAARD, Søren Aaybe.O desespero humano. São Paulo: Editora Unesp. 2010. 

LEÃO Emmanuel Carneiro.  Aprendendo a Pensar I. Teresópolis: Daimon Editora. 2008.  

NIETZSCHE, Friedrich. Segunda Consideração Intempestiva. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará. 2003.  

PINDARE. Ouvre Complètes. Paris: Éditions de la Diférence. 1990. 

PLATO. Republic. Londres: Loeb Classical Library, 2013. 

PROUST, Marcel. “O tempo redescoberto”. Em: Em busca do tempo perdido. Tradução 
Lúcia Miguel Pereira. São Paulo: Editora Globo. 1990.  

SCHUBACK, Márcia. Para ler os medievais - Ensaio de hermenêutica imaginativa . 
Petrópolis: Editora Vozes, 2000. 

SCHUBACK, Márcia. Criar é imaginar. In: Scintilla Revista de Filosofia e Mística 
Medieval. Curitiba: Instituto São Boaventura. 2008, Vol. 5, n. 1. 

SCOTUS, John. Duns.  Sobre o conhecimento humano. In: Os Pensadores. São Paulo: 
Abril Cultural. 1979. 

 

Recebido em: 19 de julho de 2018 

Aceito em: 10 de dezembro de 2018 

http://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html

