
Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger CailloisALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

https://doi.org/10.1590/1517-106X/2025e68374

A
RTIC

U
LO

EN TORNO A LO SAGRADO  
Y AL JUEGO EN ROGER CAILLOIS

AROUND THE SACRED AND  

OF GAMES IN ROGER CAILLOIS

Gonzalo Montenegro Vargas 

Universidade Federal da Integração Latino-americana, Foz do Iguaçu, PR, Brasil.

Resumen
Este trabajo pretende proporcionar una semblanza general de la obra de Caillois, 
a través del análisis de sus estudios dedicados a lo sagrado y al juego. De manera 
preliminar, se abordan posturas de inicios de carrera que versan sobre lo imaginario 
y las tensiones internas de una civilización. Luego, se describen sus aportes en torno 
al papel de lo sagrado y la fiesta en las sociedades arcaicas, de acuerdo con su trabajo 
de 1939, L’homme et le sacré. Por último, se realiza un examen de las premisas que 
rigen en su connotada taxonomía de los juegos (Les Jeux et les Hommes, 1958).

Palabras clave: Roger Caillois; imaginario; sagrado; fiesta; juego.

Abstract
This paper aims to provide a general 
resemblance of Caillois’ work by 
reviewing his studies on the sacred and on 
games. First, it describes his early career 
point of view on the imaginary and the 
internal clashes of civilizations. Then, this 
study discusses his contributions on the 
role of the sacred and the feast in archaic 
societies, according to his 1939 work, 
L’homme et le sacré. Finally, we examine 
the premises of his famous taxonomy of 
games (Les Jeux et les Hommes, 1958).

Keywords: Roger Caillois; Imaginary; 
Sacred; Feast; Games.

Resumo
Este artigo almeja proporcionar um 
esboço geral da obra de Caillois, através 
da análise de seus estudos dedicados 
ao sagrado e ao do jogo. De maneira 
preliminar, são abordadas as perspectivas 
de início de carreira, que tratam sobre o 
imaginário e as tensões internas de uma 
civilização. Em seguida, descrevem-se suas 
contribuições sobre o papel do sagrado e 
da festa nas sociedades arcaicas, segundo 
sua obra de 1939, L’homme et le sacré. Por 
fim, são examinadas as premissas que 
norteiam sua renomada taxonomia dos 
jogos (Les Jeux et les Hommes, 1958).

Palavras-chave: Roger Caillois; 
imaginário; sagrado; festa; jogo.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br
https://orcid.org/0000-0002-0291-6341


Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 20252 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

Aproximaciones a la imaginación

Roger Caillois se establece en París a fines de los años veinte para 
preparar su ingreso a la École Normale Supérieure. Durante la década siguiente 
desarrolla vínculos estrechos con los más diversos movimientos intelectuales 
de la capital, entre los que destaca el movimiento surrealista. En el seno de los 
medios de difusión del surrealismo publica, de hecho, sus primeros ensayos. 
La ruptura, sin embargo, no se hace esperar y en Procès intellectuel de l´art de 
1935, incluye una carta abierta dedicada a André Breton, que da cuenta de 
diferencias que con el tiempo resultarán insalvables (Caillois, 1974, p. 35-54).

El malentendido no evita que se trate de una relación fecunda, pues 
el surrealismo deja en Caillois huellas cuya impronta fundamental no será 
difícil descubrir en sus obras de madurez (Felgine, 1994, p. 61-75). Declarar 
un férreo compromiso entre literatura y realidad o intentar esbozar una 
descripción amplia de los fenómenos de la imaginación serán rasgos que, 
visibles en sus trabajos más tempranos, configuran actitudes y presupuestos 
de estudios posteriores. Así, por ejemplo, la vinculación estrecha entre poesía 
y realidad que postula en el ensayo de juventud Spécification de la poésie.  
Aquí sostiene que la “poesía comienza desde el momento en que se considera 
la palabra en la infinitud teórica de sus representaciones” (Caillois, 1974, p. 
16),1 lo que habilita una relación inconsciente con la totalidad del objeto 
real. Dicho ensayo concuerda notablemente con el postulado que lo lleva a 
sostener años más tarde que la novela es capaz de proporcionar coordenadas 
para la descripción de la sociedad e, inclusive, de la realidad. La novela rebasa 
el papel ficcional de la literatura y se equipara a las ciencias en su tentativa de 
explicación exhaustiva, ya que “se esfuerza en representar [lo real] bajo todos 
sus aspectos, poniendo a la luz su arquitectura, sus conexiones, sus motivos 
más profundos” (Caillois, 1974, p. 156).2 

Caillois entiende que su obra está atravesada por una tentativa incesante 
de investigar las manifestaciones fundamentales de la imaginación y lo 
imaginario (Caillois, 1974, p. 7-8). La primera aproximación que realiza 
Caillois en esta dirección, lo lleva a reconocer la existencia de una imagination 
lyrique que permite la sistematización de las representaciones afectivas.  
La poesía es entendida, en este sentido, como una serie susceptible de afectar 
a la sensibilidad y constituir en ella asociaciones organizadas en núcleos de 
condensación y sobredeterminación, de acuerdo con los cuales las sensaciones 

1 Traducción nuestra. Salvo mención expresa de lo contrario, todas las traducciones son del autor de este 
artículo. Spécification de la poésie apareció en Le Surréalisme au service de la Révolution en 1933, vehículo 
de difusión del movimiento surrealista dirigido por André Breton entre 1930 y 1933 – que antecede la 
publicación de Minotaure, también bajo su responsabilidad entre 1933 y 1939.

2 Estudio publicado con el nombre de Sociología de la novela en 1941. Luego, aparece en francés bajo el 
título de Puissances du roman (1942), nombre con el que es retomado en la antología de 1974, Approches 
de l’imaginaire.



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

3Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

o afectos definen grados de idoneidad para integrar futuras sensaciones a la 
vida afectiva (Caillois, 1974). De este modo, la imagination lyrique representa 
el esquema conforme al cual ésta, la vida afectiva, se constituye. Por su parte, 
la poesía, en tanto sucesión lírica, permite la sistematización adecuada o 
idónea de los afectos.

La poesía representa aquel poder de la imaginación que permite la 
organización y constitución de la vida afectiva, en cuyo seno es posible 
ver emerger criterios para la valorización estética. Una obra artística no 
adquiere valor en virtud de determinaciones puras ajenas a la vida psíquica, 
sino que la constituye al paso que gana en ella la posibilidad de ser valorada  
(Caillois, 1974). Años más tarde, ello encuentra eco en la tentativa de extender 
el arte a las formas naturales (Caillois, 1960), en cuyo caso sería la propia 
naturaleza la que produciría en la estética un mecanismo de auto-lisibilité 
(Jenny, 1992). De manera análoga sucede aquí con la poesía, pues crea en la 
vida afectiva las herramientas para su propia apreciación. 

La estrecha vinculación que subsiste entre obra de arte y vida 
psíquica representará para Caillois la razón principal para sostener 
la impureza de la creación artística en Notice sur l’impureté dans l’art  
(Caillois, 1974, p 41-52). Ahora bien, precisamente gracias a ésta, el arte 
se vuelve susceptible de una descripción rigurosa a partir de la organización 
de la vida psíquica que él mismo genera. En la medida que el arte está 
indisolublemente ligado a los efectos que produce en la afectividad, tales efectos 
pueden ser leídos sistemáticamente como esquemas de y para la imaginación. 
Es decir, como efectos cuya organización proporciona las bases para la creación 
y apreciación artística entendida como modo particular del sentir. Caillois 
estima, por ello, que la imaginación que rige la creación artística jamás se da 
en su forma pura, sino que radica más bien en las manifestaciones empíricas 
de la vida psíquica. Es, entonces, a partir de una imagination empirique que 
el arte puede tener lugar. El arte no mienta, en este caso, una actividad en sí 
misma dotada de un placer inherente a su propia realización. Por el contrario, 
el arte designa una tentativa afectiva e intelectual de exploración de la vida 
psíquica (Caillois, 1974, p 47).

La crítica al surrealismo se hace a esta altura patente. Caillois reconoce 
una aspiración autocomplaciente en la necesidad de definir el ejercicio artístico 
como un fin en sí, fundado en la imaginación pura. La imaginación se 
vuelve imaginación empírica, esto es, capacidad de uso concreto dirigido 
a la investigación. Lo importante para Caillois serán las consecuencias que 
se derivan del arte para el estudio de la vida afectiva y su relación con la 
imaginación. Como lo propusiera ya para la poesía, el arte en general no se 
comprende sino en dirección a proporcionar las bases para una indagación 
relativa a la imaginación.



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 20254 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

La forma en que el propio Caillois entendía su participación en el 
movimiento surrealista acabó por separarlo de éste. En la Lettre à André 
Breton, por ejemplo, plantea una divergencia entre investigación y poesía 
(Caillois, 1974, p. 35-38). No se trata, empero, de una incompatibilidad. Procès 
intellectuel de l´art cierra con una propuesta en la que la poesía debiera servir 
de base para entender a la imaginación en lo que concierne a los elementos 
de la vida psíquica de los individuos y su vínculo con los fenómenos sociales. 
De esta manera, constituir una fenomenología general de la imaginación 
requerirá de la creación y sistematización de métodos rigurosos adaptados 
a la interpretación, control y clasificación del psiquismo en su respectiva 
relación con los fenómenos sociales. Por este motivo, será necesario atender 
a la conformación de los elementos impuros en la imaginación empírica y al 
desarrollo de los mitos en sociedad (Caillois, 1974, p. 49-52).

Se produce, en consecuencia, un tránsito desde la imaginación hacia 
lo imaginario. A pesar de ser un tránsito sutil, no exento de ambigüedades, es 
posible sostener que el pensamiento de Caillois se sitúa en el territorio de lo 
imaginario cuando aborda la función social de la imaginación, caracterizada 
por la fuerza o coerción moral ejercida por ritos y fabulaciones sobre una 
sociedad. Es lo que se aprecia en trabajos como Paris, mythe moderne en que 
Caillois formula las bases del desarrollo de una sociología literaria, capaz de 
estudiar el derrotero social de la imaginación presente en los mitos (Caillois, 
1998, p. 167-170).3 La exigencia de rigor con la que Caillois se refiere al arte 
y a la poesía no guarda relación con un desprecio por las esferas irracionales 
de la imaginación humana. Por el contrario, constituye la firme creencia en 
la posibilidad de desarrollar una exploración sistemática en aquellos ámbitos 
que exceden o resisten a la racionalidad. 

Instinto y civilización

El alejamiento del surrealismo, producido hacia fines de 1934, conduce 
a Caillois a escudriñar en el problema de lo sagrado, su impacto en la vida 
individual y las estructuras sociales que lo rigen. Por ello, la propuesta de 
desarrollo de una fenomenología general de la imaginación concebida en 
Procès intellectuel de l´art anuncia, en cierta forma, el trabajo que guiará la 
investigación desarrollada posteriormente al interior del Collège de Sociologie 
en torno a lo sagrado. Fundado en 1937 por Caillois, Georges Bataille y 
Michel Leiris, el Collège tendrá por objeto internarse en el complejo mundo 
instintivo caracterizado por el torbellino de exaltación y embriaguez al 
que se ve arrastrado el hombre por sus pasiones (Caillois, 1974, p. 57-60).  

3 Las ideas de comunidad moral y de coerción están, ciertamente, alineadas con Durkheim. Acerca de 
la raigambre sociológica de Caillois y del Collège, que estudiamos a continuación, ver Durkheim (1967, 
p. xvii-xxiv) y Goyatá (2017).



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

5Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

Fenómenos como la religión, la fiesta, la guerra y el juego serán, en adelante, 
los objetos de preocupación principal para Caillois.

El impulso instintivo radicado en el hombre vuelve indiferenciado el 
dominio de la vida y de la sociedad. Las distinciones clásicas entre naturaleza 
y civilización, o entre individuo y sociedad, resultan cuestionables. De hecho, 
indagar en la naturaleza de lo imaginario exige a Caillois mantener entre 
paréntesis tales distinciones para reconocer la dialéctica que las liga de manera 
íntima y profunda. Para el autor, es en las expresiones más auténticas del 
instinto y de la pasión humana, que viene a emerger la flor fecunda de la 
civilización. En el comportamiento individual, la razón de ser de las más 
importantes estructuras sociales (Caillois, 1969, p. 5-9).

Caillois cree que los principios que articulan a una sociedad se forjan 
en instancias y experiencias límite que desbordan a la civilización, a la vez 
que le entregan las auténticas fuentes de su regeneración. De este modo, 
es posible reconocer las fuentes de la moral en aquellos ejercicios todavía 
voraces de fortaleza y virtud (Caillois, 1946, p. 319-322). Las fuentes de la 
interdicción que dan forma a una sociedad son apreciables en la transgresión 
más terrible de la fiesta (Caillois, 1950, p. 128-137); así como los orígenes 
de las más férreas instituciones, en la conflagración más destructiva de las 
sectas (Caillois, 1944). Fortaleza del alma, fiesta y secta constituyen, de esta 
manera, modalidades de la génesis revitalizante de una sociedad.

Donde la civilización está instalada, no dudo de que la moralidad se corrompe. 
Pero allí donde se la funda, las virtudes son necesarias, y es en estos terrenos 
aún baldíos donde rejuvenece su autoridad. El hombre no termina nunca 
con la tarea de la civilización: trabaja sin cesar en el arreglo del mundo y el 
dominio de sí mismo [...]. En país conquistado, es natural que se introduzca 
el dejar hacer: nada terrible viene a llamar al orden al que se duerme. Se 
divierte y discute a su gusto, y pronto no acepta ya obligación de ninguna 
clase [...]. Lo hace sin peligro. Pero en las Marcas del Imperio es preciso velar. 
La menor extravagancia es mortal. Sin valor y disciplina, todo se derrumba. 
Todo retrocede. (Caillois, 1946, p. 321)

Tales son las estrechas conexiones que unen la virtud y la fuerza de alma. 
Nadie duda de que ésta puede servir al mal, pero es tan necesariamente la 
condición del bien, que hay que preferirla criminal a una cobardía inocente. 
(Caillois, 1946, p. 325)

La fuerza de alma, que da lugar a la moral a partir del exigente ejercicio 
de la virtud y el dominio de sí, es la que convoca a espíritus nobles que se 
descubren mutuamente en la comunión de la fortaleza. En el Prefacio a 



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 20256 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

Fisiología de Leviatán (1946), titulado La comunión de los Fuertes,4 Caillois 
señala que quienes alcanzan un dominio de sí mismos, prescindiendo de las 
pasiones, son los que perfilan los principios del desenvolvimiento futuro de 
una sociedad (Caillois, 1946, p. 11-16). La comunión de los fuertes es la que 
alcanza el verdadero control sobre el flujo pasional indomable que recorre a 
una civilización. Sólo la fortaleza de alma es, pues, la que descubre la manera 
de articular, contraponer y ordenar la energía del instinto para que ésta no 
amenace con destruir el cuerpo social. De esta forma, cultura y civilización 
no surgen en ningún caso de la represión del instinto, sino antes bien de la 
fuerza capaz de volver fecundo y pujante el retoño salvaje que, cual cabeza 
de hidra, no cesa de emerger a la superficie y amenazar la delgada capa de las 
costumbres (Caillois, 1969, p. 8-9). De ahí la necesaria irrupción de la virtud 
en la inercia social y su capacidad para hacer rejuvenecer la tarea infinita de 
forjar una civilización.

Para Caillois el transcurso cotidiano de una sociedad promueve la 
desidia y la mediocridad. El marco institucional en el que se desarrollan las 
sociedades contemporáneas es, por lo general, permisivo. Define amplios 
márgenes de acción, al punto que permite conductas nocivas en su seno. En 
contraste, las sociedades arcaicas constan de un riguroso y acabado sistema 
de prohibiciones que regula su funcionamiento (Caillois, 1950, p. 120-128). 
Sin embargo, ni en uno ni en otro caso se produce exaltación de vitalidad 
alguna, por lo que la inercia misma – sea de la mediocridad contemporánea, 
sea del rigor arcaico – es la que termina amenazando a una civilización con 
convertirla en presa fácil de pasiones incontrolables. Tal parece ser la razón 
por la cual Caillois ve surgir una furia desatada en las guerras contemporáneas. 
En ausencia de instancias de regeneración, las pasiones emergen y se apoderan 
de la sociedad, arrastrándola hacia la aniquilación. De ahí la tesis polémica 
que sostiene el autor, en términos de identificar a la guerra contemporánea 
como el anverso correspondiente de la fiesta arcaica: viola toda interdicción, 
desata una furia incontrolable, desperdicia la riqueza de las naciones  
(Antelo, 2009, p. 14; Macé, 2013, p. 11-12). El culto por la guerra en 
la época contemporánea guarda cierta semejanza funcional con la fiesta 
arcaica, en la medida que una y otra representan la ruptura del orden social. 
Caillois llega a decir que “la similitud de la guerra con la fiesta es, pues, 
[...] absoluta: las dos hacen suceder un período de fuerte socialización, de 
puesta en común integral de los instrumentos, los recursos, las fuerzas [...]”  
(Caillois, 1946, p. 83). El paroxismo que se apodera de una sociedad las 

4 Este Prefacio representa, en realidad, la traducción de Préface pour un livre provisoire que inicia la 
colección de trabajos publicados bajo el nombre de La communion des Forts (1943). No deben confundirse, 
por tanto, el libro de 1943 con el Prefacio de 1946. Detalles acerca de las diferentes ediciones de esta 
obra y las publicaciones de sus respectivas secciones en Caillois (1974, p. 59-60), Hollier (1993, p. 55) 
y Antelo (2009, p. 12).



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

7Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

aproxima. Sin embargo, es innegable que una conduce a la regeneración del 
orden cósmico y social, mientras la otra se encamina hacia el abismo de la 
destrucción.5 De manera que, en la expresión exuberante de la fiesta, exaltada 
hasta el delirio y la ebriedad, viene a darse garantía de la refundación del orden 
del hombre y del mundo, que constituye a una sociedad. Las prohibiciones 
que regulan la vida social en la cultura arcaica emergen, pues, de su contrario: 
de la transgresión de la fiesta.

En la sociedad contemporánea, es posible que individuos disconformes 
con la mediocridad generalizada tiendan a agruparse en sociedades secretas 
que promueven exigentes ejercicios de virtud. Estas promueven una verdadera 
escuela de orgullo y solidaridad; acompañada de una férrea obediencia, tanto 
más estricta cuanto más evidente es la libertad con que se la ha elegido. En 
su Ensayo sobre el espíritu de las sectas (1944), Caillois demuestra que estos 
grupos suelen surgir con motivo de un desajuste entre la formación virtuosa 
entregada al niño y la decepción que sufre el joven, forzado a adaptarse a las 
mediocridades vida adulta (Caillois, 1944, p. 35-44).

En línea con esta cuestión, también es posible identificar trabajos 
anteriores como Le vent d’hiver (Callois, 1974, p. 75-85) y Sociologie du clerc 
(1974, p. 291-301; 1946, p. 143-159), que describen las prerrogativas del 
poder espiritual emanado del disciplinado ejercicio de la virtud. Inspirado 
en figuras como la del maestro o en instituciones como la de la clericatura, 
Caillois reivindica una suerte de jerarquía moral para enfrentar la crisis de 
la cultura europea de los años 1930. Se trata de una década de pujantes 
discusiones en el ámbito de la cultura y que, además, asiste a la ascensión de 
movimientos políticos que preparan el terreno para el estallido de la Segunda 
Guerra Mundial. La tentativa de reavivar las fuerzas de lo sagrado y de pensar 
los efectos sobre el compromiso político de los intelectuales, condujo a los 
integrantes del Collège a realizar un examen apologético del fenómeno sectario. 
Ello ocasionó polémicas en que se les acusa de “ambiguïté virulente”, en 
virtud de haber preconizado la recuperación del espíritu de lo sagrado en la 
vida política contemporánea (Hollier, 1993, p. 64-66). Particularmente, en 
el caso de Caillois, la pasión por el vértigo y sus riesgos inevitables, han sido 
puestos en evidencia a la hora de comentar las constantes estilísticas de su 
obra, ya presentes en Le vent d’hiver (Macé, 2013, p. 10-11).

La fortaleza de la virtud, la exaltación de la fiesta, así como el espíritu 
de las sectas revelan disposiciones sociales en las que queda en evidencia 
la unidad íntima de naturaleza y civilización, sociedad e individuo.  
Dicha unidad revela la importancia irrefutable de una esfera sagrada que 

5 La comparación entre fiesta y guerra es una constante en la obra de Caillois. Hemos utilizado tres 
lugares relevantes para abordar el asunto: el artículo “El culto de la guerra” (Caillois, 1946, p. 77-106), 
el “Appendice III: Guerre et sacré” de L’homme et le sacré (Caillois, 1950, p. 225-249) y, por último, la 
Segunda Parte de Bellone ou la pente de la guerre (Caillois, 2012, p. 229-244).



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 20258 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

moviliza y da sentido a la socialización del hombre arcaico, así como explica 
o configura funciones elementales para la vida social contemporánea. 
Ciertamente, la secta no puede ser asimilada sin más a la comunidad de los 
fuertes, tampoco la guerra a la fiesta, sin embargo, manifiestan tal grado de 
afinidad que Caillois se siente autorizado a postular una correspondencia 
entre tales fenómenos. 

Sociología de lo sagrado

El análisis de Caillois se funda en la categorización esquemática de 
correspondencias que permiten apreciar semejanzas funcionales entre sociedades 
disímiles. Dicho análisis pretende mostrar el vínculo entre una función social 
en un contexto determinado y su expresión correspondiente en otro contexto 
(Caillois, 1950, p. 11-14). Tal es el punto de partida metodológico que fija 
Caillois antes de emprender su estudio dedicado al fenómeno de lo sagrado, 
L´homme et le Sacré de 1939. Deriva de ello una serie de estudios que dedica 
a la comprensión de fenómenos tan disímiles como la fiesta, la guerra, las 
sectas, las revoluciones y el clero. Al comenzar, establece que no será posible 
desarrollar una morphologie, es decir, una descripción de fenómenos sociales de 
acuerdo con el medio en que se originan. No obstante, cree posible establecer 
una syntaxe, es decir, poner en evidencia los tipos de relaciones constantes que 
concurren a configurar el fenómeno de lo sagrado en las diversas culturas. 
Una suerte de llave maestra (passe-partout) o marco general introductorio 
(Caillois, 1950, p. 12).

Lo sagrado, explica, se manifiesta a través de actitudes y reacciones 
ambivalentes en el hombre. Depende de un doble movimiento, de purificación 
y expiación, conforme al cual, por un lado, se produce un acercamiento a 
lo divino y, por otro, un rechazo que evita la contaminación con lo impuro 
o demoníaco. Justamente por esto, la forma ritual viene a estructurar 
el comportamiento humano para sustraerlo de la repelente y fascinante 
ambigüedad con que se presenta lo sagrado (Caillois, 1950, p. 39-49). Por su 
parte, lo profano fija las prohibiciones que hacen posible el funcionamiento 
normal de una sociedad, en que se aspira a evitar la actualización fatal de 
lo sagrado. Lo profano constituye, en este sentido, un territorio neutro que 
permanece a resguardo de sus eventuales embates. La fuerza fulminante, con 
que la amenaza latente de lo sagrado puede invadir al mundo social, requiere, 
por ello, de prácticas capaces de organizar una relación sistemática con la 
pureza, así como de impedir el contagio con lo impuro. Se trata de lo sacré 
de régulation (sagrado de reglamentación) (Caillois, 1950, p. 165).

Ahora bien, Caillois cree que no basta con la prohibición regulada. De 
hecho, las sociedades arcaicas contaban con una instancia de regeneración 
radical del mundo, gracias a la cual lo profano cobraba nueva vida y podía seguir 



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

9Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

su curso. La fiesta era la manifestación social en la que el orden del cosmos 
y del hombre se suspendía para dar lugar a la más extravagante exaltación 
de las pasiones humanas y divinas. En esa oportunidad, la interdicción que 
mantenía separado a lo profano de lo sagrado se suspende y lo sagrado invade 
con todas sus fuerzas al mundo social de los seres humanos. Se derrochan los 
recursos acumulados, se cometen crímenes atroces, se baila sin parar hasta caer 
preso del vértigo. En suma, se incurre en excesos y sacrilegios inimaginables, 
en medio de una manifestación exuberante de energía resultante de una 
amplia suspensión de reglas. Todo ello para atraer la fecundidad capaz de 
refundar el orden del cosmos y del hombre. La fiesta no constituye, para las 
sociedades arcaicas, un fenómeno estrictamente social. Por el contrario, se 
trata del resurgimiento del cosmos a partir del caos que le ha dado lugar. 
Consiste en la inserción de la normalidad profana en un tiempo mítico 
circular capaz de una refundación incesante por la que el hombre se sumerge 
en el ámbito del ensueño y la abundancia, que darán lugar a la fecundidad 
en el mundo renovado que emerge. A esta expresión desenfrenada de lo 
sagrado, Caillois la denomina como lo sacré d’infraction (sagrado de infracción)  
(Caillois, 1950, p. 165).

La preeminencia que ostenta lo sagrado en las sociedades arcaicas va 
cediendo su lugar, ya en las antiguas civilizaciones, a una ampliación y relativa 
emancipación de lo profano. Cuando la diferencia entre lo puro e impuro 
comienza a ser atribuida a la intencionalidad humana, paulatinamente tales 
nociones se convierten en cualidades éticas individuales que permiten la 
ampliación de la esfera de lo profano (Caillois, 1950, p. 69-72). Desde ese 
momento, no será necesario estar investido de fuerzas sagradas para aspirar 
a la pureza, bastará con la propia decisión y voluntad. La transformación 
radical que experimenta la organización social, con motivo del abandono del 
mundo mítico, va acorralando paulatinamente a la esfera de lo sagrado hasta 
reducirla a una expresión mínima en la vida contemporánea. Con motivo de 
esta transformación fundamental, Caillois ve desarrollarse una serie de otras 
transformaciones que darán espacio a la configuración de las civilizaciones 
que surgen sobre las ruinas de la sacralidad mítica.6

En primer lugar, se produce una transformación que implicará la 
abolición del equilibrio que subsistía al interior de la sociedad arcaica. Caillois 
sostiene que las prohibiciones que rigen al mundo profano estaban basadas 
en un sistema de prestaciones mutuas (ceremonial, sexual y alimenticio), que 

6 Diagnóstico que motiva convergencias con Bataille (Bataille, 1967) en el seno del Collège. Estas fueron 
difundidas por esa suerte de anverso esotérico que representó Acéphale – experimento de sociedad secreta, 
cuya revista homónima se publica entre 1936 y 1939. En un mismo sentido apuntan los trabajos de Eliade, 
quien se declara deudor de Caillois en lo que se refiere a la distinción de lo sagrado y lo profano (Eliade, 
1980, p. 74) – aunque, por su parte, Caillois debe esta distinción a Durkheim y Mauss (Goyatá, 2017).



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 202510 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

tenían por principio el equilibrio entre fratrías (Caillois, 1950, p. 92-104). 
Una fratría se define por un tótem asociado a un pequeño grupo de familias 
compenetradas simbólicamente a través del mito. En efecto, el equilibrio social 
era representativo de la mutua compenetración cósmica en que conviven el 
tótem de una fratría con el de otra. De modo que el orden social (prestaciones 
mutuas) era el correlato exacto del orden mítico (equilibrio cósmico).  
A medida que el orden mítico se desperfila, las fratrías acaban constituyendo 
grupos regidos por el principio de supremacía individual, que acabará por 
establecer divisiones y jerarquización. En definitiva, la diferencia simbólica 
se anula y se transforma en una diferencia política de dominación entre 
grupos sociales diversos, ya no más solidarios en el ámbito cósmico  
(Caillois, 1950, p. 120-124; Caillois, 1991, p. 188-193).

En segundo lugar, la emergencia de un ámbito fértil para el 
desarrollo de la virtud, hará que surjan individuos o grupos dedicados a 
cultivarla buscando purificación y sacralización. El desapego respecto de las 
necesidades del mundo profano investirá de un halo sagrado a estos grupos 
e individuos, ahora facultados a postular principios capaces de ordenar y 
regir al mundo (Caillois, 1946, p. 14-16). Tal es el surgimiento del ascetismo 
y de las primeras órdenes religiosas en cuya génesis es posible apreciar el 
establecimiento de una distinción derivada, aunque no equivalente, a la de 
lo sagrado y de lo profano: aquella que separa mundo espiritual y temporal  
(Caillois, 1974, p. 61-69).7 Esta distinción es subsidiaria, además, de la 
separación moderna entre clericatura y laicidad, de acuerdo con Caillois.8

En el marco del análisis de las civilizaciones que surgen, la diferencia 
entre lo temporal y lo espiritual servirá para separar la esfera del funcionamiento 
social ordenado y rutinario, de aquella instancia fecunda que aspira a 
revitalizarlo. Ciertamente, ya no se trata de penetrar en el universo caótico 
del que emergería renovado un mundo nuevo (Caillois, 1950, p. 175-185). 
La metamorfosis depende ahora de la influencia de individualidades santas, 
de instituciones consagradas o de sociedades secretas. No presupone una 
alteración radical del orden cósmico y, como tal, no tendrá efecto sino en el 
ámbito estrictamente social (Caillois, 1950, p. 42).

Por cierto, cabe distinguir entre los protagonistas de dicha metamorfosis. 
Caillois no asume esta tarea en L’homme et le sacré, donde se limita a 
utilizar de manera puntual la diferencia entre espiritual y temporal. Esta 
cuestión será motivo de ensayos posteriores presentes en antologías como  

7 Caillois se inspira, probablemente, en el conflicto del medievo europeo entre poder temporal y espiritual. 
El primero representa el poder político presente en emperadores y reyes, en tanto que el segundo se refiere 
al poder religioso de la Iglesia (Kantorowicz, 1998; Skinner, 1986).

8 Subsidiaria, mas no contemporánea. En Sociologie du clerc, Caillois (1974, p. 61-69; ver también 1946, 
p. 143-159) describe al intelectual como una suerte de clerc moderno que asume la defensa de valores 
eternos y, como tal, se opone a la laicidad – pretensión que carecería de legitimidad, al ser propio de otra 
época, indica el autor.



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

11Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

Instincts et Société (1964) y Fisiología de Leviatán (1946), o de obras como 
Ensayo sobre el espíritu de las sectas (1944). En esta última, Caillois se hace 
cargo de describir el modo como cofradías secretas se articulan y conducen 
a la transformación radical de una sociedad. Sin embargo, advierte acerca 
de una posible deriva trágica. Sectas que aspiran a disciplinar totalmente a 
la humanidad pueden acarrear guerras y sangrientas revoluciones (Caillois, 
1944, p. 50-54). Caillois se pregunta si será posible pensar en individuos cuya 
fortaleza de espíritu los conduzca al desarrollo de la virtud, en prescindencia de 
los elementos materiales que su ejercicio y realización social parecen requerir. 
Nota que en ese caso podría tratarse sólo de una aspiración a la santidad, 
cuyos cultores no podrán relacionarse sino a través de comunidad de espíritu  
(Caillois, 1944, p. 55-59).

¿Se refería Caillois a la comunidad de los fuertes, que está tras la 
fundación de una nueva sociedad, o hacía alusión más bien al cuerpo 
eclesiástico? Es posible que, como señalan sus comentadores, la ambigüedad 
evidencie un trazo biográfico de atracción apasionada, o inclusive vertiginosa, 
por los peligros envueltos en el espíritu de las cofradías (Felgine, 1994, p. 
380-383; Hollier, 1993, p. 55-58; Macé, 2013, p. 12-14). Lo cierto es que, 
gracias a dicho análisis, resulta innegable la presencia inexorable de tendencias 
tan antiguas como la propia humanidad, debido a las cuales el orden en 
que habita el ser humano demanda una refundación capaz de vivificar las 
manifestaciones más puras de la vida social. Es más, probablemente sea la 
ambigüedad inherente de lo sagrado la que insiste en volver confusas las 
funciones, propósitos y naturaleza de instancias o individuos que se inspiran, 
conscientemente o no, en ella.

Para una sociología a partir de los juegos

La célebre explicación del fenómeno del juego, presente en Les jeux et 
les hommes de 1958, encuentra sustento, al parecer, en la formulación de lo 
sagrado antes descrita. En efecto, el juego se desarrolla en un espacio físico 
y cultural en el que se suspenden las reglas del uso común y por el que los 
jugadores se disponen a ingresar en un ámbito extraordinario, sagrado.9 
Sin embargo, se aprecian algunas diferencias. Entre éstas, destaca el hecho 
de que Caillois elabora, en Les jeux et les hommes, una acabada teoría de los 
juegos que no recurre a la distinción entre lo sagrado y lo profano que él 
mismo formulara años antes. Difiere, de este modo, del análisis realizado en 
L’homme et le sacré acerca de los juegos de azar, en que estos representaban la 
suspensión de las reglas de lo profano y un consecuente ingreso a lo sagrado 
(Caillois, 1950, p. 149-150; p. 169-175).

9 En este trabajo nos abstendremos de mencionar la relevancia de Huizinga para la teoría de los juegos 
de Caillois y su respectiva relación con lo sagrado. Valga, con todo, mencionar la importancia del Cap. 1 
de Homo ludens a este respecto (Huizinga, 1990, p. 11-44; Di Filipo, 2014, p. 290-293).



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 202512 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

El punto de partida es ostensiblemente diferente. Caillois partía del 
análisis de las sociedades arcaicas y, desde ahí, dirigía una mirada fugaz hacia 
el juego. En Les jeux et les hommes, el examen de la naturaleza de los juegos 
funda una teoría sociológica que aspira a aplicar las categorías de lo lúdico 
al análisis de la sociedad contemporánea y, sólo retrospectivamente, al de las 
sociedades arcaicas (Caillois, 1991, p. 93-109). Se trata, a decir verdad, del 
tránsito que va desde la aspiración a constituir una sintaxis de la sociedad 
arcaica hacia el propósito de desarrollar una teoría general de los juegos.  
A partir de esta última, Caillois cree posible desarrollar, además, un análisis 
de formaciones sociales heterogéneas en función de transiciones de época.

En su teoría, Caillois describe los rasgos generales del juego, propone 
las categorías fundamentales que dilucidan su naturaleza y clasificación, así 
como determina sus principales modalidades.

En primer lugar, Caillois enumera los rasgos generales de la actividad 
lúdica. Inspirado en cierta medida en Huizinga (Di Filipo, 2014, p. 300), 
caracteriza al juego como un actividad: libre, ya que se ingresa a ella y se sale por 
voluntad propia; separada, que sucede en un espacio y tiempo bien delimitados; 
incierta, en cuanto es desconocido su desarrollo y su resultado; improductiva, 
porque no produce ningún tipo de bien económico; reglamentada a través 
de normas que suspenden el funcionamiento habitual de las leyes ordinarias; 
y, por último, ficticia porque se tiene clara conciencia de su carácter irreal 
mientras se la desarrolla (Caillois, 1991, p. 42-44).

En segundo lugar, Caillois formula las categorías que estructuran al 
juego y permiten clasificarlo. De esta manera, reconoce la existencia de juegos 
de: 1) agon, determinados por la competición en que se ejercitan las más 
diversas habilidades; 2) alea, en los que se suspende la voluntad a la espera 
de una fascinante y misteriosa determinación del azar; 3) ilinx, donde prima 
la experiencia vertiginosa por la cual se exceden los límites de la conciencia; 
y 4) mimicry, por los que se juega a ser otro.10 

En tercer lugar, para completar su teoría de los juegos, Caillois establece 
la existencia de dos modalidades de ejercicio que determinan al juego: ludus 
y paidia. Cada una define tendencias opuestas y complementarias que 
predominan en los diversos juegos. Ludus constituye la concentración y 
diligencia puesta a disposición de un respeto estricto de la regla. Para poder 
insertarse en juegos como los de competencia (agon), de azar (alea) o de 
imitación (mimicry) es necesario optimizar todas las habilidades de las que se 
dispone, en consonancia con el respeto irrestricto de las reglas que constituyen 

10 Agon proviene del griego antiguo y se refiere a la competencia que enfrenta a dos o más contrincantes. 
Alea, del latín, se refiere al azar o a la suerte. Mimicry, por su parte, es el término con que se designa en 
inglés al mimetismo. Ilinx, por último, es una voz del griego antiguo que designa el remolino de agua del 
que deriva el término ilingos (vértigo) (Caillois, 1991, p. 50, 56, 61, 71, respectivamente).



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

13Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

el juego. Paidia, por contraparte, constituye la exaltación alegre y la fascinación 
por el riesgo e incertidumbre que supone el desarrollo de los juegos. En este 
sentido, es una tendencia evidenciada en juegos de competencia (agon), 
imitación (mimicry) y vértigo (ilinx) (Caillois, 1991, p. 75-91).

Tras proponer su teoría de los juegos, Caillois intenta determinar los 
supuestos y alcances que se siguen de ésta. Para ello establece una distinción 
entre una sociología de los juegos y una sociología a partir de los juegos, 
también denominada “teoría ampliada” (Caillois, 1991, p. 145). El primer 
caso, abordado en la Primera parte de Les jeux et les hommes, corresponde al 
análisis que desarrolla con motivo de la puesta en relación de la estructura, 
naturaleza y tipos de juego con la sociedad en la que se desarrollan. Mientras 
que, en el segundo caso, presente en la Segunda parte de la obra, se trata 
de un estudio que define el contorno de una serie de relaciones estables que 
se producen entre los diversos registros sociales de una cultura – entre los 
que se cuentan las costumbres, las instituciones y, por cierto, en su seno, las 
actividades lúdicas.

En efecto, si los juegos son factores e imágenes de cultura, se sigue que, en 
cierta medida, una civilización y [...] una época, pueda ser caracterizada por 
sus juegos. Estos traducen necesariamente su fisonomía general y aportan 
indicaciones útiles sobre las preferencias, debilidades y fuerzas de una sociedad 
dada en un momento determinado de su evolución (Caillois, 1991, p. 164).

Caillois establece una separación entre sociedades de “confusión” y otras, 
de “contabilidad” (Caillois, 1991, p. 171).11 Inclusive se atreve a postular que 
las primeras corresponden a las sociedades arcaicas; mientras que las últimas, a 
las modernas o contemporáneas. En cada caso sería representativo el hecho de 
que se refieran a amalgamas establecidas entre juegos. Las sociedades arcaicas 
se caracterizarían por obedecer a una articulación entre ilinx, representado por 
la exaltación vertiginosa que acontece con motivo de las fiestas, y mimicry, 
expresada en la importancia ritual y totémica de la máscara. Las sociedades 
modernas, en cambio, se estructurarían de acuerdo con patrones previstos en 
la articulación de agon y alea: importancia superlativa del mérito individual 
sobre la base de la ciega distribución de dotes que implica el nacimiento 
(Caillois, 1991, p. 170-172).

11 Valga aquí nuestro reconocimiento a Crítica de la razón lúdica de Cristóbal Holzapfel. Reuniendo 
antecedentes de carácter antropológico, literario y filosófico, Holzapfel eleva la formulación de Caillois a 
una tesis acerca de la historia (Holzapfel, 2003, p. 128-134). En buena medida, este artículo es tributario 
de esta obra y de la invaluable colaboración realizada junto a su autor durante la década que sigue a esta 
publicación.



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 202514 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

Caillois describe con inigualable lucidez el carácter central de las 
instituciones correspondientes a cada tipo de sociedad. La importancia de 
lo sagrado en las sociedades tribales viene acompañada por la existencia de 
una serie de ritos representativos de la articulación estudiada. El simulacro 
(mimicry), en el cual los iniciados portan máscaras y se enajenan al ser poseídos 
por espíritus, va acompañado de una alucinación que suspende la conciencia 
profana del individuo y lo transporta a una esfera de exaltación y vértigo 
(ilinx), cuyas expresiones fundamentales se resumen en el carácter de la 
festividad. Toda una sociedad es arrastrada hacia el trance vertiginoso que 
la trastorna y vuelve a erigir. Asociada generalmente a ritos de iniciación, la 
fiesta es dirigida por hombres enmascarados que asemejan verdaderos espectros 
y en cuya organización secreta radican los fundamentos de la organización 
social. Los enmascarados conocen los secretos asociados al tótem que rige 
simbólicamente a una fratría. En ellos recae, por lo tanto, la tarea de dirigir 
el destino de la sociedad arcaica: determinar las interdicciones principales, 
definir la naturaleza de los ritos y establecer las instancias de refundación del 
orden humano y cósmico (Caillois, 1991, p. 172-194). El debilitamiento del 
carácter sagrado de la máscara tendrá como consecuencia la destrucción del 
equilibrio entre fratrías; transformando la diferencia simbólica en asimetría 
jerárquica de naturaleza militar. 

En último término, la teoría ampliada no se limita a constatar un 
cuadro de correspondencias entre juego y sociedad. Ésta se atreve, pues, a 
esbozar una transición que considera a la máscara como principio explicativo 
central. Para Caillois, “los pueblos acceden a la historia y a la civilización en el 
momento en que rechazan la máscara, en que la repudian como vehículo de 
pánico íntimo o colectivo, en que la destituyen de su función institucional” 
(Caillois, 1991, p. 141).

Consideraciones finales

La osadía de este último postulado lo proyecta hasta la explicación del 
surgimiento de la propia historicidad y le permite sostener una interpretación 
del tránsito más importante que ha experimentado la humanidad: el que, como 
decía también Eliade (1993, p. 122-128), lo arranca del ensueño mítico y lo 
arroja en la historia. El arrebato vertiginoso producido por el desdoblamiento 
en la máscara, cede su paso a la mesurada contabilidad moderna de bienes 
y méritos. El tiempo mítico circular ingresa en la sucesión inevitable de la 
línea recta de la historia; el ensueño cede su paso a la vigilia; la fecundidad 
festiva que llenaba al mundo de ilimitada abundancia da paso a la escasez 
que motiva el esfuerzo y trabajo.



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

15Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

En Méduse et C 
ie, Caillois (1960) introduce la idea de una loi de 

déguisement pure [ley de enmascaramiento puro] (CAILLOIS, 1960, p. 98-
109)12 que arrebata a los fenómenos del mecanicismo y los precipita hacia 
la exaltación de un ímpetu creativo, capaz de llevarlos hasta un derroche 
inevitable y peligroso. Así, la imaginación no sería una facultad estrictamente 
humana, sino una capacidad de la naturaleza para transgredir sus propias 
leyes y anunciar un maridaje inesperado entre realidades inconexas. La tesis 
sobre la importancia de la máscara y el vértigo en las sociedades arcaicas 
representa, por tanto, una escansión medular en el pensamiento de Caillois 
(Macé, 2013). Las correspondencias que, revestidas de teorización sociológica, 
han dado lugar a las categorías de mimicry e ilinx, son también improntas 
de un estilo de pensamiento que desafía cualquier interdicto y conduce lo 
imaginario allende límites estrictamente antropológicos.

Caillois sostiene que la separación entre el hombre y el resto de los seres 
vivos puede ser superada gracias a la descripción de correspondencias estables 
entre el mimetismo de ciertos insectos y la utilización ritual de máscaras en 
las sociedades arcaicas (Callois, 1998). En el mismo sentido, propone que la 
función fabuladora del mito traduce las tendencias instintivas del mimetismo 
(Callois, 1998, p. 39-93; 1998, p. 15-35). Aclara, además, que el mimetismo 
no depende de un principio de semejanza, sino de un encantamiento que 
empuja al insecto hacia una suerte “lujo peligroso” o, inclusive, “un festín 
totémico” (1998, p. 115-116), traducido por la escenificación dramática del 
mito en el ser humano.

De este modo, la pujante aproximación a lo imaginario, que desarrolló 
a lo largo de su obra, permite dar nuevo sentido al fundamento metodológico 
en que funda su sociología: el descubrimiento de correspondencias funcionales 
no tiene otro objetivo que el de abrir camino a la imaginación, por medio 
de los mismos métodos que pretenden darle explicación. Como lo propuso 
desde el inicio de su obra, los esquemas objetivos de lo imaginario conmueven 
a la sensibilidad, generando una sucesión de estados afectivos que el mismo 
encadenamiento y correspondencias imaginativas internas ayudan a investigar. 
Se constata, en definitiva, que en el seno de sus más íntimas preocupaciones, 
Caillois no cesa de ser un cultor de lo imaginario, cuya sociología encuentra 
su destino en la literatura. Lo que no dista de la búsqueda de una sociología 
activa capaz de reactivar las potencias de lo sagrado, como aspiraba el Collège. 
De ahí la sociología literaria que parece atravesar buena parte de su recorrido 
intelectual. 

12 Discrepamos de la traducción al castellano, que vierte “loi de déguisement” (Caillois, 1960, p. 99) 
por “ley de ficción” (Caillois, 1962, p. 92). Cabe recordar que la ficción constituye un rasgo general del 
juego, que se distingue de las especificidades miméticas asociadas a fenómenos como el enmascaramiento 
y el travestismo, a partir de los cuales Caillois postula esta ley.



Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 202516 Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

Referencias

ANTELO, Raúl. Magia, metáfora, mimetismo. Boletín de Estética, Buenos Aires, n. 
10, p. 3-33, jun. 2009.

BATAILLE, Georges. La notion de dépense [1933]. In: BATAILLE, G. La part 
maudite. Paris: Minuit, 1967. p. 25-45.

CAILLOIS, Roger. Ensayo sobre el espíritu de las sectas. México (D.F.): Colegio de 
México, 1944.

CAILLOIS, Roger. Fisiología de Leviatán. Buenos Aires: Ed. Sudamericana, 1946.

CAILLOIS, Roger. L’homme et le sacré. Paris: Gallimard, 1950.

CAILLOIS, Roger. Méduse et Cie. Paris: Gallimard, 1960.

CAILLOIS, Roger. Medusa y compañía. Barcelona: Seix Barral, 1962.

CAILLOIS, Roger. Instintos y sociedad. Barcelona: Ed. Seix Barral, 1969.

CAILLOIS, Roger. Approches de l’imaginaire. Paris: Gallimard, 1974.

CAILLOIS, Roger. Les Jeux et les Hommes. Paris: Gallimard, 1991.

CAILLOIS, Roger. El mito y el hombre. Trad. Jorge Ferreiro. México (D.F.): FCE, 1998.

CAILLOIS, Roger. Bellone ou la pente de la guerre. Paris: Flammarion, 2012.

DI FILIPPO, Laurent. Contextualiser les théories du jeu de Johan Huizinga et 
Roger Caillois. Questions de communication, Lorraine, n. 85, p. 281-308, 2014.

DURKHEIM, Émile. Les règles de la méthode sociologique. Paris: PUF, 1967.

ELIADE, Mircea. La prueba del laberinto. Trad. Valiente Malla. Madrid:  
Ed. Cristiandad, 1980.

ELIADE, Mircea. El mito del eterno retorno. Trad. Ricardo Anaya. Madrid: Alianza 
Editorial, 1993.

FELGINE, Odile. Roger Caillois. Biographie. Paris: Stock, 1994.

GOYATÁ, Júlia Vilaça. Um foco de energia: o ‘Collège de Sociologie’ e a noção de 
sagrado (1937-1939). Campos, Curitiba, v. 18, n. 1-2, p. 43-60, 2017.

JENNY, Laurent. Roger Caillois: esthétique généralisée ou esthétique fantôme? 
Littérature, Paris, v. 1, n. 85, p. 59-73, mars 1992.

HOLLIER, Denis. Mimétisme et castration [1937]. In: HOLLIER, D. Les Dépossédés. 
Paris: Minuit, 1993, p. 55-71.



ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Diagramação e XML SciELO Publishing Schema: www.editoraletra1.com.br | letra1@editoraletra1.com.br

17Vargas | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

HOLZAPFEL, Cristóbal. Crítica de la razón lúdica. Madrid: Trotta, 2003.

HUIZINGA, Johan. Homo ludens. Trad. Eugenio Imaz. Madrid: Alianza, 1990.

MACÉ, Marielle. Caillois, technique du vertige. Littérature, Paris, v. 2, n. 170, p. 
8-10, juin 2013. 

SKINNER, Quentin. Los fundamentos del pensamiento político moderno – Vol. 1.  
El Renacimiento. México (D.F.): FCE, 1986.

Gonzalo Montenegro Vargas. Professor Adjunto da UNILA. Pós-doutorado pela 
FAPESP na Universidade Estadual Paulista (FCL de Assis, SP) e Doutor em Filosofia 
pela Universidade do Chile. Nesta última, lecionou entre 2003 e 2013 nas áreas de 
Filosofia e de Educação. Dedicou boa parte de sua carreira a elucidar a relação de 
Gilles Deleuze com a tradição filosófica. Atualmente, pesquisa a relação entre instinto 
e instituição em autores como Deleuze e Roger Caillois. 

E-mail: gozznl@gmail.com; gonzalo.vargas@unila.edu.br

Declaração de Autoria:

Gonzalo Montenegro Vargas, declarado autor, confirma sua participação em todas as etapas de elaboração do trabalho: 

1. Concepção, projeto, pesquisa bibliográfica, análise e interpretação dos dados; 2. Redação e revisão do manuscrito; 

3. Aprovação da versão final do manuscrito para publicação; 4. Responsabilidade por todos os aspectos do trabalho e 

garantia pela exatidão e integridade de qualquer parte da obra.

Declaração de Financiamento:

Declara que este artigo contou com o apoio do Programa de Auxílio à Integração ao Pesquisador (PAIP) da UNILA, Edital 

PRPPG 104/2020.

Declaração de Disponibilidade de Dados: 

Todo o conjunto de dados que dá suporte aos resultados deste estudo foi publicado no próprio artigo.

Declaração dos Editores: 

Ana Maria Lisboa de Mello, Elena Cristina Palmero González, Rafael Gutiérrez Giraldo e Rodrigo Labriola, aprovamos a 

versão final deste texto para sua publicação.

Recebido: 01/06/2024

Aprovado: 31/03/2025


