EN TORNO A LO SAGRADO

Y AL JUEGO EN ROGER CaiLLois

AROUND THE SACRED AND
OF GAMES IN ROGER CAILLOIS

Gonzalo Montenegro Vargas ®

Universidade Federal da Integracio Latino-americana, Foz do Iguacu, PR, Brasil.

Resumen

Este trabajo pretende proporcionar una semblanza general de la obra de Caillois,

a través del andlisis de sus estudios dedicados a lo sagrado y al juego. De manera

preliminar, se abordan posturas de inicios de carrera que versan sobre lo imaginario

y las tensiones internas de una civilizacién. Luego, se describen sus aportes en torno

al papel de lo sagrado y la fiesta en las sociedades arcaicas, de acuerdo con su trabajo

de 1939, Lhomme et le sacré. Por Gltimo, se realiza un examen de las premisas que

rigen en su connotada taxonomia de los juegos (Les Jeux et les Hommes, 1958).

Palabras clave: Roger Caillois; imaginario; sagrado; fiesta; juego.

Abstract

This paper aims to provide a general
resemblance of Caillois’ work by
reviewing his studies on the sacred and on
games. First, it describes his early career
point of view on the imaginary and the
internal clashes of civilizations. Then, this
study discusses his contributions on the
role of the sacred and the feast in archaic
societies, according to his 1939 work,
Lhomme et le sacré. Finally, we examine
the premises of his famous taxonomy of
games (Les Jeux et les Hommes, 1958).

Keywords: Roger Caillois; Imaginary;
Sacred; Feast; Games.

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025

Resumo

Este artigo almeja proporcionar um
esbogo geral da obra de Caillois, através
da andlise de seus estudos dedicados
ao sagrado e ao do jogo. De maneira
preliminar, sdo abordadas as perspectivas
de inicio de carreira, que tratam sobre o
imagindrio e as tensoes internas de uma
civilizagio. Em seguida, descrevem-se suas
contribuicées sobre o papel do sagrado e
da festa nas sociedades arcaicas, segundo
sua obra de 1939, Lhomme et le sacré. Por
fim, sio examinadas as premissas que
norteiam sua renomada taxonomia dos
jogos (Les Jeux et les Hommes, 1958).

Palavras-chave: Roger Caillois;
imagindrio; sagrado; festa; jogo.

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois

https://doi.org/10.1590/1517-106X/2025€68374

Oo1NDI1Lav


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br
https://orcid.org/0000-0002-0291-6341

Aproximaciones a la imaginacién

Roger Caillois se establece en Paris a fines de los afios veinte para
preparar su ingteso a la Ecole Normale Supérieure. Durante la década siguiente
desarrolla vinculos estrechos con los mds diversos movimientos intelectuales
de la capital, entre los que destaca el movimiento surrealista. En el seno de los
medios de difusién del surrealismo publica, de hecho, sus primeros ensayos.
La ruptura, sin embargo, no se hace esperar y en Procés intellectuel de [ ‘art de
1935, incluye una carta abierta dedicada a André Breton, que da cuenta de
diferencias que con el tiempo resultardn insalvables (Caillois, 1974, p. 35-54).

El malentendido no evita que se trate de una relacién fecunda, pues
el surrealismo deja en Caillois huellas cuya impronta fundamental no serd
dificil descubrir en sus obras de madurez (Felgine, 1994, p. 61-75). Declarar
un férreo compromiso entre literatura y realidad o intentar esbozar una
descripcién amplia de los fenémenos de la imaginacién serdn rasgos que,
visibles en sus trabajos mds tempranos, configuran actitudes y presupuestos
de estudios posteriores. Asi, por ejemplo, la vinculacién estrecha entre poesia
y realidad que postula en el ensayo de juventud Spécification de la poésie.
Aqui sostiene que la “poesia comienza desde el momento en que se considera
la palabra en la infinitud tedrica de sus representaciones” (Caillois, 1974, p.
16)," lo que habilita una relacién inconsciente con la totalidad del objeto
real. Dicho ensayo concuerda notablemente con el postulado que lo lleva a
sostener afnos mds tarde que la novela es capaz de proporcionar coordenadas
para la descripcidn de la sociedad e, inclusive, de la realidad. La novela rebasa
el papel ficcional de la literatura y se equipara a las ciencias en su tentativa de
explicacién exhaustiva, ya que “se esfuerza en representar [lo real] bajo todos
sus aspectos, poniendo alaluzsu arquitectura, sus conexiones, sus motivos
mids profundos” (Caillois, 1974, p. 156).?

Caillois entiende que su obra estd atravesada por una tentativa incesante
de investigar las manifestaciones fundamentales de la imaginacién y lo
imaginario (Caillois, 1974, p. 7-8). La primera aproximacién que realiza
Caillois en esta direccidn, lo lleva a reconocer la existencia de una imagination
lyrique que permite la sistematizacién de las representaciones afectivas.
La poesia es entendida, en este sentido, como una serie susceptible de afectar
a la sensibilidad y constituir en ella asociaciones organizadas en nucleos de
condensacién y sobredeterminacién, de acuerdo con los cuales las sensaciones

1 Traduccidn nuestra. Salvo mencién expresa de lo contrario, todas las traducciones son del autor de este
articulo. Spécification de la poésie aparecié en Le Surréalisme au service de la Révolution en 1933, vehiculo
de difusién del movimiento surrealista dirigido por André Breton entre 1930 y 1933 — que antecede la
publicacién de Minotaure, también bajo su responsabilidad entre 1933 y 1939.

2 Estudio publicado con el nombre de Sociologia de la novela en 1941. Luego, aparece en francés bajo el
titulo de Puissances du roman (1942), nombre con el que es retomado en la antologia de 1974, Approches
de 'imaginaire.

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



o afectos definen grados de idoneidad para integrar futuras sensaciones a la
vida afectiva (Caillois, 1974). De este modo, la imagination lyrique representa
el esquema conforme al cual ésta, la vida afectiva, se constituye. Por su parte,
la poesia, en tanto sucesién lirica, permite la sistematizacién adecuada o
idénea de los afectos.

La poesia representa aquel poder de la imaginacién que permite la
organizacién y constitucion de la vida afectiva, en cuyo seno es posible
ver emerger criterios para la valorizacién estética. Una obra artistica no
adquiere valor en virtud de determinaciones puras ajenas a la vida psiquica,
sino que la constituye al paso que gana en ella la posibilidad de ser valorada
(Caillois, 1974). Afhos mds tarde, ello encuentra eco en la tentativa de extender
el arte a las formas naturales (Caillois, 1960), en cuyo caso serfa la propia
naturaleza la que produciria en la estética un mecanismo de awuto-lisibilité
(Jenny, 1992). De manera andloga sucede aqui con la poesia, pues crea en la
vida afectiva las herramientas para su propia apreciacion.

La estrecha vinculacién que subsiste entre obra de arte y vida
psiquica representard para Caillois la razén principal para sostener
la impureza de la creacidn artistica en Notice sur limpureté dans l'art
(Caillois, 1974, p 41-52). Ahora bien, precisamente gracias a ésta, el arte
se vuelve susceptible de una descripcién rigurosa a partir de la organizacién
de la vida psiquica que él mismo genera. En la medida que el arte estd
indisolublemente ligado a los efectos que produce en la afectividad, tales efectos
pueden ser leidos sistemdticamente como esquemas de y para la imaginacion.
Es decir, como efectos cuya organizacién proporciona las bases para la creacién
y apreciacién artistica entendida como modo particular del sentir. Caillois
estima, por ello, que la imaginacién que rige la creacién artistica jamds se da
en su forma pura, sino que radica mds bien en las manifestaciones empiricas
de la vida psiquica. Es, entonces, a partir de una imagination empirique que
el arte puede tener lugar. El arte no mienta, en este caso, una actividad en si
misma dotada de un placer inherente a su propia realizacién. Por el contrario,
el arte designa una tentativa afectiva e intelectual de exploracién de la vida
psiquica (Caillois, 1974, p 47).

La critica al surrealismo se hace a esta altura patente. Caillois reconoce
una aspiracién autocomplaciente en la necesidad de definir el ejercicio artistico
como un fin en si, fundado en la imaginacién pura. La imaginacion se
vuelve imaginacién empirica, esto es, capacidad de uso concreto dirigido
a la investigacién. Lo importante para Caillois serdn las consecuencias que
se derivan del arte para el estudio de la vida afectiva y su relacién con la
imaginacién. Como lo propusiera ya para la poesia, el arte en general no se
comprende sino en direccién a proporcionar las bases para una indagacién
relativa a la imaginacién.

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



La forma en que el propio Caillois entendia su participacién en el
movimiento surrealista acabd por separarlo de éste. En la Lettre a André
Breton, por ejemplo, plantea una divergencia entre investigacién y poesia
(Caillois, 1974, p. 35-38). No se trata, empero, de una incompatibilidad. Procés
intellectuel de [ ‘art cierra con una propuesta en la que la poesia debiera servir
de base para entender a la imaginacién en lo que concierne a los elementos
de la vida psiquica de los individuos y su vinculo con los fenémenos sociales.
De esta manera, constituir una fenomenologia general de la imaginacién
requerird de la creacién y sistematizacién de métodos rigurosos adaptados
a la interpretacién, control y clasificacién del psiquismo en su respectiva
relacién con los fendmenos sociales. Por este motivo, serd necesario atender
a la conformacién de los elementos impuros en la imaginacién empirica y al
desarrollo de los mitos en sociedad (Caillois, 1974, p. 49-52).

Se produce, en consecuencia, un trénsito desde la imaginacién hacia
lo imaginario. A pesar de ser un trénsito sutil, no exento de ambigiiedades, es
posible sostener que el pensamiento de Caillois se sitda en el territorio de lo
imaginario cuando aborda la funcién social de la imaginacién, caracterizada
por la fuerza o coercién moral ejercida por ritos y fabulaciones sobre una
sociedad. Es lo que se aprecia en trabajos como Paris, mythe moderne en que
Caillois formula las bases del desarrollo de una sociologia literaria, capaz de
estudiar el derrotero social de la imaginacién presente en los mitos (Caillois,
1998, p. 167-170).% La exigencia de rigor con la que Caillois se refiere al arte
y a la poesia no guarda relacién con un desprecio por las esferas irracionales
de la imaginacién humana. Por el contrario, constituye la firme creencia en
la posibilidad de desarrollar una exploracién sistemdtica en aquellos 4mbitos
que exceden o resisten a la racionalidad.

Instinto y civilizacién

El alejamiento del surrealismo, producido hacia fines de 1934, conduce
a Caillois a escudrinar en el problema de lo sagrado, su impacto en la vida
individual y las estructuras sociales que lo rigen. Por ello, la propuesta de
desarrollo de una fenomenologia general de la imaginacién concebida en
Procés intellectuel de |'art anuncia, en cierta forma, el trabajo que guiard la
investigacién desarrollada posteriormente al interior del Collége de Sociologie
en torno a lo sagrado. Fundado en 1937 por Caillois, Georges Bataille y
Michel Leiris, el Collége tendra por objeto internarse en el complejo mundo
instintivo caracterizado por el torbellino de exaltacién y embriaguez al
que se ve arrastrado el hombre por sus pasiones (Caillois, 1974, p. 57-60).

3 Las ideas de comunidad moral y de coercién estdn, ciertamente, alineadas con Durkheim. Acerca de
la raigambre sociolégica de Caillois y del Collége, que estudiamos a continuacién, ver Durkheim (1967,
p. xvii-xxiv) y Goyatd (2017).

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



Fenémenos como la religién, la fiesta, la guerra y el juego serdn, en adelante,
los objetos de preocupacién principal para Caillois.

El impulso instintivo radicado en el hombre vuelve indiferenciado el
dominio de la vida y de la sociedad. Las distinciones cldsicas entre naturaleza
y civilizacién, o entre individuo y sociedad, resultan cuestionables. De hecho,
indagar en la naturaleza de lo imaginario exige a Caillois mantener entre
paréntesis tales distinciones para reconocer la dialéctica que las liga de manera
intima y profunda. Para el autor, es en las expresiones mds auténticas del
instinto y de la pasién humana, que viene a emerger la flor fecunda de la
civilizacién. En el comportamiento individual, la razén de ser de las mds
importantes estructuras sociales (Caillois, 1969, p. 5-9).

Caillois cree que los principios que articulan a una sociedad se forjan
en instancias y experiencias limite que desbordan a la civilizacién, a la vez
que le entregan las auténticas fuentes de su regeneracion. De este modo,
es posible reconocer las fuentes de la moral en aquellos ejercicios todavia
voraces de fortaleza y virtud (Caillois, 1946, p. 319-322). Las fuentes de la
interdiccién que dan forma a una sociedad son apreciables en la transgresién
mis terrible de la fiesta (Caillois, 1950, p. 128-137); asi como los origenes
de las mds férreas instituciones, en la conflagracién mds destructiva de las
sectas (Caillois, 1944). Fortaleza del alma, fiesta y secta constituyen, de esta
manera, modalidades de la génesis revitalizante de una sociedad.

Donde la civilizacién estd instalada, no dudo de que la moralidad se corrompe.
Pero all{ donde se la funda, las virtudes son necesarias, y es en estos terrenos
atn baldios donde rejuvenece su autoridad. El hombre no termina nunca
con la tarea de la civilizacidn: trabaja sin cesar en el arreglo del mundo y el
dominio de s{ mismo [...]. En pais conquistado, es natural que se introduzca
el dejar hacer: nada terrible viene a llamar al orden al que se duerme. Se
divierte y discute a su gusto, y pronto no acepta ya obligacién de ninguna
clase [...]. Lo hace sin peligro. Pero en las Marcas del Imperio es preciso velar.
La menor extravagancia es mortal. Sin valor y disciplina, todo se derrumba.

Todo retrocede. (Caillois, 1946, p. 321)

Tales son las estrechas conexiones que unen la virtud y la fuerza de alma.
Nadie duda de que ésta puede servir al mal, pero es tan necesariamente la
condicién del bien, que hay que preferirla criminal a una cobardia inocente.

(Caillois, 1946, p. 325)

La fuerza de alma, que da lugar a la moral a partir del exigente ejercicio
de la virtud y el dominio de si, es la que convoca a espiritus nobles que se
descubren mutuamente en la comunién de la fortaleza. En el Prefacio a

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



Fisiologia de Leviatdn (1946), titulado La comunidn de los Fuertes,* Caillois
senala que quienes alcanzan un dominio de si mismos, prescindiendo de las
pasiones, son los que perfilan los principios del desenvolvimiento futuro de
una sociedad (Caillois, 1946, p. 11-16). La comunién de los fuertes es la que
alcanza el verdadero control sobre el flujo pasional indomable que recorre a
una civilizacién. Sélo la fortaleza de alma es, pues, la que descubre la manera
de articular, contraponer y ordenar la energfa del instinto para que ésta no
amenace con destruir el cuerpo social. De esta forma, cultura y civilizacién
no surgen en ningtin caso de la represién del instinto, sino antes bien de la
fuerza capaz de volver fecundo y pujante el retofo salvaje que, cual cabeza
de hidra, no cesa de emerger a la superficie y amenazar la delgada capa de las
costumbres (Caillois, 1969, p. 8-9). De ahi la necesaria irrupcién de la vircud
en la inercia social y su capacidad para hacer rejuvenecer la tarea infinita de
forjar una civilizacion.

Para Caillois el transcurso cotidiano de una sociedad promueve la
desidia y la mediocridad. El marco institucional en el que se desarrollan las
sociedades contempordneas es, por lo general, permisivo. Define amplios
mdrgenes de accién, al punto que permite conductas nocivas en su seno. En
contraste, las sociedades arcaicas constan de un riguroso y acabado sistema
de prohibiciones que regula su funcionamiento (Caillois, 1950, p. 120-128).
Sin embargo, ni en uno ni en otro caso se produce exaltacién de vitalidad
alguna, por lo que la inercia misma — sea de la mediocridad contemporinea,
sea del rigor arcaico — es la que termina amenazando a una civilizacién con
convertirla en presa ficil de pasiones incontrolables. Tal parece ser la razén
por la cual Caillois ve surgir una furia desatada en las guerras contempordneas.
En ausencia de instancias de regeneracion, las pasiones emergen y se apoderan
de la sociedad, arrastrindola hacia la aniquilacién. De ahi la tesis polémica
que sostiene el autor, en términos de identificar a la guerra contempordnea
como el anverso correspondiente de la fiesta arcaica: viola toda interdiccidn,
desata una furia incontrolable, desperdicia la riqueza de las naciones
(Antelo, 2009, p. 14; Macé, 2013, p. 11-12). El culto por la guerra en
la época contempordnea guarda cierta semejanza funcional con la fiesta
arcaica, en la medida que una y otra representan la ruptura del orden social.
Caillois llega a decir que “la similitud de la guerra con la fiesta es, pues,
[...] absoluta: las dos hacen suceder un periodo de fuerte socializacion, de
puesta en comun integral de los instrumentos, los recursos, las fuerzas [...]”

(Caillois, 1946, p. 83). El paroxismo que se apodera de una sociedad las

4 Este Prefacio representa, en realidad, la traduccién de Préface pour un livre provisoire que inicia la
coleccion de trabajos publicados bajo el nombre de La communion des Forts (1943). No deben confundirse,
por tanto, el libro de 1943 con el Prefacio de 1946. Detalles acerca de las diferentes ediciones de esta
obra y las publicaciones de sus respectivas secciones en Caillois (1974, p. 59-60), Hollier (1993, p. 55)
y Antelo (2009, p. 12).

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



aproxima. Sin embargo, es innegable que una conduce a la regeneracion del
orden césmico y social, mientras la otra se encamina hacia el abismo de la
destruccién.’ De manera que, en la expresién exuberante de la fiesta, exaltada
hasta el delirio y la ebriedad, viene a darse garantia de la refundacién del orden
del hombre y del mundo, que constituye a una sociedad. Las prohibiciones
que regulan la vida social en la cultura arcaica emergen, pues, de su contrario:
de la transgresion de la fiesta.

En la sociedad contempordnea, es posible que individuos disconformes
con la mediocridad generalizada tiendan a agruparse en sociedades secretas
que promueven exigentes ejercicios de virtud. Estas promueven una verdadera
escuela de orgullo y solidaridad; acompafiada de una férrea obediencia, tanto
mds estricta cuanto mds evidente es la libertad con que se la ha elegido. En
su Ensayo sobre el espiritu de las sectas (1944), Caillois demuestra que estos
grupos suelen surgir con motivo de un desajuste entre la formacién virtuosa
entregada al nifio y la decepcién que sufre el joven, forzado a adaptarse a las
mediocridades vida adulta (Caillois, 1944, p. 35-44).

En linea con esta cuestion, también es posible identificar trabajos
anteriores como Le vent d’hiver (Callois, 1974, p. 75-85) y Sociologie du clerc
(1974, p. 291-301; 1946, p. 143-159), que describen las prerrogativas del
poder espiritual emanado del disciplinado ejercicio de la virtud. Inspirado
en figuras como la del maestro o en instituciones como la de la clericatura,
Caillois reivindica una suerte de jerarquia moral para enfrentar la crisis de
la cultura europea de los afios 1930. Se trata de una década de pujantes
discusiones en el dmbito de la cultura y que, ademds, asiste a la ascensién de
movimientos politicos que preparan el terreno para el estallido de la Segunda
Guerra Mundial. La tentativa de reavivar las fuerzas de lo sagrado y de pensar
los efectos sobre el compromiso politico de los intelectuales, condujo a los
integrantes del Col/ége a realizar un examen apologético del fenémeno sectario.
Ello ocasioné polémicas en que se les acusa de “ambiguité virulente”, en
virtud de haber preconizado la recuperacién del espiritu de lo sagrado en la
vida politica contempordnea (Hollier, 1993, p. 64-66). Particularmente, en
el caso de Caillois, la pasién por el vértigo y sus riesgos inevitables, han sido
puestos en evidencia a la hora de comentar las constantes estilisticas de su
obra, ya presentes en Le vent d hiver (Macé, 2013, p. 10-11).

La fortaleza de la virtud, la exaltacidn de la fiesta, asi como el espiritu
de las sectas revelan disposiciones sociales en las que queda en evidencia
la unidad intima de naturaleza y civilizacién, sociedad e individuo.
Dicha unidad revela la importancia irrefutable de una esfera sagrada que

5 La comparacién entre fiesta y guerra es una constante en la obra de Caillois. Hemos utilizado tres
lugares relevantes para abordar el asunto: el articulo “El culto de la guerra” (Caillois, 1946, p. 77-106),
el “Appendice III: Guerre et sacré” de Lhomme et le sacré (Caillois, 1950, p. 225-249) y, por ultimo, la
Segunda Parte de Bellone ou la pente de la guerre (Caillois, 2012, p. 229-244).

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



moviliza y da sentido a la socializacién del hombre arcaico, asi como explica
o configura funciones elementales para la vida social contemporinea.
Ciertamente, la secta no puede ser asimilada sin mds a la comunidad de los
fuertes, tampoco la guerra a la fiesta, sin embargo, manifiestan tal grado de
afinidad que Caillois se siente autorizado a postular una correspondencia
entre tales fenémenos.

Sociologia de lo sagrado

El andlisis de Caillois se funda en la categorizacién esquemdtica de
correspondencias que permiten apreciar semejanzas funcionales entre sociedades
disimiles. Dicho andlisis pretende mostrar el vinculo entre una funcién social
en un contexto determinado y su expresion correspondiente en otro contexto
(Caillois, 1950, p. 11-14). Tal es el punto de partida metodolégico que fija
Caillois antes de emprender su estudio dedicado al fenémeno de lo sagrado,
L ‘homme et le Sacré de 1939. Deriva de ello una serie de estudios que dedica
a la comprensién de fenémenos tan disimiles como la fiesta, la guerra, las
sectas, las revoluciones y el clero. Al comenzar, establece que no serd posible
desarrollar una morphologie, es decir, una descripcién de fenémenos sociales de
acuerdo con el medio en que se originan. No obstante, cree posible establecer
una syntaxe, es decir, poner en evidencia los tipos de relaciones constantes que
concurren a configurar el fenémeno de lo sagrado en las diversas culturas.
Una suerte de llave maestra (passe-partout) o marco general introductorio
(Caillois, 1950, p. 12).

Lo sagrado, explica, se manifiesta a través de actitudes y reacciones
ambivalentes en el hombre. Depende de un doble movimiento, de purificacién
y expiacién, conforme al cual, por un lado, se produce un acercamiento a
lo divino y, por otro, un rechazo que evita la contaminacién con lo impuro
o demoniaco. Justamente por esto, la forma ritual viene a estructurar
el comportamiento humano para sustraerlo de la repelente y fascinante
ambigiiedad con que se presenta lo sagrado (Caillois, 1950, p. 39-49). Por su
parte, lo profano fija las prohibiciones que hacen posible el funcionamiento
normal de una sociedad, en que se aspira a evitar la actualizacién fatal de
lo sagrado. Lo profano constituye, en este sentido, un territorio neutro que
permanece a resguardo de sus eventuales embates. La fuerza fulminante, con
que la amenaza latente de lo sagrado puede invadir al mundo social, requiere,
por ello, de précticas capaces de organizar una relacién sistemdtica con la
pureza, asi como de impedir el contagio con lo impuro. Se trata de lo sacré
de régulation (sagrado de reglamentacién) (Caillois, 1950, p. 165).

Ahora bien, Caillois cree que no basta con la prohibicién regulada. De
hecho, las sociedades arcaicas contaban con una instancia de regeneracién
radical del mundo, gracias a la cual lo profano cobraba nueva vida y podia seguir

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



su curso. La fiesta era la manifestacién social en la que el orden del cosmos
y del hombre se suspendia para dar lugar a la mds extravagante exaltacion
de las pasiones humanas y divinas. En esa oportunidad, la interdiccién que
mantenia separado a lo profano de lo sagrado se suspende y lo sagrado invade
con todas sus fuerzas al mundo social de los seres humanos. Se derrochan los
recursos acumulados, se cometen crimenes atroces, se baila sin parar hasta caer
preso del vértigo. En suma, se incurre en excesos y sacrilegios inimaginables,
en medio de una manifestacién exuberante de energia resultante de una
amplia suspensién de reglas. Todo ello para atraer la fecundidad capaz de
refundar el orden del cosmos y del hombre. La fiesta no constituye, para las
sociedades arcaicas, un fenémeno estrictamente social. Por el contrario, se
trata del resurgimiento del cosmos a partir del caos que le ha dado lugar.
Consiste en la insercién de la normalidad profana en un tiempo mitico
circular capaz de una refundacién incesante por la que el hombre se sumerge
en el dmbito del ensuefio y la abundancia, que dardn lugar a la fecundidad
en el mundo renovado que emerge. A esta expresién desenfrenada de lo
sagrado, Caillois la denomina como lo sacré d'infraction (sagrado de infraccién)
(Caillois, 1950, p. 165).

La preeminencia que ostenta lo sagrado en las sociedades arcaicas va
cediendo su lugar, ya en las antiguas civilizaciones, a una ampliacién y relativa
emancipacién de lo profano. Cuando la diferencia entre lo puro e impuro
comienza a ser atribuida a la intencionalidad humana, paulatinamente tales
nociones se convierten en cualidades éticas individuales que permiten la
ampliacién de la esfera de lo profano (Caillois, 1950, p. 69-72). Desde ese
momento, no serd necesario estar investido de fuerzas sagradas para aspirar
a la pureza, bastard con la propia decisién y voluntad. La transformacién
radical que experimenta la organizacién social, con motivo del abandono del
mundo mitico, va acorralando paulatinamente a la esfera de lo sagrado hasta
reducirla a una expresién minima en la vida contempordnea. Con motivo de
esta transformacion fundamental, Caillois ve desarrollarse una serie de otras
transformaciones que dardn espacio a la configuracién de las civilizaciones
que surgen sobre las ruinas de la sacralidad mitica.®

En primer lugar, se produce una transformacién que implicard la
abolicién del equilibrio que subsistia al interior de la sociedad arcaica. Caillois
sostiene que las prohibiciones que rigen al mundo profano estaban basadas
en un sistema de prestaciones mutuas (ceremonial, sexual y alimenticio), que

6 Diagnéstico que motiva convergencias con Bataille (Bataille, 1967) en el seno del Collége. Estas fueron
difundidas por esa suerte de anverso esotérico que representé Acéphale — experimento de sociedad secreta,
cuya revista homénima se publica entre 1936 y 1939. En un mismo sentido apuntan los trabajos de Eliade,
quien se declara deudor de Caillois en lo que se refiere a la distincién de lo sagrado y lo profano (Eliade,
1980, p. 74) — aunque, por su parte, Caillois debe esta distincién a Durkheim y Mauss (Goyatd, 2017).

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



10

tenfan por principio el equilibrio entre fratrias (Caillois, 1950, p. 92-104).
Una fratria se define por un tétem asociado a un pequefio grupo de familias
compenetradas simbdlicamente a través del mito. En efecto, el equilibrio social
era representativo de la mutua compenetracién coésmica en que conviven el
totem de una fratria con el de otra. De modo que el orden social (prestaciones
mutuas) era el correlato exacto del orden mitico (equilibrio cédsmico).
A medida que el orden mitico se desperfila, las fratrias acaban constituyendo
grupos regidos por el principio de supremacia individual, que acabard por
establecer divisiones y jerarquizacién. En definitiva, la diferencia simbdlica
se anula y se transforma en una diferencia politica de dominacién entre
grupos sociales diversos, ya no mds solidarios en el dmbito cédsmico
(Caillois, 1950, p. 120-124; Caillois, 1991, p. 188-193).

En segundo lugar, la emergencia de un dmbito fértil para el
desarrollo de la virtud, hard que surjan individuos o grupos dedicados a
cultivarla buscando purificacién y sacralizacién. El desapego respecto de las
necesidades del mundo profano investird de un halo sagrado a estos grupos
e individuos, ahora facultados a postular principios capaces de ordenar y
regir al mundo (Caillois, 1946, p. 14-16). Tal es el surgimiento del ascetismo
y de las primeras 6rdenes religiosas en cuya génesis es posible apreciar el
establecimiento de una distincién derivada, aunque no equivalente, a la de
lo sagrado y de lo profano: aquella que separa mundo espiritual y temporal
(Caillois, 1974, p. 61-69).” Esta distincién es subsidiaria, ademads, de la
separacién moderna entre clericatura y laicidad, de acuerdo con Caillois.®

En el marco del andlisis de las civilizaciones que surgen, la diferencia
entre lo temporal y lo espiritual servird para separar la esfera del funcionamiento
social ordenado y rutinario, de aquella instancia fecunda que aspira a
revitalizarlo. Ciertamente, ya no se trata de penetrar en el universo cadtico
del que emergeria renovado un mundo nuevo (Caillois, 1950, p. 175-185).
La metamorfosis depende ahora de la influencia de individualidades santas,
de instituciones consagradas o de sociedades secretas. No presupone una
alteracion radical del orden cdsmico y, como tal, no tendrd efecto sino en el
dmbito estrictamente social (Caillois, 1950, p. 42).

Por cierto, cabe distinguir entre los protagonistas de dicha metamorfosis.
Caillois no asume esta tarea en Lhomme et le sacré, donde se limita a
utilizar de manera puntual la diferencia entre espiritual y temporal. Esta
cuestion serd motivo de ensayos posteriores presentes en antologias como

7 Caillois se inspira, probablemente, en el conflicto del medievo europeo entre poder temporal y espiritual.
El primero representa el poder politico presente en emperadores y reyes, en tanto que el segundo se refiere
al poder religioso de la Iglesia (Kantorowicz, 1998; Skinner, 1986).

8 Subsidiaria, mas no contemporanea. En Sociologie du clerc, Caillois (1974, p. 61-69; ver también 1946,
p. 143-159) describe al intelectual como una suerte de clere moderno que asume la defensa de valores
eternos y, como tal, se opone a la laicidad — pretension que careceria de legitimidad, al ser propio de otra
época, indica el autor.

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



Instincts et Société (1964) y Fisiologia de Leviatdn (1946), o de obras como
Ensayo sobre el espiritu de las sectas (1944). En esta Gltima, Caillois se hace
cargo de describir el modo como cofradias secretas se articulan y conducen
a la transformacién radical de una sociedad. Sin embargo, advierte acerca
de una posible deriva trdgica. Sectas que aspiran a disciplinar totalmente a
la humanidad pueden acarrear guerras y sangrientas revoluciones (Caillois,
1944, p. 50-54). Caillois se pregunta si serd posible pensar en individuos cuya
fortaleza de espiritu los conduzca al desarrollo de la virtud, en prescindencia de
los elementos materiales que su ejercicio y realizacién social parecen requerir.
Nota que en ese caso podria tratarse s6lo de una aspiracion a la santidad,
cuyos cultores no podran relacionarse sino a través de comunidad de espiritu
(Caillois, 1944, p. 55-59).

¢Se referia Caillois a la comunidad de los fuertes, que estd tras la
fundacién de una nueva sociedad, o hacia alusién mds bien al cuerpo
eclesidstico? Es posible que, como sefialan sus comentadores, la ambigiiedad
evidencie un trazo biografico de atraccién apasionada, o inclusive vertiginosa,
por los peligros envueltos en el espiritu de las cofradias (Felgine, 1994, p.
380-383; Hollier, 1993, p. 55-58; Macé, 2013, p. 12-14). Lo cierto es que,
gracias a dicho andlisis, resulta innegable la presencia inexorable de tendencias
tan antiguas como la propia humanidad, debido a las cuales el orden en
que habita el ser humano demanda una refundacién capaz de vivificar las
manifestaciones mds puras de la vida social. Es mds, probablemente sea la
ambigiiedad inherente de lo sagrado la que insiste en volver confusas las
funciones, propésitos y naturaleza de instancias o individuos que se inspiran,
conscientemente o no, en ella.

Para una sociologia a partir de los juegos

La célebre explicacién del fendmeno del juego, presente en Les jeux et
les hommes de 1958, encuentra sustento, al parecer, en la formulacién de lo
sagrado antes descrita. En efecto, el juego se desarrolla en un espacio fisico
y cultural en el que se suspenden las reglas del uso comun y por el que los
jugadores se disponen a ingresar en un dmbito extraordinario, sagrado.’
Sin embargo, se aprecian algunas diferencias. Entre éstas, destaca el hecho
de que Caillois elabora, en Les jeux et les hommes, una acabada teoria de los
juegos que no recurre a la distincién entre lo sagrado y lo profano que ¢l
mismo formulara anos antes. Difiere, de este modo, del andlisis realizado en
Lhomme et le sacré acerca de los juegos de azar, en que estos representaban la
suspensién de las reglas de lo profano y un consecuente ingreso a lo sagrado

(Caillois, 1950, p. 149-150; p. 169-175).

9 En este trabajo nos abstendremos de mencionar la relevancia de Huizinga para la teoria de los juegos
de Caillois y su respectiva relacién con lo sagrado. Valga, con todo, mencionar la importancia del Cap. 1

de Homo ludens a este respecto (Huizinga, 1990, p. 11-44; Di Filipo, 2014, p. 290-293).

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



12

El punto de partida es ostensiblemente diferente. Caillois partia del
andlisis de las sociedades arcaicas y, desde ahi, dirig{a una mirada fugaz hacia
el juego. En Les jeux et les hommes, el examen de la naturaleza de los juegos
funda una teoria socioldgica que aspira a aplicar las categorias de lo ludico
al andlisis de la sociedad contempordnea y, sélo retrospectivamente, al de las
sociedades arcaicas (Caillois, 1991, p. 93-109). Se trata, a decir verdad, del
transito que va desde la aspiracién a constituir una sintaxis de la sociedad
arcaica hacia el propésito de desarrollar una teoria general de los juegos.
A partir de esta tltima, Caillois cree posible desarrollar, ademds, un andlisis
de formaciones sociales heterogéneas en funcién de transiciones de época.

En su teoria, Caillois describe los rasgos generales del juego, propone
las categorias fundamentales que dilucidan su naturaleza y clasificacion, asi
como determina sus principales modalidades.

En primer lugar, Caillois enumera los rasgos generales de la actividad
ladica. Inspirado en cierta medida en Huizinga (Di Filipo, 2014, p. 300),
caracteriza al juego como un actividad: libre, ya que se ingresa a ella y se sale por
voluntad propia; separada, que sucede en un espacio y tiempo bien delimitados;
incierta, en cuanto es desconocido su desarrollo y su resultado; improductiva,
porque no produce ningtin tipo de bien econémico; reglamentada a través
de normas que suspenden el funcionamiento habitual de las leyes ordinarias;
y, por tltimo, ficticia porque se tiene clara conciencia de su cardcter irreal
mientras se la desarrolla (Caillois, 1991, p. 42-44).

En segundo lugar, Caillois formula las categorias que estructuran al
juego y permiten clasificarlo. De esta manera, reconoce la existencia de juegos
de: 1) agon, determinados por la competicién en que se ejercitan las mds
diversas habilidades; 2) alea, en los que se suspende la voluntad a la espera
de una fascinante y misteriosa determinacién del azar; 3) ilinx, donde prima
la experiencia vertiginosa por la cual se exceden los limites de la conciencia;
y 4) mimicry, por los que se juega a ser otro."’

En tercer lugar, para completar su teoria de los juegos, Caillois establece
la existencia de dos modalidades de ejercicio que determinan al juego: ludus
y paidia. Cada una define tendencias opuestas y complementarias que
predominan en los diversos juegos. Ludus constituye la concentracién y
diligencia puesta a disposicion de un respeto estricto de la regla. Para poder
insertarse en juegos como los de competencia (agon), de azar (alea) o de
imitacién (mimicry) es necesario optimizar todas las habilidades de las que se
dispone, en consonancia con el respeto irrestricto de las reglas que constituyen

10 Agon proviene del griego antiguo y se refiere a la competencia que enfrenta a dos o mds contrincantes.
Alea, del latin, se refiere al azar o a la suerte. Mimicry, por su parte, es el término con que se designa en
inglés al mimetismo. Zinx, por ltimo, es una voz del griego antiguo que designa el remolino de agua del
que deriva el término ilingos (vértigo) (Caillois, 1991, p. 50, 56, 61, 71, respectivamente).

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



el juego. Paidia, por contraparte, constituye la exaltacién alegre y la fascinacién
por el riesgo e incertidumbre que supone el desarrollo de los juegos. En este
sentido, es una tendencia evidenciada en juegos de competencia (agon),
imitacién (mimicry) y vértigo (ilinx) (Caillois, 1991, p. 75-91).

Tras proponer su teoria de los juegos, Caillois intenta determinar los
supuestos y alcances que se siguen de ésta. Para ello establece una distincién
entre una sociologia de los juegos y una sociologia a partir de los juegos,
también denominada “teorfa ampliada” (Caillois, 1991, p. 145). El primer
caso, abordado en la Primera parte de Les jeux et les hommes, corresponde al
andlisis que desarrolla con motivo de la puesta en relacién de la estructura,
naturaleza y tipos de juego con la sociedad en la que se desarrollan. Mientras
que, en el segundo caso, presente en la Segunda parte de la obra, se trata
de un estudio que define el contorno de una serie de relaciones estables que
se producen entre los diversos registros sociales de una cultura — entre los
que se cuentan las costumbres, las instituciones y, por cierto, en su seno, las
actividades lddicas.

En efecto, si los juegos son factores e imdgenes de cultura, se sigue que, en
cierta medida, una civilizacién y [...] una época, pueda ser caracterizada por
sus juegos. Estos traducen necesariamente su fisonomia general y aportan
indicaciones Utiles sobre las preferencias, debilidades y fuerzas de una sociedad
dada en un momento determinado de su evolucién (Caillois, 1991, p. 164).

Caillois establece una separacién entre sociedades de “confusién” y otras,
de “contabilidad” (Caillois, 1991, p. 171)." Inclusive se atreve a postular que
las primeras corresponden a las sociedades arcaicas; mientras que las tltimas, a
las modernas o contempordneas. En cada caso seria representativo el hecho de
que se refieran a amalgamas establecidas entre juegos. Las sociedades arcaicas
se caracterizarfan por obedecer a una articulacién entre z/inx, representado por
la exaltacién vertiginosa que acontece con motivo de las fiestas, y mimicry,
expresada en la importancia ritual y totémica de la mdscara. Las sociedades
modernas, en cambio, se estructurarfan de acuerdo con patrones previstos en
la articulacién de agon y alea: importancia superlativa del mérito individual
sobre la base de la ciega distribucién de dotes que implica el nacimiento

(Caillois, 1991, p. 170-172).

11 Valga aqui nuestro reconocimiento a Critica de la razén lidica de Cristébal Holzapfel. Reuniendo
antecedentes de cardcter antropolégico, literario y filoséfico, Holzapfel eleva la formulacién de Caillois a
una tesis acerca de la historia (Holzapfel, 2003, p. 128-134). En buena medida, este articulo es tributario
de esta obra y de la invaluable colaboracién realizada junto a su autor durante la década que sigue a esta
publicacién.

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



14

Caillois describe con inigualable lucidez el cardcter central de las
instituciones correspondientes a cada tipo de sociedad. La importancia de
lo sagrado en las sociedades tribales viene acompafiada por la existencia de
una serie de ritos representativos de la articulacién estudiada. El simulacro
(mimicry), en el cual los iniciados portan mdscaras y se enajenan al ser poseidos
por espiritus, va acompafado de una alucinacién que suspende la conciencia
profana del individuo y lo transporta a una esfera de exaltacién y vértigo
(ilinx), cuyas expresiones fundamentales se resumen en el caricter de la
festividad. Toda una sociedad es arrastrada hacia el trance vertiginoso que
la trastorna y vuelve a erigir. Asociada generalmente a ritos de iniciacién, la
fiesta es dirigida por hombres enmascarados que asemejan verdaderos espectros
y en cuya organizacion secreta radican los fundamentos de la organizacién
social. Los enmascarados conocen los secretos asociados al tétem que rige
simb¢licamente a una fratria. En ellos recae, por lo tanto, la tarea de dirigir
el destino de la sociedad arcaica: determinar las interdicciones principales,
definir la naturaleza de los ritos y establecer las instancias de refundacién del
orden humano y césmico (Caillois, 1991, p. 172-194). El debilitamiento del
cardcter sagrado de la médscara tendrd como consecuencia la destruccién del
equilibrio entre fratrias; transformando la diferencia simbélica en asimetria
jerdrquica de naturaleza militar.

En dltimo término, la teorfa ampliada no se limita a constatar un
cuadro de correspondencias entre juego y sociedad. Esta se atreve, pues, a
esbozar una transicién que considera a la mdscara como principio explicativo
central. Para Caillois, “los pueblos acceden a la historia y a la civilizacién en el
momento en que rechazan la mdscara, en que la repudian como vehiculo de
panico intimo o colectivo, en que la destituyen de su funcién institucional”

(Caillois, 1991, p. 141).

Consideraciones finales

La osadia de este tltimo postulado lo proyecta hasta la explicacién del
surgimiento de la propia historicidad y le permite sostener una interpretacién
del trdnsito mds importante que ha experimentado la humanidad: el que, como
decia también Eliade (1993, p. 122-128), lo arranca del ensuefio mitico y lo
arroja en la historia. El arrebato vertiginoso producido por el desdoblamiento
en la méscara, cede su paso a la mesurada contabilidad moderna de bienes
y méritos. El tiempo mitico circular ingresa en la sucesién inevitable de la
linea recta de la historia; el ensuefo cede su paso a la vigilia; la fecundidad
festiva que llenaba al mundo de ilimitada abundancia da paso a la escasez
que motiva el esfuerzo y trabajo.

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



En Méduse et C', Caillois (1960) introduce la idea de una /loi de
déguisement pure [ley de enmascaramiento puro] (CAILLOIS, 1960, p. 98-
109)'* que arrebata a los fenémenos del mecanicismo y los precipita hacia
la exaltacién de un impetu creativo, capaz de llevarlos hasta un derroche
inevitable y peligroso. Asi, la imaginacién no seria una facultad estrictamente
humana, sino una capacidad de la naturaleza para transgredir sus propias
leyes y anunciar un maridaje inesperado entre realidades inconexas. La tesis
sobre la importancia de la mdscara y el vértigo en las sociedades arcaicas
representa, por tanto, una escansién medular en el pensamiento de Caillois
(Macé, 2013). Las correspondencias que, revestidas de teorizacion sociolégica,
han dado lugar a las categorias de mimicry e ilinx, son también improntas
de un estilo de pensamiento que desafia cualquier interdicto y conduce lo
imaginario allende limites estrictamente antropoldgicos.

Caillois sostiene que la separacién entre el hombre y el resto de los seres
vivos puede ser superada gracias a la descripcién de correspondencias estables
entre el mimetismo de ciertos insectos y la utilizacién ritual de mdscaras en
las sociedades arcaicas (Callois, 1998). En el mismo sentido, propone que la
funcién fabuladora del mito traduce las tendencias instintivas del mimetismo
(Callois, 1998, p. 39-93; 1998, p. 15-35). Aclara, ademds, que el mimetismo
no depende de un principio de semejanza, sino de un encantamiento que
empuja al insecto hacia una suerte “lujo peligroso” o, inclusive, “un festin
totémico” (1998, p. 115-116), traducido por la escenificacién dramdtica del
mito en el ser humano.

De este modo, la pujante aproximacion a lo imaginario, que desarrollé
alo largo de su obra, permite dar nuevo sentido al fundamento metodolégico
en que funda su sociologia: el descubrimiento de correspondencias funcionales
no tiene otro objetivo que el de abrir camino a la imaginacién, por medio
de los mismos métodos que pretenden darle explicacién. Como lo propuso
desde el inicio de su obra, los esquemas objetivos de lo imaginario conmueven
a la sensibilidad, generando una sucesién de estados afectivos que el mismo
encadenamiento y correspondencias imaginativas internas ayudan a investigar.
Se constata, en definitiva, que en el seno de sus mds intimas preocupaciones,
Caillois no cesa de ser un cultor de lo imaginario, cuya sociologia encuentra
su destino en la literatura. Lo que no dista de la bisqueda de una sociologia
activa capaz de reactivar las potencias de lo sagrado, como aspiraba el Collége.
De ahi la sociologia literaria que parece atravesar buena parte de su recorrido
intelectual.

12 Discrepamos de la traduccién al castellano, que vierte “loi de déguisement” (Caillois, 1960, p. 99)
por “ley de ficcién” (Caillois, 1962, p. 92). Cabe recordar que la ficcidn constituye un rasgo general del
juego, que se distingue de las especificidades miméticas asociadas a fenémenos como el enmascaramiento
y el travestismo, a partir de los cuales Caillois postula esta ley.

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



16

Referencias

ANTELOQ, Ratl. Magia, metéfora, mimetismo. Boletin de Estética, Buenos Aires, n.
10, p. 3-33, jun. 2009.

BATAILLE, Georges. La notion de dépense [1933]. [n: BATAILLE, G. La part
maudite. Paris: Minuit, 1967. p. 25-45.

CAILLOIS, Roger. Ensayo sobre el espivitu de las sectas. México (D.F.): Colegio de
Meéxico, 1944.

CAILLOIS, Roger. Fisiologia de Leviatdn. Buenos Aires: Ed. Sudamericana, 1946.
CAILLOIS, Roger. Lhomme et le sacré. Paris: Gallimard, 1950.

CAILLOIS, Roger. Méduse et C*. Paris: Gallimard, 1960.

CAILLOIS, Roger. Medusa y comparnia. Barcelona: Seix Barral, 1962.

CAILLOIS, Roger. Instintos y sociedad. Barcelona: Ed. Seix Barral, 1969.
CAILLOIS, Roger. Approches de l'imaginaire. Paris: Gallimard, 1974.

CAILLOIS, Roger. Les Jeux et les Hommes. Paris: Gallimard, 1991.

CAILLOIS, Roger. El mito y el hombre. Trad. Jorge Ferreiro. México (D.E): FCE, 1998.
CAILLOIS, Roger. Bellone ou la pente de la guerre. Paris: Flammarion, 2012.

DI FILIPPO, Laurent. Contextualiser les théories du jeu de Johan Huizinga et
Roger Caillois. Questions de communication, Lorraine, n. 85, p. 281-308, 2014.

DURKHEIM, Emile. Les régles de la méthode sociologique. Paris: PUFE, 1967.

ELIADE, Mircea. La prucba del laberinto. Trad. Valiente Malla. Madrid:
Ed. Cristiandad, 1980.

ELIADE, Mircea. El mito del eterno retorno. Trad. Ricardo Anaya. Madrid: Alianza
Editorial, 1993.

FELGINE, Odile. Roger Caillois. Biographie. Paris: Stock, 1994.

GOYATA, Jilia Vilaga. Um foco de energia: o ‘Collége de Sociologie’ e a nogio de
sagrado (1937-1939). Campos, Curitiba, v. 18, n. 1-2, p. 43-60, 2017.

JENNY, Laurent. Roger Caillois: esthétique généralisée ou esthétique fantdme?
Littérature, Paris, v. 1, n. 85, p. 59-73, mars 1992.

HOLLIER, Denis. Mimétisme et castration [1937]. /n: HOLLIER, D. Les Dépossédés.
Paris: Minuit, 1993, p. 55-71.

VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | 68374 | maio-ago. 2025



HOLZAPFEL, Cristébal. Critica de la razon lidica. Madrid: Trotta, 2003.
HUIZINGA, Johan. Homo ludens. Trad. Eugenio Imaz. Madrid: Alianza, 1990.

MACE, Marielle. Caillois, technique du vertige. Littérature, Paris, v. 2, n. 170, p.
8-10, juin 2013.

SKINNER, Quentin. Los fundamentos del pensamiento politico moderno — Vol. 1.
El Renacimiento. México (D.F): FCE, 1986.

Gonzalo Montenegro Vargas. Professor Adjunto da UNILA. Pés-doutorado pela
FAPESP na Universidade Estadual Paulista (FCL de Assis, SP) e Doutor em Filosofia
pela Universidade do Chile. Nesta tltima, lecionou entre 2003 ¢ 2013 nas dreas de
Filosofia e de Educagio. Dedicou boa parte de sua carreira a elucidar a relagao de
Gilles Deleuze com a tradigo filosfica. Atualmente, pesquisa a relagio entre instinto
e instituicdo em autores como Deleuze e Roger Caillois.

E-mail: gozznl@gmail.com; gonzalo.vargas@unila.edu.br

Declaracio de Autoria:

Gonzalo Montenegro Vargas, declarado autor, confirma sua participacao em todas as etapas de elaboracao do trabalho:
1. Concepgao, projeto, pesquisa bibliografica, andlise e interpretagdo dos dados; 2. Redagdo e revisao do manuscrito;
3. Aprovagdo da versdo final do manuscrito para publicagdo; 4. Responsabilidade por todos os aspectos do trabalho e

garantia pela exatidao e integridade de qualquer parte da obra.

Declaragio de Financiamento:
Declara que este artigo contou com o apoio do Programa de Auxilio a Integracdo ao Pesquisador (PAIP) da UNILA, Edital
PRPPG 104/2020.

Declaracao de Disponibilidade de Dados:

Todo o conjunto de dados que dé suporte aos resultados deste estudo foi publicado no préprio artigo.
Declaracio dos Editores:

Ana Maria Lisboa de Mello, Elena Cristina Palmero Gonzélez, Rafael Gutiérrez Giraldo e Rodrigo Labriola, aprovamos a

versao final deste texto para sua publicagao.

Recebido: 01/06/2024
Aprovado: 31/03/2025

ALEA | Rio de Janeiro | v. 27, n. 2 | e68374 | maio-ago. 2025 VARGAS | En torno a lo sagrado y al juego en Roger Caillois



