
VVVV

CALÍOPE
Presença Clássica

2025.1 . Ano XLII . Número
49



2025.1 . Ano XLII . Número 49

CALÍOPE
Presença Clássica

vISSN 2447-875X

Separata 9

EDITORES

Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas 
Departamento de Letras Clássicas da UFRJ



UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO
REITOR Roberto de Andrade Medronho

CENTRO DE LETRAS E ARTES
DECANO Afranio Gonçalves Barbosa

FACULDADE DE LETRAS DIRETORA
Sonia Cristina Reis

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS CLÁSSICAS
COORDENADOR Fábio Frohwein de Salles Moniz
VICE-COORDENADOR Simone de Oliveira Gonçalves Bondarczuk

DEPARTAMENTO DE LETRAS CLÁSSICAS
CHEFE Eduardo da Silva de Freitas
SUBSTITUTO EVENTUAL Renan Moreira Junqueira

EDITORES
Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

CONSELHO EDITORIAL
Alice da Silva Cunha
Ana Thereza Basilio Vieira
Anderson de Araujo Martins Esteves
Arlete José Mota
Auto Lyra Teixeira
Ricardo de Souza Nogueira
Tania Martins Santos

CONSELHO CONSULTIVO
Alfred Dunshirn (Universität Wien)
David Konstan (New York University)
Edith Hall (King’s College London)
Frederico Lourenço (Universidade de Coimbra)
Gabriele Cornelli (UnB)
Gian Biagio Conte (Scuola Normale Superiore di Pisa)
Isabella Tardin (Unicamp)
Jacyntho Lins Brandão (UFMG)
Jean-Michel Carrié (EHESS)
Maria de Fátima Sousa e Silva (Universidade de Coimbra)
Martin Dinter (King’s College London)
Victor Hugo Méndez Aguirre (Universidad Nacional Autónoma de México)
Violaine Sebillote-Cuchet (Université Paris 1)
Zelia de Almeida Cardoso (USP) – in memoriam

CAPA
Sarcófago. Estrigilado com orante masculino sobre o tema do rapto de 
Prosérpina, séc. III (Basílica de Sant Feliu, Girona). Foto: Rainer 
Guggenberger

EDITORAÇÃO E PROJETO GRÁFICO
María Paula Rozo

REVISORES DO NÚMERO 49
Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger | Leonardo Vichi

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas | Faculdade de Letras – UFRJ
Av. Horácio Macedo, 2151 – sala F-327 – Ilha do Fundão 21941-917 – Rio de Janeiro – RJ 

www.letras.ufrj.br/pgclassicas – pgclassicas@letras.ufrj.br



1

CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

Amazonas no imaginário helênico: 
transformações e representações 

nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires
Matheus Moraes Maluf

RESUMO

O mito das amazonas permeou o imaginário helênico, especial-
mente em Atenas, devido à sua quebra do que seria considerado 
o comportamento normativo. Masculinizadas, segundo o pensa-
mento grego masculino de elite, por realizarem funções que 
seriam dos homens, numerosas representações textuais e ima-
géticas as apresentam especialmente em combate com heróis e 
armadas como hóplitas. Contudo, com o advento das Guerras 
Greco-Pérsicas, suas representações passaram por mudanças, 
aproximando-as cada vez mais do Oriente, aumentando os índi-
ces de dicotomia, de alteridade e do medo do feminino. Neste 
artigo, iremos analisar as algumas representações imagéticas e 
literárias sobre as amazonas nos séc. VI e V A.E.C.

PALAVRAS-CHAVE

Amazonas; Gênero; Representações; Mito.

SUBMISSÃO 27 dez. 2025 | APROVAÇÃO 11 mar. 2025 | PUBLICAÇÃO 27 dez. 2025
DOI 10.17074/cpc.v1i49.66607



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

2

controle do feminino foi uma 
preocupação constante em di-
versas póleis helênicas, 
acompanhando gradualmente 
a construção de uma visão de 
alteridade que separava ho-
mens e mulheres. Na Atenas 
dos séc. VI e V A.E.C.,1 por exem-

plo, fontes literárias — como a comédia 
Lísistrata de Aristófanes, as Histórias de 
Heródoto e o Econômico de Xenofonte, 
para citar alguns — defendiam que as mu-
lheres deveriam exercer pouca autoridade 
em ambiente exteriores ao oîkos, para isso 
criavam-se discursos que apresentassem 
as angústias, os valores e os conflitos das 
elites masculinas urbanas em relação a 
esse ‘outro’.2 Sob essa ótica, uma dessas 
aflições estaria relacionada às liberdades e 
papéis sociais femininos, representadas na 
tragédia e na imagética através de perso-
nagens que apresentavam comportamen-
tos transgressores e ‘bárbaros’.

Oferece-se como espetáculo a propriedade 
que o feminino detém para atuar na constru-
ção da cidadania ateniense, de forma que a 
própria vivência da cidadania comporte, na 
formulação de seu paradigma, o 
reconhecimento de si e a delimitação do 
Outro. Este Outro são os não-atenienses, os 
não-cidadãos, mas também o Outro da 
própria cidadania democrática. Pode-se 
dizer que o feminino impõe à compreensão 
da cidadania, a presença, junto ao 
paradigma, daquilo que dele se exclui, mas 
que, no entanto, o fundamenta: a alteridade.3

Essas representações funcionavam como 
um alerta sobre o que poderia acontecer à 
sociedade políade caso as mulheres não ti-
vessem restrições sociais. Ocorria uma 
imposição das “normas sociais ou expecta-
tivas compartilhadas em relação ao 
comportamento apropriado”,4 as quais po-
demos compreender “[...] as restrições 
legais/formais (leis escritas) e as restrições 
não legais/informais (leis não escritas, 
costumes, valores) que uma determinada 
sociedade torna preponderante e que são 
essenciais ao seu bom funcionamento”.5

Nesse enfoque, as representações estão in-
timamente ligadas aos padrões 
normativos de uma sociedade e como os 
sujeitos deveriam agir e se portar. As re-
presentações sociais agem “como sistemas 

de interpretação que regem nossa relação 
com o mundo e com os outros, orientando 
e organizando as condutas e as comunica-
ções sociais”.6

O controle das representações é um ponto 
nevrálgico para os grupos hegemônicos, 
pois essas são fenômenos cognitivos que, 
por sua natureza, envolvem o indivíduo 
em sua inserção social, com implicações 
afetivas e normativas. Isso ocorre por meio 
da internalização de experiências práticas, 
padrões de comportamento e formas de 
pensamento, transmitidos socialmente ou 
incorporados pela comunicação. As repre-
sentações agem como um substituto do 
objeto real, que está distante ou ausente, 
atribuindo-lhe um significado. Essas re-
presentações constituem um sistema que 
apresenta ao público uma interpretação da 
realidade, expressa por meio de imagens 
ou palavras carregadas de significados.7

Cada representação se conecta a outras, 
formando um conjunto maior: o sistema 
de representações está interligado a siste-
mas mais amplos de pensamento, sejam 
eles ideológicos ou culturais, intimamente 
relacionados às questões sociais de onde 
emergem. 
De acordo com Fábio Lessa e Luis Felipe 
de Assumpção,8 as regras masculinas so-
bre o feminino acabavam abrangendo 
principalmente as mulheres das camadas 
mais abastadas da população ateniense, 
pois essas seriam, teoricamente, o exemplo 
do ideal de conduta feminino.

Em virtude das características oriundas do 
discurso documental, ressaltamos que a 
generalização das mulheres em uma 
categoria social única seria um mecanismo
voltado para a legitimação de um conjunto 
de práticas político-culturais em “sociedades 
masculinas”.9

Esses discursos e decisões eram produzi-
dos por homens e para homens, cujos 
status, funções e resoluções eram diferen-
tes das realidades femininas, e tal 
distanciamento é marcado por um misto 
de atração e medo desse “outro” indispen-
sável, mas ao mesmo tempo 
incontrolável,10 o que aumenta a expressi-
vidade sobre a alteridade de gênero. Como 

O



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

3

aduz Marta Mega de Andrade:11 o femini-
no é o “outro” no que se refere ao 
masculino, à cidadania e ao nómos (cultu-
ra), mas também atua “na construção da 
cidadania ateniense, de forma que a pró-
pria vivência da cidadania comporte, na 
formulação de seu paradigma, o reconhe-
cimento de si e a delimitação do Outro”. 
Deste modo, é necessário recordar de que essas 
construções sobre um “díspar” — ou “díspa-
res” — são interpretações e pré-
concepções dos interesses de quem as pro-
duz, havendo em mente o público-alvo 
para qual são elaboradas tais manifesta-
ções.12

No caso do feminino, esse ‘outro’ era 
próximo, encontrando-se dentro da pró-
pria pólis.13 Torna-se perceptível que as 
mulheres eram caracterizadas como po-
tenciais causadoras de problemas e 
conflitos tanto entre os homens quanto en-
tre diferentes sociedades, como é 
destacado nos textos de Sólon e Heródoto. 
Sólon, legislador do séc. VI, criou normas 
para regular festividades, caminhadas, 
luto e até a alimentação feminina, além de 
buscar distinguir as ‘boas mulheres’ das 
prostitutas. Ele também proibiu qualquer 
forma de venda infantil e auto venda, sen-
do a exceção o direito do tutor masculino 
de vender uma mulher não-casada que 
perdeu a virgindade. O objetivo de Sólon 
com essas leis era suprimir conflitos entre 
homens, afinal, “as mulheres são uma fon-
te perene de fricção entre eles. A solução 
de Sólon para este problema foi mantê-las 
fora de vista e limitar sua influência”.14

Para Heródoto, a explicação está na Histó-
ria, pois a principal causa dos conflitos 
entre a Ásia e Europa seria as mulheres. 
Em seu primeiro livro das Histórias (I.1-2), 
o autor narra que os fenícios foram os ini-
ciadores da inimizade, pois um grupo de 
comerciantes teria raptado Io, filha do Rei 
Ínaco, e fugiram para o Egito. Conforme 
essa narrativa, os gregos, quando chega-
ram à costa da Fenícia, capturaram a filha 
do soberano de Tiro, Europa, balanceando 
a equação. Porém, segundo os persas, o se-
gundo erro foi causado pelos helênicos, 
que navegaram em um longo navio até a 
Cólquida e fugiram com Medeia, filha do 

monarca local, o qual ordenou reparação 
pelo roubo e a devolução de sua filha. Para 
esse historiador, os conflitos ocorridos por 
causa, ou culpa, de mulheres era algo co-
mum desde temporalidades anteriores a 
ele, e tais histórias acabavam sendo mais 
sobre as relações entre os sexos do que so-
bre as mulheres, definindo, assim, a 
problemática da identidade e alteridade 
feminina.15

Maria Izilda Matos16 aduz que existiram e 
existem uma variedade de femininos e 
masculinos, os quais, por sua vez, possu-
em diferenças nas diferenças, pois homens 
e mulheres não são simples agrupamen-
tos, mas integram elementos culturais, de 
classe, raça e etnia, geração, religião e ocu-
pação. Os estudos de gênero nos ajudam a 
“desmascarar os processos sociais de cons-
trução do que se considera como 
identidade feminina”.17 Nota-se, portanto, 
que as mulheres representadas nas docu-
mentações são construções masculinas 
sobre o feminino,18 o que nos leva ao en-
tendimento de que autores literários, 
peças de teatro, oradores e artistas de cerâ-
mica faziam parte da parcela masculina da 
população e partilhavam ideais e con-
cepções sobre o comportamento ideal 
das mulheres ao aludirem sobre não-
gregas. 
Ao serem representadas nessas obras, dis-
cursos e imagens, a intenção era debater os 
valores políades da Atenas do séc. V. As 
narrativas sobre a barbárie que ressoou em 
Atenas foram construídas e entendidas 
com destaque para a transgressão, já que 
as mulheres não-helênicas fugiriam do 
modelo da mulher-abelha (mélissa). Essa 
deve ser entendida como aquela que se 
restringe ao contexto do lar:

[...] no qual se incluem o exercício das 
atividades domésticas; a submissão ao 
homem; a abstinência aos prazeres do corpo, 
considerados como masculinos; o silêncio; a 
fragilidade e a debilidade; a reprodução de 
filhos legítimos – preferencialmente, do sexo 
masculino; a vida sedentária e reclusa no 
interior do oîkos (grupo doméstico); e a sua 
exclusão da vida social, pública e 
econômica.19



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

4

Figuras míticas como Medeia, Clitemnestra e 
as amazonas entram nesse escopo da re-
presentação da “barbárie” e da 
transgressão do que seria o comportamen-
to ideal para as mulheres da pólis. As 
amazonas tiveram suas interpretações al-
teradas com o passar do tempo, na 
intenção de fortalecer a alteridade com 
o(s) outro(s) e certos discursos políades, 
mas sem perder suas principais caracte-
rísticas. Tais atributos foram cada vez mais 
acentuados, em especial durante e após as 
Guerras Greco-Pérsicas, aumentando seu 
caráter de transgressão e “barbárie”. Com 
essa introdução acerca da visão sobre o fe-
minino na Hélade estabelecida, esse texto 
inicialmente irá analisar as transformações 
imagéticas nas representações das amazo-
nas em objetos dos séc. VI e V A.E.C. e, 
posteriormente, irá examinar a maneira 
como os textos literários gradativamente 
associaram a figura mítica das amazonas 
aos animais e aos bárbaros.

IMAGENS DIACRÔNICAS DAS AMAZONAS NA HÉLADE: 
A APROXIMAÇÃO DO ELEMENTO FEMININO COM
OS PERSAS

Consideradas “bárbaras” e “odiadoras 
de homens”, as amazonas foram retra-
tadas imageticamente na Hélade ao 
menos desde o séc. VI, de acordo com 
Fantham et. al., enquanto na literatura 
são mencionadas desde os épicos de 
Homero, em meados do séc. VII, segun-
do Josine Blok.20 Na Ilíada, nas 
passagens II.184 e III.184-189, respecti-
vamente, o autor se refere à tumba da 
rainha amazona Mirina e que o rei Prí-
amo batalhou contra elas quando mais 
jovem. Dessa maneira, essas mulheres 
guerreiras tiveram sua mitologia utili-
zada pelos gregos “para cumprir o 
papel metafísico do outro, o oposto aos 
valores gregos”.21

Para a mentalidade grega, as amazo-
nas seriam uma ameaça à Hélade, não 
apenas pelo receio de uma invasão, 
mas porque seu estilo de vida desafia-
va a cultura social e fugia do que era 
considerado norma para os helenos.22

Esse aspecto se torna perceptível na 
leitura da Oração funerária de Lísias, 

datada do começo do séc. IV, na qual o 
orador utiliza a figura das amazonas 
como uma demonstração dos perigos 
que a ambição e o imperialismo pode-
riam causar.23

Nos tempos antigos, as amazonas eram 
filhas de Ares que habitavam o rio 
Termodonte. Eram as únicas entre seus 
vizinhos que tinham armadura de ferro 
e as primeiras a montar a cavalo, com as 
quais, inesperadamente, dada a 
inexperiência de seus inimigos, 
ultrapassavam os que fugiam e 
deixavam para trás seus perseguidores. 
Pensou-se que eram homens por sua 
coragem e não mulheres por sua 
natureza, pois pareciam ultrapassar os 
homens em coragem e não ficar atrás 
deles em sua forma. Dominadoras de 
muitos povos, tendo escravizado seus 
vizinhos de fato e tendo ouvido, de boca 
em boca, uma grande fama sobre nossa 
terra, levaram com elas os povos mais 
guerreiros e, com a grande expectativa 
de uma grande glória, vieram em 
campanha contra esta cidade.24

Lísias, em seu discurso, narra a ori-
gem das amazonas e sua surpresa ao 
encontrarem “homens de verdade”, 
com tanta coragem quanto a delas 
e que não se deixavam ser dominados 
por mulheres — deixando implícito que 
homens não-gregos não eram realmen-
te masculinos. Essas questões explicam 
parcialmente porque “algumas dessas 
amazonas vieram lutar ao lado dos troi-
anos na Guerra de Troia, e sua rainha, 
Pentesileia, encontrou sua morte nas mãos 
do guerreiro grego Aquiles, que se apaixo-
nou por sua vítima enquanto a 
matava”.25 As amazonas também foram 
associadas aos persas durante as Guerras 
Greco-Pérsicas, especialmente por possuí-
rem um comportamento imoderado, apetite 
incontrolável e desejo insaciável, caracte-
rísticas e modelos de comportamento 
compartilhados com os persas segundo a 
ótica grega.26 Assim, é possível auferir como a 
alteridade feminina mistura-se ao mito das 
amazonas, pois as guerreiras “desempenha-
ram um papel central nas artes e ideologia 
da Atenas Arcaica e Clássica, mas foram 
continuamente reinventadas para servir 
uma cultura e uma política de mudan-
ça”.27



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

5

Imagem 1: Héracles e Télamo enfrentando guerreiras 
Amazonas. Fantham, Elaine et al. 1994, p. 130.

A imagem acima apresenta uma hídria de 
figuras negras datada do séc. VI. Pode-se 
observar Héracles à esquerda de quem vi-
sualiza, armado com uma clava, espada ou 
lança, e o herói utiliza a tradicional pele de 
leão sobre a cabeça. Mais à direita, per-
cebe-se Télamo, também com itens de 
proteção bélica e elmo sobre a cabeça; o 
combatente porta um escudo na mão es-
querda e uma arma na mão direita. As 
amazonas, por sua vez, possuem todas a 
pele branca, com o intuito de diferenciá-
las dos heróis; elas também utilizam arma-
duras e possuem escudos, espadas e 
lanças como armas. Desse modo, constata-
se que os dois homens possuem uma atitu-
de ofensiva em relação às amazonas, as 
quais se posicionam mais defensivamente 
e na expectativa do ataque. Na extrema es-
querda da cerâmica, podemos notar que 
uma das guerreiras, em fuga da contenda, 
carrega uma companheira ferida ou morta 
em seu ombro. Na outra extremidade do 
vaso, Télamo está para desferir um golpe 
em sua inimiga, a qual está em uma posi-
ção submissa: o herói está de pé sobre ela, 
demonstrando sua dominância, enquanto 
essa está indefesa e pedindo clemência 
com um braço erguido sobre sua cabeça. 
Em toda a cena, há apenas duas mulheres 
realmente em combate: uma de joelhos, 
dominada pelo semideus, a qual tenta se 
defender — seu tronco está virado para 
Héracles, mas suas pernas indicam que ela 
estava indo na direção oposta —, enquan-
to a segunda mulher, de pé e de frente para 
Héracles, tenta defendê-la do ataque. 

Embora em maior número, é possível ob-
servar que as mulheres são representadas 
de forma derrotada aos homens.
Com as nossas considerações sobre a ima-
gem acima expostas, encontramos outra 
em que há um modelo imagético de com-
bate bastante similar na representação da 
subjugação do outro. Essa é uma kylix do 
séc. V, c. 460. 

Imagem 2: Duelo entre hoplita e persa. National Museums 
Scotland 28

Nessa cerâmica, em sua parte interna, po-
demos observar um persa e um hoplita em 
combate: o soldado grego está em uma po-
sição de dominação em relação ao acuado 
soldado persa. São perceptíveis as seme-
lhanças entre a figura desse soldado grego 
com Héracles e do persa com a amazona: o 
hoplita com armadura também ergue uma 
espada na mão direita, assim como o semi-
deus na cerâmica do século anterior. A 
principal diferença está no uso do escudo 
com um Pégaso, pois Héracles utiliza ape-
nas sua arma; o hoplita está sobre o persa, 
impondo sua dominância e preparado 
para finalizá-lo, assim como Héracles à 
amazona. Já o derrotado persa, por sua 
vez, assim como a guerreira na imagem 1, 
está de joelhos, sendo dominado por seu 
inimigo enquanto tenta se defender. Ele 
porta uma espada na mão direita e veste 
uma armadura, a qual possui tecidos es-
tampados com algumas partes que talvez 
sejam de couro, além de portar um capace-
te.
É possível que o Pintor de Triptólemo — 
autor da pintura da imagem 2 — possa ter 
se inspirado na cerâmica de Héracles 



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

6

e Télamo? Não sabemos. A hídria da ima-
gem 1 é proveniente da Etrúria, na Itália 
Central, enquanto a kylix da imagem 2 é 
ática, como indicado no próprio site do 
museu a qual se encontra — o que pode 
também nos apontar que o pintor de Trip-
tólemo atuava majoritariamente em 
Atenas e regiões próximas. De qualquer 
forma, entendemos que as imagens anali-
sadas são representações intelectuais e 
construções simbólicas da realidade.29

Além disso, certos aspectos, como poses, 
posturas e elementos imagéticos foram 
cuidadosamente escolhidos pelo pintor 
para comunicar uma ou mais mensagens 
específicas.
Em um período próximo a kylix anterior, 
há uma ânfora de figuras vermelhas repre-
sentando Teseu avançando contra uma 
amazona com a ajuda de sua esposa, 
Antíope.

Imagem 3: Teseu e Antíope atacando uma amazona. The 
Israel Museum.30

Nesse vaso, pode-se observar Teseu arma-
do de espada e escudo avançando contra 
uma amazona. O herói usa apenas um ca-
pacete, estando completamente nu — em 
uma demonstração de virilidade e cora-
gem, pois não precisa de proteção contra 
sua inimiga. Teseu é caracterizado como 
um homem jovem, pois não possui barba. 
A amazona, por sua vez, está de armadura 

— o peitoral parece ser adornado com um 
rosto ou cabeça —, com partes estampadas 
nas pernas e braços; a guerreira utiliza um 
capacete de couro com orelhas curtas, se-
gura uma espada em uma das mãos e o 
que parece ser um arco na outra; a guerrei-
ra parece estar em fuga, com suas pernas 
viradas para a frente, o pé de trás levemen-
te levantado — indicando movimento de 
avanço —, com o braço da espada erguido 
numa tentativa de se defender e afastar 
seu agressor. Antíope, atrás de Teseu, pos-
sui armadura parecida com a da outra 
amazona — sem o suposto rosto/cabeça 
no peitoral; ela segura um machado e um 
arco em cada uma das mãos, e seu corpo 
está apoiado na perna de trás, o que pode 
indicar um movimento de afastamento da 
cena para dar apoio e cobertura ao marido. 
É possível também analisar o fato de Antí-
ope auxiliar Teseu no ataque contra suas 
irmãs amazonas. O pintor desse vaso pode 
estar sugerindo uma suposta natureza 
traiçoeira atribuída ao feminino, indican-
do que, para os homens gregos, as 
mulheres seriam covardes e desprovidas 
de honra, dispostas a trair seus compa-
nheiros para obter ganhos pessoais. 
Alternativamente, essa representação 
pode sugerir que, ao serem ‘controladas’ 
pelo masculino, elas rejeitam o modo de 
vida “bárbaro” e transgressor associado às 
amazonas.
A última imagem que iremos analisar é 
uma representação que estaria no Stoa 
Poikile (Colunata Pintada), “um dos pri-
meiros monumentos atenienses a explorar 
o que acabaria se tornando uma estratégia 
dominante da arte pública do séc. V: o uso 
de temas ou imagens míticas como meio 
de celebrar a vitória sobre o Império Per-
sa”.31 David Castriota afirma que foi por 
volta dessa época que ocorreu de modo 
mais incisivo a coligação entre temas míti-
cos e representações do feminino com o 
mundo persa. 
O Stoa Poikile é datado do séc. V e locali-
zava-se na parte norte da Ágora de Atenas. 
Era um edifício com 42,37 m de compri-
mento e 11,51 m de profundidade, com 
uma longa colunata voltada para o sul, na 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

7

direção da Ágora, e paredes traseiras e late-
rais fechadas. Enquanto as colunas dóricas 
voltavam-se para a Ágora, as colunas jôni-
cas sustentavam o interior da estrutura.32

“É provável que houvesse nove colunas no 
centro, delimitando dez vãos duplos, cada 
um com cerca de 4 m de largura e 10 m de 
profundidade. A altura interior do Stoa, 
com base no alçado e secção restaurados, 
era superior a 4,5 m”, segundo Mark 
Stansbury-O’Donnell. Embora o prédio 
não tenha resistido ao tempo, deixou um 
legado significativo registrado em fontes 
literárias e históricas. Originalmente cons-
truído para celebrar vitórias militares, 
tornou-se um elemento central do espaço 
cívico, abrigando discussões políticas e de-
bates públicos. Além disso, serviu como 
local para discursos e ensinamentos filo-
sóficos, desempenhando um papel 
fundamental na origem do estoicismo, gê-
nero de pensamento e argumentação que 
conhecemos hoje.33

Imagem 4: Reconstrução artística da Stoa Poikile. ASCA.
net.34

Em seu Descrição da Grécia, Pausânias des-
creve o Stoa Poikile e o provável arranjo das 
pinturas:

Este pórtico contém, primeiro, os atenienses 
dispostos contra os lacedemônios em Oinoe, 
no território argivo. [...] Na parede do meio 
estão os atenienses e Teseu lutando contra as 
Amazonas. Assim, ao que parece, apenas as 
mulheres não perderam com as derrotas sua 
coragem imprudente face ao perigo; 
Temiscira foi tomada por Héracles, e depois, 
o exército que elas enviaram para Atenas foi 
destruído, mas mesmo assim, elas vieram 
para Troia para lutar contra todos os gregos, 
bem como os próprios atenienses. Depois 
das Amazonas vem os gregos quando 

tomaram Troia, e os reis reunidos por causa 
do ultraje de Ájax contra Cassandra. A 
imagem inclui o próprio Ájax, Cassandra e 
outras mulheres cativas. No fim da pintura 
há aqueles que lutaram em Maratona; os be-
ócios de Plateia e o contingente ático estão 
lutando com os estrangeiros. Neste local, 
nenhum dos lados leva a melhor, mas o 
centro da luta mostra os estrangeiros em 
fuga e empurrando uns aos outros para o 
pântano, enquanto no final da pintura estão 
os navios fenícios e os gregos matando os 
estrangeiros que estão tentando subir neles.35

Imagem 5: Possível arranjo das pinturas Stoa Poikile
segundo a descrição de Pausânias. Stansbury-O’donnell, 

Mark D., 2005, p. 76.

Para Stansbury-O’Donnell,36 é possível 
que a descrição de Pausânias esteja de 
acordo com a ordem ou a direção que ele 
viu as pinturas. E embora o autor não te-
nha especificado em qual parede está o 
quadro da “Batalha de Oinoe”, ele afirma 
que o segundo afresco — a “Amazonoma-
quia” — se localiza na parede central.
Na reconstrução da Amazonomaquia no 
Stoa Poikile, abaixo, é possível observar a 
maioria dos hoplitai de armadura e arma-
dos com lanças, espadas e escudos. Em 
contraste a eles, podemos atentar para as 
amazonas seminuas, com os seios à mos-
tra, ou armaduras com bastantes adornos 
e detalhes, como estampas listradas ou es-
féricas; as combatentes estão armadas com 
lanças e machados e montam cavalos. Po-
demos distinguir os dois grupos em 
batalha, pois os homens possuem ombrei-
ras em suas armaduras, enquanto as 
armaduras das mulheres parecem ser fei-
tas de tecido e couro; outro elemento 
diferenciador são os capacetes — quase to-
dos os helênicos possuem capacetes com 
crista; e embora algumas das guerreiras 
também possuam, a maioria delas utili-
zam capacetes que descem pela nuca de 
forma alongada, enquanto outras possu-
em capacetes bem curtos ou não utilizam 
nenhum. Elas são representadas sendo 
subjugadas, pois a maioria delas estão em 



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

8

posições defensivas ou de rendição. A 
maioria das amazonas não porta escudos, 
com exceção de uma amazona no primeiro 
plano da cena, em uma aparente posição 
relaxada e que está sendo segurada por 
um dos soldados gregos, prestes a ser esto-
cada com uma espada.

Imagem 6: Reconstrução artística da Amazonomaquia no 
Stoa Poikile, atribuída ao artista Mícon. Castriota, David, 

2005, p. 94.

A partir da visão do espectador, no canto 
superior esquerdo, é possível distinguir 
que há duas figuras nuas. Acreditamos 
que ambos sejam hoplitai, pois enquanto 
um está em uma posição defensiva no 
chão, com um escudo erguido para se pro-
teger da estocada de lança de uma 
amazona, o outro está com um capacete 
semelhante aos demais soldados gregos e 
porta espada e escudo, assim como a 
maioria dos helênicos. O guerreiro, en-
quanto engaja em combate em uma frente, 
aparenta estar sendo atacado pelas costas 
por uma amazona montada. 
No nível inferior da cena, aos pés de uma 
amazona com o torso desnudo, observa-
mos uma segunda mulher de bruços no 
chão, com armadura estampada com esfe-
ras e sem usar nenhum tipo de capacete, 
possivelmente morta ou ferida durante a 
peleja. Ao centro da imagem, é possível 
atentar para um suposto soldado grego 
avançando para matar uma amazona ren-
dida. Ambos possuem muitas 
semelhanças: armaduras de hoplita e capa-
cetes curtos, embora o capacete da 
amazona pareça ter uma tira para prender 
a proteção em volta da cabeça. Supomos 
que seja uma amazona rendida, pois a ca-
valaria feminina parece avançar para 
defender esse indivíduo. 

Também é possível constatar no canto di-
reito da cena, atrás de uma pedra, uma 
amazona sendo perfurada por uma lança 
na região do ombro/peito. Ela usa seu bra-
ço esquerdo para segurar a lança, talvez 
numa tentativa de evitar que a arma atra-
vesse mais seu corpo ou para retirá-la. 
Contudo, podemos notar a silhueta do ata-
cante atrás dela, possivelmente fazendo 
força para perfurá-la ainda mais.

Tradicionalmente, a batalha com as 
amazonas mostrava Héracles e, mais tarde, 
Teseu também, em heroicas expedições 
gregas contra a terra natal das mulheres 
guerreiras na Ásia Menor. Em contraste, o 
Stoa apresentou uma nova versão atestada 
pela primeira vez na literatura por 
Eumênides 685-690, de Ésquilo, ca. 457 a.C. 
Heródoto 9.27, também, se refere a essa 
versão no discurso que ele atribui aos Ateni-
enses antes da batalha de Plateia em 479 a.C. 
Aqui, as Amazonas atacam Atenas como 
uma horda multiétnica da Ásia empenhada 
na dominação de toda Grécia, uma mudança 
que claramente pretendia ser paralela aos 
eventos de 480-479, quando Xerxes invadiu a 
Grécia com um enorme exército vindo de 
todo o Império Persa para vingar a derrota 
em Maratona uma década antes.37

Ao compararmos as imagens 1, 3 e 6, po-
demos notar que, nas primeiras, as 
amazonas foram representadas com arma-
duras e armas gregas, em alusão aos 
hoplitai, sendo a característica mais desta-
cável a utilização de vestes masculinas e as 
armas.38 Porém, com o início das Guerras 
Greco-Pérsicas no começo séc. V, percebe-
se que as vestimentas e armas utilizadas 
pelas guerreiras nas iconografias míticas 
foi alterada, agora associando-as aos sol-
dados de infantaria leve, caracterizados 
pela utilização do dardo, lança e machado, 
além da associação com arqueiros, solda-
dos de baixo prestígio em relação aos 
hoplitai,39 aproximando ainda mais a ima-
gem dessas mulheres míticas com o 
Oriente e em uma clara relação com os in-
vasores persas. De acordo com Annaliese 
Patten,40 as armas — em especial o arco e a 
lança — seriam indicativos do tempera-
mento selvagem e indomável das 
amazonas e tais comportamentos não ape-
nas seriam atestados dessa forma pelas 
fontes gregas, mas elas também seriam 
consideradas bestiais,41 algo que mudaria 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

9

a partir do momento de seus casamentos, 
onde passam a estar sob o controle e cui-
dados do marido. 
Vale destacar que, segundo Richard 
Sennet,42 os helênicos utilizavam o calor 
do corpo para ditar as regras de domina-
ção e subordinação, ou seja, as mulheres 
seriam versões mais frias dos homens e, 
portanto, não poderiam se mostrar nuas.43

Elaine Fantham et al.44 afirmam que os ad-
jetivos “virginal” e “agressivo” foram 
acrescidos à literatura que se referia às 
amazonas, pois de acordo com Patten, a 
relação entre o sexo e a violência as empo-
derava e demonizava ao mesmo tempo, o 
que serviria para representar uma andro-
genia que ocorria entre a infância e a fase 
adulta para jovens e mulheres. Isso trans-
formava as amazonas em arremedos da 
graça juvenil e uma ameaça que deve ser 
suprimida, pois não conseguiriam fazer a 
transição para a maturidade, porque eram 
ao “ao mesmo tempo eróticas e virginais, 
heroicas no modelo grego e ainda menos 
civilizadas que seus oponentes”.45 Sob este 
prisma, essas imagens traziam consigo re-
presentações do próprio pensamento e da 
maneira que os antigos gregos enxerga-
vam as amazonas e os orientais, 
colocando-os em uma quase equivalência.

REPRESENTAÇÕES LITERÁRIAS SOBRE AS AMAZONAS: 
APROXIMAÇÕES COM ANIMAIS E OS BÁRBAROS

Conforme discutido até o momento, entre 
os séc. VI e V na Hélade, ocorreram trans-
formações nas representações imagéticas 
das amazonas, evidenciando uma crescen-
te aproximação com o Oriente. O 
imaginário que envolvia essas guerreiras 
passou a integrar perspectivas que associ-
avam o feminino aos persas e animais. 
Sobre esse último aspecto, na Grécia, jo-
vens solteiras eram frequentemente 
denominadas pelo substantivo polos (égua 
jovem ou “potra”), termo esse que poderia 
vir acompanhado pelo adjetivo adzugos
(“solta” ou “desengatada”) ou admetos
(“não quebrada”).46 Na comédia Lisístrata, 
de Aristófanes, tal equivalência pode ser 
encontrada em duas passagens entoadas 
pelo coro de anciãos. Em ambos os trechos 
abaixo, o coro aproxima a figura das mu-

lheres a de animais enquanto buscam for-
mas de controlar estas, que estavam 
revoltadas com a Guerra do Peloponeso 
(431 - 404) e cuja liderança recai sobre a 
mesma que dá nome à peça, Lisístrata.

Ó Zeus, que faremos com estes animais? Pois 
isto não é mais suportável, mas tu deves 
investigar comigo esta ocorrência, com que 
intenção tomaram a cidadela de Crânao, 
rochedo enorme, inacessível da Acrópole, 
templo sagrado.47

Pois se algum de nós ceder e der a elas uma 
pequena chance, elas nada negligenciarão 
dos tenazes trabalhos manuais, mas até 
barcos vão construir e ainda vão tentar 
combater no mar e navegar sobre nós, como 
Artemísia. E se elas se voltarem para a 
hípica, eu risco da lista os cavaleiros. Pois a 
mulher é o que há de mais hípico e firme se 
atém, não escorregaria mesmo a galope. 
Observa as amazonas, as que Mícon pintou 
combatendo a cavalo contra os homens. 
Vamos, é preciso prender todas elas e 
introduzir na tábua estes pescoços.48

Os cidadãos masculinos da elite, represen-
tados pelo coro, expressam o desejo de 
enfrentar diretamente o grupo rebelde. 
Para isso, declaram que se despirão para 
lutar como “homens de verdade”, reafir-
mando sua virilidade e masculinidade 
tanto diante das mulheres insurgentes 
quanto diante de semelhantes. No entanto, 
em seguida, demonstram preocupação ao 
reconhecer que, caso as mulheres tenham 
oportunidade, suas capacidades poderiam 
igualar ou até superar as dos homens em 
tarefas tradicionalmente associadas ao 
universo masculino. 
O mito amazônico, citado pelo coro na re-
presentação de Mícon na Stoa Poikile, 
destacava que as amazonas eram conside-
radas excelentes guerreiras, construtoras 
de navios e habilidosas cavaleiras, capazes 
de se manter firmes a cavalo como nin-
guém. Contudo, a fala do coro ancião pode 
ser interpretada de outra forma. Ao decla-
rar que “a mulher é o que há de mais 
hípico e firme, não escorregaria mesmo a 
galope”, é possível identificar um viés mi-
sógino, sugerindo que as mulheres teriam 
uma suposta predisposição natural, talvez 
de cunho sexual, que lhes conferiria vanta-
gem sobre os homens no hipismo. Por isso, 
seria necessário “prendê-las e introduzir 



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

1 0

na tábua estes pescoços”, uma metáfora 
para sua submissão e controle, a fim de 
evitar que superassem os homens em “seu 
próprio território”. Essa narrativa reflete o 
temor masculino de serem dominados 
pelo feminino, o que ameaçaria sua identi-
dade como ‘homens de verdade’.
De acordo com Castriota,49 as mulheres e 
os bárbaros seriam uma ameaça ao modo 
de vida políade por terem uma equivalên-
cia às semelhanças no comportamento 
selvagem e desenfreado. Para manter 
o ideal masculino de ordem, se fazia 
necessário conter e reprimir tais comporta-
mentos. Deste modo, notamos que as 
mulheres na comédia aristofânica, assim 
como as amazonas — essas, porém, de ma-
neira rotineira —, desafiavam o que seria a 
‘ordem natural’. Para os homens gregos, 
as amazonas ultrapassavam a questão do 
gênero, não se inserindo em papéis mascu-
linos e femininos por causa de seu estilo 
de vida e maneira de agir. A não inserção 
nos papéis de gênero também se daria pela 
realização da automastectomia — remo-
ção de um seio ou do par —, um 
desrespeito à ordem natural, pois seria 
uma rejeição da forma feminina, e isso as 
tornaria indivíduos incompletos ou que-
bradas, pois faltava uma parte importante 
do corpo.50 As amazonas “confundiriam” 
as categorias que seriam correspondentes 
ao masculino e feminino,51 pois, enquanto 
seres corpóreos ‘não completos’, estavam 
naturalmente opostas aos homens: elas 
também “guerreavam como homens”, e 
por isso, seriam oponentes dignas.

A automutilação era considerada 
desagradável pelos gregos porque removia o 
equilíbrio e a simetria de si mesmo e só era 
feita quando necessária para restaurar o 
equilíbrio de um corpo danificado ou 
assimétrico. Retirar o seio voluntariamente 
seria retirar-se literalmente do corpo 
feminino e, assim, do patriarcado grego, 
para preservar a feminilidade do seio 
esquerdo para a sobrevivência da linha 
matriarcal amazônica. [...] Essa escolha seria 
vista como uma rejeição dos fundamentos 
patriarcais da sociedade e da ordem natural 
– uma ameaça à visão de mundo Grega.52

Para Filóstrato e Estrabão, a automastecto-
mia servia para fugir das responsabilidades 

maternas, sendo essa uma das causas para 
não amamentarem suas filhas e abandona-
rem as crianças masculinas com os pais.53

Elas [as amazonas] não permitem que os 
homens vivam em seu próprio território, 
mas, sempre que precisam de filhos, descem 
ao rio Hális para fazer negócios no mercado 
e ter relações com homens em qualquer 
lugar antigo. Depois de voltarem para seus 
refúgios e lares, elas carregam para as 
fronteiras do território quaisquer crianças do 
sexo masculino [...]. Mas as fêmeas a quem 
[as amazonas] dão à luz, é dito que amam 
imediatamente, consideram pertencentes à 
sua própria raça e cuidam delas como é a 
natureza das mães, exceto pela retenção de 
leite.54

[...] Os gargarenses também, em acordo com 
um costume antigo, vão até lá oferecer 
sacrifícios com as amazonas e também para 
ter relações com elas para geração de filhos, 
[...]; e depois de engravidá-las, mandam-nas 
embora; e as fêmeas que nascem são retidas 
pelas próprias amazonas, mas os machos são 
levados aos gargarenses para serem criados; 
e cada gargarense a quem uma criança é 
trazida adota-a como sua, considerando a 
criança como seu filho por causa de sua 
incerteza.55

Conforme apresentado nas passagens aci-
ma, os traços de intercurso sexual que 
ocorriam entre as amazonas e os gargaren-
ses não eram considerados compatíveis 
com os padrões helênicos, pois eram hos-
tis aos homens ao não submeterem as 
mulheres aos laços formais do matrimô-
nio. Quando esse ocorria, as amazonas 
também invertiam a situação, pois eram os 
maridos que traziam suas posses — o que 
se igualaria ao dote da noiva em Atenas — 
e se mudavam para um local onde as mu-
lheres poderiam continuar a exercer 
atividades masculinas, demonstrando que 
elas eram a parte dominante da relação.56

Heródoto narra situação semelhante 
quando os citas encontraram as amazonas. 
Os citas, após batalharem e descobrirem 
que seus inimigos eram mulheres, decidi-
ram casar seus jovens com elas. Após 
estabelecerem contato, os grupos começa-
ram o cortejo e os rapazes se tornaram 
desejosos do matrimônio, mas as amazo-
nas só aceitariam o casamento se os 
homens concordassem com os termos de-
las.



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

1 1

Logo eles se juntaram em seus acampamentos e 
viveram juntos, cada homem tendo por esposa 
a mulher com quem teve relações sexuais no 
início. Agora, os homens não podiam 
aprender a língua das mulheres, mas as 
mulheres dominaram a língua dos homens; 
[...] [amazonas:] “Nós atiramos com o arco e 
lançamos o dardo e cavalgamos, mas os 
ofícios das mulheres nós nunca aprendemos; 
e suas mulheres não fazem nenhuma dessas 
coisas da qual falamos, mas permanecem em 
suas carroças trabalhando em ofícios 
femininos e nunca saem para caçar ou 
qualquer outra coisa. Nós e elas, portanto, 
nunca poderíamos concordar”. [...] Os 
homens jovens concordaram e assim o 
fizeram. Então, quando eles receberam a 
parte dos bens que lhes cabia, e retornaram 
para as amazonas [...].57

Na citação acima, segundo Konstantinos 
Deligiorgis,58 Heródoto se distancia do 
mito e aproxima as amazonas de algo 
próximo a personagens históricas: possui-
doras de atitudes de alteridade e que não 
se afastam por completo do comporta-
mento de outros povos. Carolyn Dewald59

alega que Heródoto parece tentar narrar 
costumes que sejam estranhos para os gre-
gos e em um contexto que seja lógico para 
a mentalidade helênica. Ainda de acordo 
com Deligiorgis, as amazonas aceitavam 
sua feminilidade quando concordavam se 
relacionar sexualmente com os citas, o que 
acarreta em uma “domesticação” a partir 
do momento em que se casaram e adota-
ram um novo estilo de vida.60 Porém, o 
pesquisador também afirma que isso as 
põem em um campo secundário de valor, 
já que possuem uma considerável autono-
mia e participação nesse novo ambiente. 
Há ainda, nas Histórias, dois casos apre-
sentados por Heródoto durante esse 
encontro entre os citas e as amazonas, em 
que as últimas tomam a iniciativa e os 
homens acatam sem muitos questiona-
mentos, rompendo com as regras 
patriarcais tradicionais. Pode-se afirmar 
que os citas não parecem perceber que, ao 
se submeterem às suas esposas, acabam se 
distanciando progressivamente de suas 
tradições, de suas origens e, por fim, de 
sua própria terra natal. Nesse contexto, as 
amazonas assumem uma posição de des-
taque nesses casamentos, mesmo 
perdendo sua língua, já que seus maridos 

não conseguem aprender o idioma delas. 
No entanto, juntos, ambos os grupos aca-
bam por criar uma comunidade ideal, 
onde homens e mulheres mantêm um 
equilíbrio numérico.61 Dessa união surgiu 
os sauromatas, um povo onde as mulheres 
ainda conservaram hábitos amazônicos, 
como ir à caça — com ou sem homens —, 
usar vestimentas masculinas e guerrear.62

Como resultado, as mulheres sauromatas 
possuíam comportamento amazônico por 
exercerem funções e papéis tanto masculi-
nos quanto femininos. Em relação ao 
casamento, podemos constatar que não 
era pré-arranjado e dependia de a mulher 
contribuir como guerreira e não esposa, já 
que não havia uma diferenciação nas ativi-
dades de cada gênero, assim como entre a 
guerra e o casamento. Sob este prisma, as 
mulheres sauromatas mantiveram sua an-
cestralidade, proveniente das amazonas, 
porém, com a premissa de que algumas 
delas jamais se completem como mulhe-
res, pois não conseguiam se casar.63

Esses discursos são construídos em con-
textos históricos e sociais específicos, e 
materializam uma determinada ideologia 
cujo um dos principais componentes são 
os significados históricos do imaginário de 
que as produz.64

Mas, embora todo discurso seja proferido 
por alguém – um indivíduo (ou vários) –, 
esse sujeito (que pode ser o autor de um 
texto, por exemplo) não é responsável pelos 
significados que existem em seu discurso, 
uma vez que nenhum discurso é de autoria 
exclusiva de seu autor, já que todos os 
indivíduos fazem parte da mesma memória 
coletiva. Ou seja, um discurso não é fruto de 
opiniões e visões particulares, mas uma 
partícula do imaginário dominante que 
abarca cada indivíduo e [...] pode ser usado 
para reformular as relações sociais.65

Desta maneira, compreendemos que a me-
mória coletiva sobre as amazonas e suas 
representações atuaram imersas nos ideais 
de moral e virtude para ter um bom fun-
cionamento, implicando que homens e 
mulheres deveriam ser virtuosos para o 
bom funcionamento políade.66 Xenofonte, 
em seu Econômico, aborda a questão da vir-
tude, especialmente para o feminino:



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

1 2

A isso, Sócrates, minha mulher respondeu: 
‘Em que, disse ela, eu poderia colaborar 
contigo? Que capacidade teria? É de ti, ao 
contrário, que tudo depende. A minha parte, 
afirmou minha mãe, é ter juízo.’ / ‘Por Zeus! 
É sim, minha mulher, disse eu, e meu pai 
disse-me o mesmo. Próprio dos que tem 
juízo, porém, seja homem ou mulher, é fazer 
com que o que têm esteja da melhor forma 
possível e que as outras coisas, em sua maior 
parte, venham a ser acrescentadas por meio 
do que é belo e justo.’ / ‘E vês, disse minha 
mulher, o que poderia fazer para colaborar 
no crescimento de nosso patrimônio?’ ‘Vejo, 
sim, por Zeus! disse eu. Tenta fazer, da 
melhor forma possível, aquilo que os deuses 
te fizeram capaz de fazer e a lei aprova.’ / ‘E 
isso o que é?’ disse ela. ‘Julgo que não são 
tarefas de pequeno valor, disse eu, se é que, 
numa colméia, não são de pequeno valor as 
tarefas a que a abelha-rainha preside’.67

Neste trecho, o autor faz alusão ao modelo 
mélissa quando compara a mulher à “abe-
lha-rainha do oîkos” e todas as funções que 
homens e mulheres devem exercer68 para 
um bom funcionamento do núcleo fami-
liar e, por consequência, da pólis, dentro 
das normas culturais e dos costumes, assim 
como perante os deuses e as capacidades 
recebidas por estes. Sob este prisma, a mu-
lher é fiscalizada pelo marido para se 
manter ajuizada ao mesmo tempo que 
deve seguir as normas, tradições e sua na-
tureza biológica.69

CONCLUSÃO

Na Atenas clássica, as representações lite-
rárias e imagéticas do ideal masculino 
foram definidas pela ênfase no autocon-
trole, na racionalidade e na capacidade de 
dominar as emoções, em oposição às mu-
lheres, frequentemente representadas 
como incapazes de exercer autocontrole e 
como psicologicamente subordinadas.70 O 
presente estudo pretendeu analisar como 
as representações das amazonas foram es-
trategicamente construídas para desafiar 
as normas masculinas das sociedades he-
lênicas, apresentando um perigo de 
alteridade potencial. Retratadas como fi-
guras masculinizadas pela elite masculina 
grega devido ao desempenho de funções 
tradicionalmente atribuídas aos homens, 
como o combate armado, onde as amazo-
nas emergem em narrativas e imagens 

como hoplitai em conflito com heróis. Essa 
construção narrativa confronta diretamen-
te o modelo mélissa (mulher-abelha), como 
delineado por Fábio Lessa,71 ao propor um 
ideal feminino ativo, empoderado e social-
mente significativo. 
Com o advento das Guerras Greco-Pérsicas, as 
representações das amazonas passaram 
por um processo de orientalização, ali-
nhando-as a simbolismos associados à 
alteridade cultural e intensificando a dico-
tomia entre o “eu helênico” e o “outro 
oriental”. Essa transformação não apenas 
reforçou os elementos de alteridade, mas 
também amplificou a ginofobia caracte-
rística do imaginário masculino helênico. 
Para Eva C. Keuls,72 as amazonas incorpo-
ram a expressão mais evidente do medo 
masculino em relação às mulheres, simbo-
lizando uma ameaça ao equilíbrio social e 
à dominação masculina. A autora observa 
que “muitos outros mitos — assim como o 
drama, a lei e as práticas da vida cotidiana 
— documentam a mesma visão das mu-
lheres, como tigres enjaulados esperando 
uma chance de sair de seu confinamentoe 
se vingar do mundo masculino”.
A construção simbólica das amazonas 
transcendeu o contexto histórico da Héla-
de Antiga, adquirindo ressonâncias na 
contemporaneidade. Atualmente, a figura 
das amazonas é frequentemente resgatada 
como um símbolo político e cultural de re-
sistência ao patriarcado, representando 
lutas feministas pela igualdade de gênero 
e pelos direitos políticos e sociais das mu-
lheres. A oposição das amazonas ao 
patriarcado e aos papéis normativos esta-
belecidos as tornou arquétipos femininos 
complexos: ao mesmo tempo que inspi-
ram temor e admiração, também 
promovem reflexões sobre a agência femi-
nina e o poder. Assim, as amazonas 
permanecem um marco no imaginário po-
lítico e cultural, servindo como emblemas 
atemporais de resistência e transformação 
social.



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

1 3

ABSTRACT

The myth of the Amazons deeply influenced the Hellenic imagina-
tion, particularly in Athens, due to their challenge to normative 
social behavior. Viewed as masculinized by the elite male Greek 
perspective for undertaking roles traditionally reserved for men, 
Amazons were frequently depicted in both textual and visual me-
dia, often portrayed in combat with heroes and armed as hoplites. 
However, with the onset of the Greco-Persian Wars, their represen-
tations shifted significantly, increasingly aligning them with the 
Orient and amplifying themes of dichotomy, otherness, and the 
fear of femininity. This article examines selected textual and visual 
representations of the Amazons from the sixth and fifth centuries 
BCE.

KEYWORDS

Amazons; Gender; Representations; Myth.



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

1 4

REFERÊNCIAS

DOCUMENTAÇÃO

ARISTÓFANES. Lisístrata. Tradução de Ana Maria César Pom-
peu. São Paulo: Hedra, 2010.

HERODOTUS. Histories. Translation by Alfred Godley. Cam-
bridge: Harvard University Press, 1920. (The Persian Wars, 
vol. I: books I-II).

HERODOTUS. Histories. Translation by Alfred Godley. Cam-
bridge: Harvard University Press, 1921. (The Persian Wars, 
vol. II: books III-IV).

HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. São Pau-
lo: Penguim-Companhia, 2013.

LYSIAS. Discursos. Tradução de José Luis Calvo Martínez. 
Madrid: Editorial Gredos, 1988. vol. 1.

PAUSÂNIAS. Description of Greece. Translation by W.H.S Jo-
nes. Massachussets: Harvard University Press, 1918. 
Disponível em: http://data.perseus.org/citations/urn:
cts:greekLit:tlg0525.tlg001.perseus-eng1:1.15.1. Acesso em: 
22. dez. 2025.

PHILOSTRATUS. Heroikos. Flavius. Translation by Jennifer 
Maclean; Ellen Aitken. Atlanta: Society of Biblical Literatu-
re, 2001.

STRABO. The Geography of Strabo. Translation by Horace 
Leonard Jones. Massachussets: Havard University Press, 
1924. Disponível em: https://www.perseus.tufts.edu/
hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0198:book=13:
chapter=3&highlight=amazon. Acesso em: 22 dez. 2025.

XENOFONTE. Econômico. Tradução de Anna Lia Amaral de Al-
meida Prado. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

BIBLIOGRAFIA

ANDRADE, Marta Mega de. A “Cidade das Mulheres”: cida-
dania e alteridade feminina na Atenas clássica. Rio de 
Janeiro: LHIA, 2001.

AVERILL, James. A Constructivist View of Emotion. In: PLUT-
CHIK, Robert (ed.); KELLERMAN, Henry (ed.). Theories of 
Emotion. New York: Academic Press, 1980. p. 305- 339.

BLOK, Josine. The Early Amazons: Modern and Ancient 
Perspectives of a Persistent Myth. Leiden: E.J. Brill, 1995.

CASTRIOTA, David. Feminizing the Barbarian and Barbari-
zing the Feminine: Amazons, Trojans, and Persians in the 
Stoa Poikile. In: BARRINGER, Judith M. (ed.); HURWIT, Jeffrey 
M. (ed.). Periklean Athens and Its Legacy: Problems and 
Perspectives. Austin: University of Texas Press, 2005. p. 89-
102.

DELIGIORGIS, Konstantinos. Herodotean Amestris, Sophocle-
an Deianeira and a Lethal Garment. In: Literat¹ra, v.58, n.3, 
2016, p. 7-17.

DEWALD, Carolyn. Women and Culture in Herodotus’ Histo-
ries. In: FOLEY, Helene P. Reflections of Women in 
Antiquity. New York: Routledge , 1981. p. 91-125.

DUBY, Georges (org.); PERROT, Michelle (org.). Historia de las 
mujeres: la antigüedad. Barcelona: Penguim Random 
House Grupo Editorial, 2018.

FANTHAM, Elaine et al. Women in the Classical World. New 
York: Oxford University Press, 1994.

HUMPHREYS, Sarah. The Family, Women and Death: Com-
parative Studies. Michigan: The University of Michigan 
Press, 1993.

JODELET, Denise. Representações sociais: um domínio em 
expansão. As representações sociais, 2001, 17.44, p. 1-21.

JUNQUEIRA, Nathalia Monseff. Imagens da mulher grega: 
Heródoto e as pinturas em contraste. Tese (Doutorado) ‒ 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 
de Campinas, São Paulo, 2011.

KEULS, Eva C. The Reign of the Phallus: Sexual Politics in 
Ancient Athens. Berkeley: University of California Press, 
1993.

LESSA, Fábio; ASSUMPÇÃO, Luis Filipe Bantim de. Discurso e 
representação sobre as espartanas no período clássico. 
Synthesis, v. 24, n. 2, 2017.

LESSA, Fábio. Mulheres de Atenas: Mélissa – do Gineceu à 
Agorá. Rio de Janeiro: Mauad X, 2010.

MATOS, Maria Izilda S. História, mulher e poder: da invisibi-
lidade ao gênero. In: SILVA, Gilvan Ventura da; NADER, Maria 
Beatriz; FRANCO, Sebastião Pimentel. História, mulher e po-
der. Vitória: EdUFES, 2006, p. 9-23.

NADER, Maria Beatriz. Gênero e sexualidade. In: Mulher e 
gênero em debate: representações, poder e ideologia. Vitó-
ria: EdUFES, 2014.

PANTEL, Pauline Schmitt. Imagens e história grega. In: LIMA, 
Alexandre Carneiro Cerqueira. História e imagem: múlti-
plas leituras. Niterói: Editora da UFF, 2013. p. 9-27.

PATTEN, Annaliese Elaine. (Ad)dressing the Other: the 
Amazon in Greek Art. Undergraduate Honors Thesis – Art 
History Department, Portland State University, 2013.

POMEROY, Sarah. Goddesses, Whores, Wives and Slaves: 
Women in Classical Antiquity. New York: Schocken Books 
Inc, 1995.

RODRIGUES, Aline Saes. Mulheres e os tribunais atenienses do sé-
culo IV a.C.: discurso, representação e experiência social. 
Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em His-
tória Social, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020.

SENNETT, Richard. Carne e pedra: o corpo e a cidade na civi-
lização ocidental. Rio de Janeiro: Editora Record, 1994.

SILVA, Kalina Vanderlei; SILVA, Maciel Henrique. Dicionário de 
conceitos históricos. São Paulo: Editora Contexto, 2005.

SILVA, Talita Nunes. As estratégias de ação das mulheres 
transgressoras em Atenas no V séc. a.C.. Dissertação (Mes-
trado) – Programa de Pós-Graduação em História, 
Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2011.

SILVA, Talita Nunes. Transgressão e punição no génos dos 
Átridas: representações acerca do ‘sistema de conduta’ na 
pólis ateniense (VIII-V séc. a. C.). Tese (Doutorado). – Pro-
grama de Pós-Graduação em História, Universidade 
Federal Fluminense, Niterói, 2016.

STANSBURY-O’DONNELL, Mark D. The Painting Program on the 
Stoa Poikile. In: BARRINGER, Judith M. (ed.); HURWIT, Jeffrey 
M. (ed.). Periklean Athens and Its Legacy: Problems and 
Perspectives. Austin: University of Texas Press, 2005, p. 73-
87.

TYRRELL, William Blake. Amazons, a study in Athenian my-
thmaking. Baltimore: Johns Hopkins University press, 1984. 
Disponível em: https://archive.org/details/amazonss-
tudyinat0000tyrr/mode/2up. Acesso em: 22 dez. 2025.



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.1 . Ano XLII . Número 49 | Separata 9

1 5

Notas

1 Todas as datas mencionadas neste artigo são a.e.c. (Antes 
da Era Comum). Caso alguma data seja na Era Comum 
(e.c.), será especificado.

2 Silva, 2011, p. 25.

3 Andrade, 2001, p. 11.

4 Averill, 1980, p. 308.

5 Silva, 2016, p. 9-10.

6 Jodelet, 2001, p. 5.

7 Idem, ibidem, p. 17.

8 Assumpção, 2017, p. 3.

9 Lessa; Assumpção, 2017, p. 2.

10 Dubby; Perrot, 2018, p. 11.

11 Andrade, 2001, p. 11.

12 Zanco, 2021, p. 2.

13 Junqueira, 2011, p. 7.

14 Pomeroy, 1995, p. 57.

15 Duby; Perrot, 2018, p. 18.

16 Matos, 2006, p. 14.

17 Nader, 2014, p. 11.

18 Lessa, 2010, p. 67.

19 Idem, ibidem, p. 15-16.

20 Blok, 1995, p. 187-188.

21 Patten, 2013, p. 1.

22 Idem, ibidem, p. 6-7.

23 Fantham et al., 1994, p. 128.

24 Lís., Disc. fún. em hon. dos al. cor., ii.4-6. Os fragmentos 
citados de fontes antigas, em todo o texto, são traduções 
próprias do espanhol ou do inglês.

25 Fantham et al., 1994, p. 129.

26 Castriota, 2005, p. 94.

27 Fantham et al., 1994, p. 128.

28 Disponível em: <https://www.nms.ac.uk/search-our-collecti-
ons/collection-search-results?entry=408385>. Acesso em: 22 dez. 
2025.

29 Pantel, 2013, p. 10.

30 Disponível em: <https://www.imj.org.il/en/collections/198934-0>. 
Acesso em: 22 dez. 2025.

31 Castriota, 2005, p. 90.

32 Stansbury-O’donnell, 2013, p. 73-74.

33 Castriota, 2005, p. 89.

34 Disponível em: < https://agora.ascsa.net/id/agora/image/
2004.01.2321?q=references%3A"Agora%3AMonument%3ASto-
a%20Poikile"&t=image&v=list&sort=Sort%20asc&s=127>. 
Acesso em: 22 dez. 2025.

35 Paus., Descr. da Gr., i.15.1-3.

36 Stansbury-O’Donnell, 2005, p. 76.

37 Castriota, 2005, p. 90-91.

38 Patten, 2013, p. 2.

39 Fantham et al., 1994, p.134.

40 Patten, 2013, p. 11.

41 Castriota, 2005, p. 96.

42 Sennet, 1994, p. 31-32.

43 Sennet (1994, p. 38) aduz que os gregos acreditavam que 
fetos bem aquecidos seriam masculinos e fetos pouco 
aquecidos seriam femininos, o que pré-determinaria a alti-
vez de um indivíduo mesmo antes de nascer. Isso 
explicaria a necessidade das mulheres de terem de se man-
ter vestidas, pois elas não apenas seriam incapazes de 
manter o equilíbrio térmico de seus corpos, mas também 
pelo simbolismo: o calor seria ativo e o frio, passivo.

44 Fantham et al., 2013, p. 5.

45 Idem, 1994, p. 134.

46 Castriota, 2005, p. 96.

47 Arist., Lis., v. 480; (grifos nossos).

48 Arist., Lis., v. 658-681; (grifos nossos).

49 Castriota, 2005, p. 96.

50 Patten, 2013, p. 8-9.

51 Tyrrell, 1984, p. 57.

52 Patten, 2013, p. 11-12.

53 Embora Estrabão afirme que as amazonas eram agricul-
toras, um traço de refinamento na mentalidade helênica, 
elas ainda seriam consideradas “bárbaras” na visão grega 
e associadas a um “animalismo” devido ao uso de pele de 
animais (Patten, 2013, p. 11).

54 Fil., Her., vi.57.4-6.

55 Estr., Geo., 11.5.

56 Fantham et al., 1994, p. 133.

57 Her., iv.114-116.

58 Deligiorgis, 2016, p. 44.

59 Dewald, 1981, p. 101.

60 Deligiorgis, 2016, p. 46.

61 Idem, ibidem, p. 46-47.

62 Her., iv.116-117.

63 Deligiorgis, 2016, p. 47.

64 Silva; Silva, 2005, p. 101-102.

65 Idem, ibidem, p. 101.

66 Rodrigues, 2020, p. 69

67 Xen., Econ., 7.14-17

68 Ver mais em: Xen., Econ., 7.18-24. Tradução de Anna Lia 
Amaral de Almeida Prado, 1999.

69 Rodrigues, 2020, p. 70.

70 Humphreys, 1993, p. 36.



Amazonas no imaginário helênico: transformações e representações nos séc. VI e V A.E.C.

Thiago de Almeida Lourenço Cardoso Pires | Matheus Moraes Maluf

1 6

71 Lessa, 2010, p. 15-16.

72 Keuls, 1993, p. 4.


