
CALÍOPE
Presença Clássica

2025.2 . Ano XLII . Número 50



2025.2 . Ano XLII . Número 50

CALÍOPE
Presença Clássica

vISSN 2447-875X

Separata 7

EDITORES

Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas 
Departamento de Letras Clássicas da UFRJ



UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO
REITOR Roberto de Andrade Medronho

CENTRO DE LETRAS E ARTES
DECANO Afranio Gonçalves Barbosa

FACULDADE DE LETRAS DIRETORA
Sonia Cristina Reis

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS CLÁSSICAS
COORDENADOR Fábio Frohwein de Salles Moniz
VICE-COORDENADOR Simone de Oliveira Gonçalves Bondarczuk

DEPARTAMENTO DE LETRAS CLÁSSICAS
CHEFE Eduardo da Silva de Freitas
SUBSTITUTO EVENTUAL Renan Moreira Junqueira

EDITORES
Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

CONSELHO EDITORIAL
Alice da Silva Cunha
Ana Thereza Basilio Vieira
Anderson de Araujo Martins Esteves
Arlete José Mota
Auto Lyra Teixeira
Ricardo de Souza Nogueira
Tania Martins Santos

CONSELHO CONSULTIVO
Alfred Dunshirn (Universität Wien)
David Konstan (New York University)
Edith Hall (King’s College London)
Frederico Lourenço (Universidade de Coimbra)
Gabriele Cornelli (UnB)
Gian Biagio Conte (Scuola Normale Superiore di Pisa)
Isabella Tardin (Unicamp)
Jacyntho Lins Brandão (UFMG)
Jean-Michel Carrié (EHESS)
Maria de Fátima Sousa e Silva (Universidade de Coimbra)
Martin Dinter (King’s College London)
Victor Hugo Méndez Aguirre (Universidad Nacional Autónoma de México)
Violaine Sebillote-Cuchet (Université Paris 1)
Zelia de Almeida Cardoso (USP) – in memoriam

CAPA
Vaso grego de figuras vermelhas (hídria). Séc. IV a.C. Cerâmica.Procedente 
de um ateliê sul-itálico. Grupo AVLibation Painter.A cena representa o 
mito de Pandora, no momento em que ela, por curiosidade, abre a caixa e 
liberta todos os males que afligem a humanidade; apenas consegue reter 
a esperança, que é o único consolo que resta ao homem. Acervo: Museu 
Arqueológico de Barcelona.  Foto: Rainer Guggenberger

EDITORAÇÃO E PROJETO GRÁFICO
María Paula Rozo

REVISORES DO NÚMERO 50
Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger | Leonardo Vichi

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas | Faculdade de Letras – UFRJ
Av. Horácio Macedo, 2151 – sala F-327 – Ilha do Fundão 21941-917 – Rio de Janeiro – RJ 

www.letras.ufrj.br/pgclassicas – pgclassicas@letras.ufrj.br



1

CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

sobre a necessidade de educar filhas e 
filhos do mesmo modo, sobre o dever 

de obediência aos pais em todos os 
casos, sobre a vestimenta e sobre a 

mobília

Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo:

Cristovão Frasson

RESUMO

Neste momento, forneço as traduções das diatribes 4, 16, 19 e 20 
de Musônio Rufo. Nessas diatribes, Musônio discute questões de 
ordem prática aliadas à perspectiva filosófica estoica. Na diatribe 
4, o filósofo sustenta a paridade educacional entre meninos e me-
ninas. Na diatribe 16, Musônio sobrepõe o jusnaturalismo 
cosmológico ao juspositivismo, afirmando que não se deve obe-
decer a ordens injustas de governantes. Nas diatribes 19 e 20, o 
estoico critica a vida luxuosa, defendendo que as roupas e os mó-
veis devem apenas cumprir suas funções usais, não devendo ser 
utilizados como adornos para ostentação.

PALAVRAS-CHAVE

Musônio Rufo; Diatribes; Estoicismo romano; Filosofia clássica.

SUBMISSÃO 17 jul. 2025 | APROVAÇÃO 13 nov. 2025 | PUBLICAÇÃO 27 jan. 2026
DOI 10.17074/cpc.v1i50.69043



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

2

DIATRIBES 4, 16, 19 E 20

trabalho ora apresentado inte-
gra projeto voltado para 
tradução das diatribes de Mu-
sônio,1 filósofo ainda pouco 
estudado em língua portugue-
sa. Note-se que não há nem 

sequer tradução integral de sua obra, de 
modo que buscamos enfrentar essa lacuna. 
Neste momento, fornecemos as traduções 
das diatribes 4, 16, 19 e 20. A tradução da 
diatribe 16, pelo que nos foi permitido sa-
ber, é inédita em nosso idioma.
Na diatribe 4, Musônio aborda questões li-
gadas à equidade de gênero, afirmando 
que meninos e meninas deveriam receber 
a mesma educação, voltada para a prática 
de condutas virtuosas. Ademais, ele sus-
tenta que homens e mulheres poderiam 
exercer as mesmas atividades laborais.
Na diatribe 16, o filósofo estoico defende 
que não se deve obedecer a ordens injus-
tas, sejam emanadas de um pai ou de um 
governante. Dessa maneira, seria possível 
violar o direito humano, sendo desobedi-
ente a um pai ou a um governante, em 
atendimento ao direito divino, correspon-
dendo à expectativa do próprio Zeus, que 
desejaria que o ser humano buscasse con-
duzir sua vida de modo virtuoso, voltando-se 
para a prática do bem e da justiça.
Ademais, nas diatribes 19 e 20, Musônio 
assevera que tanto a vestimenta como a 
mobília devem ser usadas para o simples 
cumprimento de suas funções. Desse 
modo, o filósofo critica a busca desenfrea-
da por roupas e objetos luxuosos, 
defendendo uma vida simples. 
Por fim, buscamos, na tradução, valorizar 
a sintaxe e os casos gregos, de modo a faci-
litar acesso ao conteúdo temático do texto 
de partida. Assim, também tivemos preo-
cupação de ordem terminológica, a fim de 
minimizar anacronismos e refletir concei-
tos próprios da filosofia estoica, 
empregando, a título de exemplo, “huma-
no” em vez de “pessoa” ou de “homem” 
na tradução de antrophos. 

DIATRIBE 4
• TEXTO DE PARTIDA GREGO •

ΕΙ ΠΑΡΑΠΛΗΣΙΩΣ ΠΑΙΔΕΥΤΕΟΝ ΤΑΣ ΘΥΓΑΤΕΡΑΣ
ΤΟΙΣ ΥΙΟΙΣ

Λόγου δέ ποτέ τινος ἐμπεσόντος, εἰ τὴν 
αὐτὴν παιδείαν παιδευτέον τοὺς υἱέας 
καὶ τὰς θυγατέρας, ἵππους μέν, ἔφη, καὶ 
κύνας ὁμοῦ οὐδὲν διαφερόντως 
παιδεύουσιν οἵ τε ἱππικοὶ καὶ οἱ 
κυνηγετικοὶ τοὺς ἄρρενας τῶν θηλειῶν· 
ἀλλ' αἵ τε κύνες αἱ θήλειαι 
παραπλησίως τοῖς ἄρρεσι διδάσκονται 
θηρᾶν· ἵππους τε θηλείας ἄν τις θέλῃ 
τὰἵππων ἔργα ἀποτελεῖν καλῶς, οὐ 
διάφορον τῶν ἀρρένων διδασκαλίαν 
διδασκομένας ἰδεῖν ἔστιν· ἀνθρώπους δὲ 
τοὺς ἄρρενας ἐξαίρετόν τι ἄρα δεήσει 
ἔχειν ἐν τῇ παιδείᾳ καὶ τροφῇ παρὰ τὰς 
θηλείας, ὥσπερ οὐχὶ τὰς αὐτὰς 
παραγίνεσθαι δέον ἀρετὰς ἀμφοῖν 
ὁμοίως ἀνδρὶ καὶ γυναικί, ἢ ἐπὶ τὰς 
αὐτὰς ἀρετὰς μὴ διὰ τῶν αὐτῶν 
παιδευμάτων ἀλλὰ δι' ἑτέρων οἷόν τε ὂν 
ἐλθεῖν. ὅτι δὲ οὐκ ἄλλαι ἀρεταὶ ἀνδρός, 
ἄλλαι δὲ γυναικός, ῥᾴδιον μαθεῖν. 
αὐτίκα, φρονεῖν δεῖ μὲν τὸν ἄνδρα, δεῖ δὲ 
καὶ τὴν γυναῖκα· ἢ τί ὄφελος εἴη ἂν 
ἄφρονος ἀνδρὸς ἢ γυναικός; εἶτα <δεῖ> 
δικαίως βιοῦν οὐδέτερον ἧττον θατέρου· 
ἀλλ' ὅ τε ἀνὴρ οὐκ ἂν εἴη πολίτης 
ἀγαθὸς ἄδικος ὤν, ἥ τε γυνὴ οὐκ ἂν 
οἰκονομοίη χρηστῶς, εἰ μὴ δικαίως· ἀλλ' 
ἄδικος οὖσα περὶ αὐτὸν ἀδικήσει τὸν 
ἄνδρα, ὥσπερ τὴν Ἐριφύλην φασί. 
σωφρονεῖν μὲν αὖ καλὸν τὴν γυναῖκα, 
καλὸν δ' ὁμοίως καὶ τὸν ἄνδρα· τὸ γοῦν 
μοιχεύειν τῷ μοιχεύεσθαι ἐπ' ἴσης 
κολάζουσιν οἱ νόμοι. καὶ λιχνεῖαι καὶ 
οἰνοφλυγίαι καὶ ἄλλα παραπλήσια 
κακά, ἀκολαστήματα ὄντα καὶ 
καταισχύνοντα μεγάλως τοὺς 
ἐνεχομένους αὐτοῖς, τοὺς τὴν 
σωφροσύνην ἀναγκαιοτάτην οὖσαν 
ἀνθρώπῳ παντί, τῷ τε θήλει καὶ τῷ 
ἄρρενι· διὰ γὰρ σωφροσύνης μόνης 
ἐκφεύγομεν ἀκολασίαν, ἄλλως δ' 
οὐδαμῶς. τὴν ἀνδρείαν φαίη τις ἂν ἴσως 
μόνοις προσήκειν τοῖς ἀνδράσιν. ἔχει δὲ 
οὐδὲ τοῦτο ταύτῃ. δεῖ γὰρ ἀνδρίζεσθαι 
καὶ τὴν γυναῖκα <καὶ> καθαρεύειν 
δειλίας τήν γε ἀρίστην, ὡς μήθ' ὑπὸ 

O



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

3

πόνου μήθ' ὑπὸ φόβου κάμπτεσθαι· εἰ δὲ 
μή, πῶς ἔτι σωφρονήσει, ἐάν τις ἢ 
φοβῶν ἢ προσάγων πόνους βιάσασθαι 
δύνηται αὐτὴν ὑπομεῖναί <τι> τῶν 
αἰσχρῶν; δεῖ δὲ δὴ καὶ ἀμυντικῶς ἔχειν 
τὰς γυναῖκας, εἰ μὴ νὴ Δία φαίνεσθαι 
μέλλουσι κακίους ἀλεκτορίδων καὶ 
ἄλλων ὀρνίθων θηλειῶν, αἳ πολὺ 
μείζοσι ζῴοις ἑαυτῶν ὑπὲρ τῶν νεοττῶν 
διαμάχονται. πῶς οὖν οὐκ ἂν ἀνδρείας 
αἱ γυναῖκες δέοιντο; ὅτι δὲ καὶ ἀλκῆς τῆς 
δι' ὅπλων μέτεστιν αὐταῖς, ἐδήλωσε τὸ 
Ἀμαζόνων γένος ἔθνη πολλὰ δι' ὅπλων 
καταστρεψάμενον· ὥστ' εἴ τι ἐνδεῖ πρὸς 
τοῦτο ταῖς ἄλλαις γυναιξίν, ἀνασκησία 
μᾶλλον ἢ τὸ μὴ πεφυκέναι <πρὸς 
ἀνδρείαν αἰτία ἂν εἴη. εἰ μὲν οὖν τὰς 
αὐτὰς εἶναι πέφυκεν> ἀρετὰς ἀνδρὸς 
καὶ γυναικός, ἀνάγκη πᾶσα καὶ τροφὴν 
καὶ παιδείαν τὴν αὐτὴν προσήκειν 
ἀμφοῖν. παντὶ γὰρ δὴ ζῴῳ καὶ φυτῷ τὴν 
ἐπιμέλειαν τὴν προσαγομένην ὀρθῶς 
ἐμποιεῖν χρὴ τὴν ἐκείνῳ προσήκουσαν 
ἀρετήν. ἢ εἰ μὲν ἔδει αὐλεῖν δύνασθαι 
παραπλησίως ἄνδρα καὶ γυναῖκα, καὶ εἰ 
τοῦθ' ἑκατέρῳ αὐτοῖν ἀναγκαῖον ἦν 
πρὸς τὸν βίον, ἀμφοτέρους ἂν ἐπ' ἴσον 
τὴν αὐλητικὴν τέχνην ἐξεδιδάσκομεν, 
καὶ εἰ κιθαρίζειν ἔδει ἑκάτερον· 
ἀμφοτέρους δὲ εἰ δεῖ γενέσθαι ἀγαθοὺς 
τὴν ἀνθρώπῳ προσήκουσαν ἀρετὴν καὶ 
φρονεῖν ὁμοίως δύνασθαι καὶ 
σωφρονεῖν καὶ ἀνδρείας μετέχειν καὶ 
δικαιοσύνης μηδὲν ἧττον θατέρου 
θάτερον, οὐκ ἄρ' ὁμοίως ἑκάτερον 
παιδεύσομεν οὐδὲ τὴν τέχνην, ἀφ' ἧς 
γένοιτ' ἂν ἄνθρωπος ἀγαθός, ἐπ' ἴσον 
ἀμφοτέρους διδάξομεν; ἀλλὰ χρὴ οὕτω 
ποιεῖν καὶ οὐχ ἑτέρως. ‘τί οὖν; καὶ 
ταλασίαν’ φησί τις ἴσως ‘ἀξιοῖς σὺ 
παραπλησίως ἐκμανθάνειν ταῖς 
γυναιξὶν τοὺς ἄνδρας καὶ γυμναστικὴν 
μετέρχεσθαι τοῖς ἀνδράσιν ὁμοίως τὰς 
γυναῖκας;’ τοῦτο μὲν οὐκέτι ἀξιώσω 
ἐγώ· φημὶ δὲ ὅτι οὔσης ἐν τῷ γένει <τῷ> 
ἀνθρωπίνῳ τῆς μὲν ἰσχυροτέρας 
φύσεως τῆς τῶν ἀρρένων, τῆς δ' 
ἀσθενεστέρας τῆς τῶν θηλειῶν, 
ἑκατέρᾳ φύσει τῶν ἔργων ἀπονεμητέον 
τὰ προσφορώτατα, καὶ τὰ μὲν βαρύτερα 
τοῖς ἰσχυροτέροις ἀποδοτέον, τὰ δὲ 
ἐλαφρότερα τοῖς ἀσθενεστέροις· διὰ 
τοῦτο ταλασία μὲν ταῖς γυναιξὶ μᾶλλον 

πρέποι ἂν ἤπερ ἀνδράσιν, ὥσπερ <καὶ> 
οἰκουρία· γυμναστικὴ δὲ ἀνδράσι 
μᾶλλον ἢ γυναιξίν, ὥσπερ καὶ 
θυραυλία· ἐνίοτε μέντοι καὶ ἄνδρες τινὲς 
τῶν ἐλαφροτέρων ἔργων ἔνια καὶ 
δοκούντων γυναικείων μεταχειρίσαιντ' 
ἂν εἰκότως, καὶ γυναῖκες αὖ τῶν 
σκληροτέρων καὶ δοκούντων μᾶλλον 
προσήκειν ἀνδράσιν ἐργάσαιντ' ἄν, 
ὅταν ἢ τὰ τοῦ σώματος οὕτως ὑφηγῆται 
ἢ τὰ τῆς χρείας ἢ τὰ τοῦ καιροῦ. πάντα 
μὲν γὰρ ἴσως ἐν κοινῷ κεῖται τὰ 
ἀνθρώπεια ἔργα καὶ ἔστι κοινὰ ἀνδρῶν 
καὶ γυναικῶν, καὶ οὐδὲν ἀποτακτὸν ἐξ 
ἀνάγκης τῷ ἑτέρῳ· ἔνια δὲ δὴ 
ἐπιτηδειότερα τὰ μὲν τῇδε τῇ φύσει, τὰ 
δὲ τῇδε· δι' ὃ τὰ μὲν ἀνδρεῖα καλεῖται, τὰ 
δὲ γυναικεῖα· ὅσα μέντοι τὴν ἀναφορὰν 
ἔχει εἰς ἀρετήν, ταῦτα φαίη τις ἂν ὀρθῶς 
ἐπ' ἴσον ἑκατέρᾳ προσήκειν φύσει, εἴ γε 
καὶ τὰς ἀρετὰς προσήκειν φαμὲν οὐδὲν 
τοῖς ἑτέροις μᾶλλον ἢ τοῖς ἑτέροις. ὅθεν 
εἰκότως οἶμαι καὶ παιδευτέον ὅσα πρὸς 
ἀρετὴν παραπλησίως τό τε θῆλυ καὶ τὸ 
ἄρρεν· καὶ ἀρξαμένους ἀπὸ νηπίων 
εὐθὺς διδακτέον, ὅτι τοῦτο μὲν ἀγαθόν, 
τοῦτο δὲ κακὸν καὶ ταὐτὸν ἀμφοῖν, καὶ 
τοῦτο μὲν ὠφέλιμον, τοῦτο δὲ βλαβερόν, 
καὶ τόδε μὲν πρακτέον, τόδε δὲ οὔ· ἐξ ὧν 
περιγίνεται φρόνησις τοῖς μανθάνουσιν 
ὁμοίως κόραις καὶ κόροις, καὶ οὐδὲν 
διαφορώτερον τοῖς ἑτέροις· εἶτα δὲ 
ἐμποιητέον αἰδῶ πρὸς ἅπαν αἰσχρόν· ὧν 
ἐγγενομένων ἀνάγκη σώφρονας εἶναι 
καὶ ἄνδρα καὶ γυναῖκα. καὶ μὴν τὸν 
παιδευόμενον ὀρθῶς, ὅστις ἂν ᾖ, εἴτε 
ἄρρην εἴτε θήλεια, ἐθιστέον μὲν 
ἀνέχεσθαι πόνου, ἐθιστέον δὲ μὴ 
φοβεῖσθαι θάνατον, ἐθιστέον δὲ μὴ 
ταπεινοῦσθαι πρὸς συμφορὰν 
μηδεμίαν· δι' ὅσων ἄν τις εἴη ἀνδρεῖος. 
ἀνδρείας δὲ μικρῷ πρότερον ἐδείχθη 
δεῖν μετεῖναι καὶ γυναιξίν. ἔτι τοίνυν 
πλεονεξίαν μὲν φεύγειν, ἰσότητα δὲ 
τιμᾶν, καὶ εὖ ποιεῖν μὲν θέλειν, 
κακοποιεῖν δὲ μὴ θέλειν ἄνθρωπον ὄντα 
ἀνθρώπους, ἔστι μὲν δίδαγμα 
κάλλιστον καὶ δικαίους ἐπιτελεῖ τοὺς 
μανθάνοντας· τί δὲ μᾶλλον ἄνδρα 
μεμαθηκέναι χρὴ ταῦτα; εἰ γὰρ νὴ Δία 
πρέπει δικαίας εἶναι γυναῖκας, καὶ 
ταὐτὰ δεῖ μεμαθηκέναι ἄμφω τά γε 
κυριώτατα καὶ μέγιστα. εἰ γάρ τί που καὶ 



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

4

μικρὸν ὁ μὲν εἴσεται, ἡ δὲ οὔ, ἢ 
ἀνάπαλιν ἡ μὲν εἴσεται, ὁ δὲ οὔ, 
τεχνίτου τινὸς ἐχόμενον, οὔπω τοῦτο 
διάφορον ἀποφαίνει τὴν ἑκατέρου 
παιδείαν· μόνον περὶ μηδενὸς τῶν 
μεγίστων ἕτερος ἕτερα μεμαθηκέτω, 
ἀλλὰ ταὐτά. ἂν δέ τις ἐρωτᾷ με, τίς 
ἐπιστήμη τῆς παιδείας ταύτης 
ἐπιστατεῖ, λέξω πρὸς αὐτὸν ὅτι 
φιλοσοφίας ἄνευ ὥσπερ ἀνὴρ οὐκ ἂν 
οὐδείς, οὕτως οὐδ' ἂν γυνὴ παιδευθείη 
ὀρθῶς. καὶ οὐ τοῦτο βούλομαι λέγειν, ὅτι 
τρανότητα περὶ λόγους καὶ δεινότητά 
τινα περιττὴν χρὴ προσεῖναι ταῖς 
γυναιξίν, εἴπερ φιλοσοφήσουσιν ὡς 
γυναῖκες· οὐδὲ γὰρ ἐπ' ἀνδρῶν ἐγὼ 
πάνυ τι τοῦτο ἐπαινῶ· ἀλλ' ὅτι ἤθους 
χρηστότητα καὶ καλοκἀγαθίαν τρόπου 
κτητέον ταῖς γυναιξίν· ἐπειδὴ καὶ 
φιλοσοφία καλοκἀγαθίας ἐστὶν 
ἐπιτήδευσις καὶ οὐδὲν ἕτερον. 

• TEXTO DE CHEGADA EM LÍNGUA PORTUGUESA •
SOBRE A NECESSIDADE DE EDUCAR FILHAS E
FILHOS DO MESMO MODO

Quando surgiu a discussão sobre se as fi-
lhas devem ser educadas da mesma forma 
que os filhos são educados, Musônio disse 
que os equinocultores e os canicultores 
adestram cavalos e cachorros juntos, em 
nada diferenciando os machos das fêmeas; 
as cadelas são ensinadas a caçar semelhan-
temente aos cachorros e, para cumprirem 
belamente seu trabalho equestre, as éguas 
não devem receber adestramento diferente 
daquele dado aos cavalos. Mas, quanto 
aos seres humanos, teria sido, talvez, ne-
cessário que os machos tivessem educação 
e alimentação especiais em relação às fê-
meas, como se não fosse necessário que as 
mesmas virtudes existissem no homem e 
na mulher ou como se fosse possível alcan-
çar as mesmas virtudes não devido a 
ensinamentos iguais, mas em razão de en-
sinamentos distintos?
Mas é fácil entender que não são umas as 
virtudes do homem e outras as da mulher. 
Por exemplo, se o homem deve ser pru-
dente, também a mulher deve ser 
prudente. Afinal, qual vantagem existiria 

em um homem ou em uma mulher impru-
dente?
Portanto, é preciso que vivam justamente, 
de forma que nenhum dos dois viva de 
modo inferior ao outro. O homem não seria 
bom cidadão se fosse injusto, nem a mulher 
cuidaria bem da casa se não fosse justa. Se 
ela for injusta, será injusta com seu próprio 
marido, assim como dizem de Erifila.2

Se, por um lado, é belo que a mulher tenha 
temperança, por outro lado, também é belo 
que o marido, do mesmo modo, tenha tem-
perança. As normas punem por igual 
aquele que seduz mulher casada e a pró-
pria adúltera. Tanto a gula como o alcoolismo 
e outros vícios3 semelhantes, sendo atos in-
temperantes e enormemente desonrosos, 
demonstram que a temperança é impres-
cindível a todos os seres humanos, sejam 
masculinos ou femininos. Pois só em razão 
da temperança nós fugimos da intempe-
rança, não havendo nenhum outro meio.
Alguém poderia dizer que a coragem só 
diz respeito aos homens, mas não é assim, 
pois também a mulher deve ter coragem e 
estar limpa de covardia, ao menos a que 
busque ser excelente, de modo que não su-
cumba ao trabalho ou ao medo. Se não for 
assim, como ela terá temperança, caso al-
guém – trazendo-lhe medo ou a constrangendo 
a trabalhos forçados – pudesse submetê-la 
a algo vergonhoso? 
As mulheres também devem estar aptas a 
evitar um ataque, se, por Zeus, não dese-
jem parecer piores que galinhas ou outras 
aves fêmeas, as quais lutam contra animais 
muito maiores por seus filhotes. Portanto, 
como as mulheres não precisariam de cora-
gem? A raça das Amazonas, tendo subjugado 
muitos povos com armas, demonstrou que 
as mulheres também lutam com armas, de 
forma que, se falta algo para as outras mu-
lheres, seria muito mais a prática do que ter 
sido gerada para a coragem. Portanto, para 
existirem as mesmas virtudes no homem e 
na mulher, é imprescindível que se façam 
presentes, em ambos, a mesma alimenta-
ção e a mesma educação.
Pois, sendo atribuída a devida atenção a 
qualquer animal ou a qualquer planta, de-



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

5

senvolve-se uma virtude em cada um de-
les. Se fosse preciso que o homem e a 
mulher fossem capazes de tocar aulo4 do 
mesmo modo e se isso fosse indispensável 
a cada um deles para sua vida, nós ensina-
ríamos a ambos a arte5 aulética, bem como 
se lhes fosse necessário tocar cítara. E se 
for necessário que ambos sejam bons, que 
tenham virtude própria do ser humano, 
que sejam prudentes, de modo que sejam 
temperantes e que cooperem na coragem e 
na justiça, nenhum a menos que o outro, 
nós não deveríamos ensinar, igualmente, a 
arte pela qual o ser humano se tornaria 
bom? É necessário proceder assim, e não 
de outro modo.
Alguém poderia dizer: “Então, o quê? 
Você pensa que os homens também devem 
aprender a tecelagem de modo semelhante 
às mulheres e as mulheres devem praticar 
ginástica como os homens?”. 
De fato, eu não penso assim. Mas eu digo 
que sendo, quanto à raça humana, a com-
pleição física do homem mais forte e a 
compleição física da mulher mais fraca, é 
preciso atribuir a cada compleição os tra-
balhos que lhe sejam mais adequados, 
atribuindo os mais pesados aos que são 
mais fortes e os mais leves aos que são 
mais fracos. 
Por causa disso, a tecelagem seria mais 
adequada às mulheres do que aos homens, 
do mesmo modo que os serviços domésti-
cos. Mas a ginástica seria mais adequada 
aos homens do que às mulheres, do mes-
mo modo que a vida fora de casa. 
Contudo, tanto alguns homens poderiam 
realizar trabalhos mais leves e femininos 
como algumas mulheres poderiam reali-
zar tarefas mais difíceis e, assim, mais 
adequadas aos homens, sempre que o cor-
po, a necessidade ou a aptidão lhes forem 
propícios, pois todos os trabalhos são 
igualmente comuns tanto a homens como 
a mulheres, e nada está adstrito a apenas 
um deles.
Mas algumas tarefas são mais adequadas 
a certo tipo de compleição física, enquanto 
outras são mais adequadas ao outro tipo 
de compleição física. Por causa disso, al-

gumas tarefas são chamadas de masculi-
nas, enquanto outras são chamadas de 
femininas. Contudo, no que tange às ativi-
dades que guardam correlação com a 
virtude, alguém diria que ela é adequada, 
igualmente, às duas compleições físicas, 
se, de fato, dissermos que as virtudes não 
são mais adequadas a uns do que a outros.
Portanto, eu acredito que, no que concerne 
à educação, a mulher e o homem devem 
ser educados de modo semelhante. Inicial-
mente, quando crianças, é preciso ensinar 
para ambos o que é bom e o que é mau, 
bem como o que é vantajoso e o que é no-
civo, diferenciando o que pode ser feito 
daquilo que não deve ser realizado.
Subsiste disso a lição da prudência em se 
educar meninas e meninos igualmente e 
sem qualquer distinção. Então, é preciso 
fomentar a modéstia diante de tudo o que 
for vergonhoso. Assim, é possível que o 
homem e a mulher se tornem sábios.
Sendo educado corretamente, qualquer 
um, seja homem, ou seja mulher, deverá 
ser acostumado a suportar o trabalho, a 
não temer a morte e a não se rebaixar por 
nenhum infortúnio. Assim, qualquer um 
se tornará corajoso. Então, de forma breve, 
foi evidenciado que a coragem também 
diz respeito às mulheres.
Além disso, é preciso evitar a ganância e 
valorizar a equidade, de forma que, na 
qualidade de ser humano, alguém quererá 
fazer o bem em vez do mal a outros seres 
humanos. E são justos os que aprendem 
essa belíssima lição. 
Por que seria mais necessário ao homem 
aprender essas coisas? Por Zeus! Pois, se 
seria adequado às mulheres serem justas, 
também é necessário que ambos aprendam as 
coisas mais relevantes e significativas. Por-
tanto, nem o fato de algum homem saber 
um pormenor técnico e a mulher não, 
nem, inversamente, o fato de alguma mu-
lher saber um pormenor técnico e o 
homem não justificam a existência de uma 
educação diferente para cada um deles. 
Quanto aos assuntos relevantes, devem 
homem e mulher aprender as mesmas coi-
sas.



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

6

E se alguém me perguntar qual saber trata 
desse tipo de educação, eu diria que sem 
filosofia nenhum homem ou mulher pode-
riam ser educados corretamente.
Eu também não quero dizer que seria ne-
cessário que as mulheres tivessem clareza 
no discurso ou alguma inteligência notá-
vel, se de fato, como mulheres, busquem 
filosofar – pois eu certamente também re-
provaria isso nos homens –, mas sim que 
as mulheres deveriam possuir honestida-
de e bondade, uma vez que a filosofia se 
dedica à bondade, nada mais.

DIATRIBE 16
• TEXTO DE PARTIDA GREGO •

ΕΙ ΠΑΝΤΑ ΠΕΙΣΤΕΟΝ ΤΟΙΣ ΓΟΝΕΥΣΙΝ

Νεανίας τις, ὃν ὁ πατὴρ φιλοσοφεῖν 
βουλόμενον ἐκώλυεν, ἤρετο αὐτὸν ὧδέ 
πως· Ἆρά γε, ὦ Μουσώνιε, χρὴ πάντα 
πείθεσθαι τοῖς γονεῦσιν, ἢ ἔστιν ἃ καὶ 
παρακουστέον αὐτῶν; Καὶ ὁ 
Μουσώνιος· Πείθεσθαι μέν, ἔφη, μητρὶ ἢ 
πατρὶ τῷ ἑαυτοῦ ἕκαστον φαίνεται 
καλόν, καὶ ἐπαινῶ ἔγωγε. τί μέντοι τὸ 
πείθεσθαί ἐστι, θεασώμεθα· μᾶλλον δὲ 
πρότερον τὸ ἀπειθεῖν ὁποῖόν τι, καὶ ὁ 
ἀπειθὴς ὅστις, καταμάθωμεν, εἶθ' οὕτως 
κρεῖττον ὀψόμεθα τὸ πείθεσθαι ὁποῖόν 
τί ἐστι. φέρε δή, εἰ υἱῷ νοσοῦντι ὁ πατὴρ 
οὐκ ὢν ἰατρὸς οὐδὲ ἔμπειρος ὑγιεινῶν τε 
καὶ νοσερῶν προστάττοι τι ὡς 
ὠφέλιμον, τὸ δὲ εἴη βλαβερὸν καὶ 
ἀσύμφορον, καὶ μὴ λανθάνοι τὸν 
νοσοῦντα τοιοῦτον ὄν, ἆρά γε μὴ 
πράττων ἐκεῖνος τὸ προσταχθὲν ἀπειθεῖ 
τε καὶ ἀπειθής ἐστιν; ἀλλ' οὐκ ἔοικεν. τί 
δέ, εἴ του ὁ πατὴρ νοσῶν αὐτὸς οἶνον ἢ 
τροφὴν αἰτοίη παρὰ καιρόν, μέλλων εἰ 
λάβοι μείζω τὴν νόσον ποιεῖν, ὁ δὲ παῖς 
τοῦτο εἰδὼς μὴ διδοίη, ἆρά γε ἀπειθεῖ τῷ 
πατρί; οὐκ ἔστιν εἰπεῖν. καὶ πολύ γε 
τούτου ἧττον ἐκεῖνον, οἶμαι, φαίη ἄν τις 
ἀπειθῆ εἶναι, ὅστις πατέρα φιλοκερδῆ 
ἔχων, κελευόμενος ὑπ' αὐτοῦ κλέπτειν ἢ 
παρακαταθήκην ἀποστερεῖν, οὐχ 
ὑπουργεῖ τῷ προστάγματι. ἢ οὐκ οἴει σύ 
τινας εἶναι πατέρας, οἳ τοιαῦτα τοῖς 
ἑαυτῶν παισὶ προστάττουσιν; ἐγὼ μὲν 
γὰρ οἶδά τινα οὕτω πονηρόν, ὅς γε υἱὸν 
ἔχων ὡραῖον τὴν ὥραν ἀπέδοτο αὐτοῦ. 

εἰ οὖν ἐκεῖνο τὸ μειράκιον τὸ 
πεπραμένον, πεμπόμενον ὑπὸ τοῦ 
πατρὸς ἐπὶ τὴν αἰσχύνην, ἀντέλεγε καὶ 
οὐκ ἀπῄει, πότερον ἀπειθὲς ἂν τὸ 
μειράκιον ἔφαμεν εἶναι ἢ σωφρονεῖν; ἢ 
οὐδὲ ἐρωτᾶν τοῦτό γε ἄξιον; καὶ γὰρ δὴ 
τὸ μὲν ἀπειθεῖν καὶ ὁ ἀπειθὴς λοιδορία 
ἐστὶ καὶ ὄνειδος· τὸ δὲ μὴ πράττειν ἃ μὴ 
χρὴ οὐκ ὄνειδος, ἀλλ' ἔπαινος. ὥστε εἴτε 
πατρὸς εἴτε ἄρχοντος εἴτε καὶ νὴ Δία 
δεσπότου προστάγματι μὴ ὑπουργεῖ τις 
κακὰ προστάττοντος ἢ ἄδικα ἢ αἰσχρά, 
οὐκ ἀπειθεῖ οὐδαμῶς, ὥσπερ οὐδ' ἀδικεῖ 
οὐδ' ἁμαρτάνει· ἀλλ' ἐκεῖνος  ἀπειθεῖ 
μόνος ὁ τῶν εὖ καὶ καλῶς καὶ 
συμφερόντως προσταττομένων 
ἀφροντιστῶν καὶ παρακούων. ὁ μὲν οὖν 
ἀπειθὴς τοιοῦτός τίς ἐστιν· ὁ δ' εὐπειθὴς 
ἔχει μὲν ἐναντίως τούτῳ καὶ ἔστιν 
ἐναντίος, εἴη δ' ἂν ὁ τῷ τὰ προσήκοντα 
παραινοῦντι κατήκοος ὢν καὶ ἑπόμενος 
ἑκουσίως, οὗτος εὐπειθής. ὅθεν καὶ 
γονεῦσι τοῖς ἑαυτοῦ τότε πείθεταί τις, 
ὅταν χρηστὰ παραινούντων αὐτῶν 
ταῦτα πράττῃ ἑκών. ἐγὼ μέντοι κἂν μὴ 
παραινούντων τῶν γονέων πράττῃ τις ἃ 
χρὴ καὶ συμφέρει αὑτῷ, φημὶ τοῦτον 
πείθεσθαι τοῖς γονεῦσιν· καὶ ὅτι ὀρθῶς 
φημι, σκόπει οὕτως. ὁ γὰρ δὴ πράττων ἃ 
βούλεται ὁ πατὴρ καὶ τῇ βουλήσει τοῦ 
πατρὸς ἑπόμενος πείθεται, οἶμαι, τῷ 
πατρί· ὁ δὲ πράττων ἃ δεῖ καὶ ἃ κρεῖττόν 
ἐστι, τῇ βουλήσει ἕπεται τοῦ πατρός. 
τίνα τρόπον; ὅτι πάντες οἱ γονεῖς 
εὐνοοῦσι δήπου τοῖς ἑαυτῶν παισίν, 
εὐνοοῦντες δὲ βούλονται ἃ χρὴ καὶ 
συμφέρει πράττεσθαι ὑπ' αὐτῶν. ὅστις 
οὖν πράττει τὰ προσήκοντα καὶ τὰ 
συμφέροντα, πράττει οὗτος ἃ βούλονται 
οἱ γονεῖς. ὥστε πείθεται τοῖς γονεῦσι 
ταῦτα πράττων, κἂν μὴ τῷ λόγῳ 
κελεύωσιν αὐτὰ πράττειν οἱ γονεῖς. 
τοῦτο δὴ μόνον προσήκει σκοπεῖν, ὅστις 
βούλεται πείθεσθαι τοῖς γονεῦσιν ἐφ' 
ἑκάστῳ τῶν πραττομένων, εἰ καλὸν καὶ 
συμφέρον ὃ μέλλει πράξειν ἐστίν, 
ἕτερον δὲ οὐδέν. ὡς ἂν ὑπάρχῃ τοιοῦτον 
εὐθὺς καὶ τοῦ πράττοντος αὐτὸ 
πειθομένου τοῖς γονεῦσιν. μὴ τοίνυν σύ 
γε δείσῃς, ὦ νεανίσκε, ὡς ἀπειθήσεις τῷ 
πατρί, ἂν ἢ ἃ <μὴ> προσήκει δρᾶν 
κελεύοντος τοῦ πατρὸς ἀπέχῃ τοῦ ταῦτα 
δρᾶν, ἢ ἃ προσήκει ἀπαγορεύοντος, 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

7

<τοῦ> ταῦτα μὴ δρᾶν. μηδέ σοι 
πρόφασις ἔστω τοῦ ἁμαρτάνειν ὁ πατὴρ 
ἢ κελεύων τι τῶν πράττεσθαι μὴ καλῶν 
ἢ ἀπαγορεύων τι τῶν καλῶν. οὐδεμία 
γὰρ ἀνάγκη σοι τὰ μὴ εὖ 
προσταττόμενα ὑπουργεῖν· καὶ τοῦτό 
μοι δοκεῖς οὐδ' αὐτὸς ἀγνοεῖν. οὔκουν 
ἀνέξῃ τοῦ πατρὸς ἐν μουσικοῖς, ἐὰν 
ἐκεῖνος οὐκ ἐπαΐων μουσικῆς 
προστάττῃ κρούειν ἀμούσως τὴν λύραν, 
ἢ ἐπιστάμενον γράμματα οὐκ 
ἐπιστάμενος κελεύῃ σε γράφειν καὶ 
ἀναγινώσκειν μὴ ὡς ἔμαθες, ἀλλ' 
ἑτέρως· οὐδέ γε ἂν ἐπιστάμενον 
κυβερνᾶν οὐκ ὢν κυβερνητικὸς κελεύῃ 
σε κινεῖν τὸ πηδάλιον ὡς οὐ προσήκει, 
οὐ προσέξεις αὐτῷ. τί οὖν; ταῦτα μὲν 
ταύτῃ ἔχει· ἂν δέ σε κωλύῃ φιλοσοφεῖν ὁ 
πατὴρ εἰδότα καὶ ἀκηκοότα ὁποῖόν τι 
φιλοσοφία ἐστίν, αὐτὸς ἀγνοῶν, ἆρά γε 
προσεκτέον αὐτῷ, ἢ μεταδιδακτέον 
μᾶλλον αὐτὸν ὡς οὐκ εὖ σοι παραινεῖ; 
ἐμοὶ μὲν οὕτω δοκεῖ. τάχα μὲν οὖν τις 
καὶ λόγῳ χρώμενος μόνῳ πείσειεν ἂν 
τὸν αὐτὸς αὑτοῦ πατέρα διανοεῖσθαι ᾗ 
προσήκει περὶ φιλοσοφίας, ἄν γε μὴ 
τέλεον ᾖ σκληρὸς τὴν φύσιν ὁ πατήρ. εἰ 
δ' οὖν μὴ πείθοιτο τῷ λόγῳ μηδὲ ἕποιτο, 
ἀλλὰ τά γε ἔργα πάντως τὰ τοῦ παιδὸς 
ὑπάξεται αὐτόν, εἰ φιλοσοφεῖ τῇ 
ἀληθείᾳ ὁ παῖς. ἔσται γὰρ δὴ 
φιλοσοφῶν προθυμότατος μὲν 
θεραπεύειν τὸν πατέρα θεραπείαν 
ἅπασαν, κοσμιώτατος δὲ καὶ 
πρᾳότατος, ἐν τῇ συνουσίᾳ ἥκιστα 
φίλερις ὢν ἢ φίλαυτος καὶ οὔτε 
προπετὴς οὔτε ταραχώδης οὔτ' ὀργίλος· 
ἔτι δὲ ἐγκρατὴς μὲν εἴη ἂν γλώσσης, 
γαστρός, ἀφροδισίων, καρτερικὸς δὲ 
πρὸς τὰ δεινὰ καὶ τοὺς πόνους· καὶ 
νοῆσαι μὲν ὅ τι καλὸν ἱκανώτατος, οὐχ 
ὑπερβαίνων δὲ τὸ φαινόμενον καλόν. 
ὅθεν καὶ τῶν μὲν ἡδέων ὑφήσεται τῷ 
πατρὶ πάντων ἑκών· τὰ δὲ ἐπίπονα πρὸ 
ἐκείνου δέξεται αὐτός. τοιοῦτον οὖν υἱὸν 
τίς μὲν οὐκ ἂν ἔχειν εὔξαιτο τοῖς θεοῖς; 
τίς δὲ ἔχων οὐκ <ἂν> ἀγαπήσειεν, δι' ὃν 
ὑπάρξειεν αὐτῷ ζηλωτὸν εἶναι καὶ 
μακαριστὸν πατέρα παρὰ τοῖς εὖ 
φρονοῦσι πᾶσιν; εἰ δ' οὖν, ὦ νεανίσκε, 
καὶ τοιοῦτος ὤν, ὁποῖος ἔσῃ πάντως ἄν 
γε ἀληθῶς φιλοσοφῇς, οὐχ ὑπάξῃ τὸν 
πατέρα τὸν σὸν οὐδὲ πείσεις ἐπιτρέπειν 

σοι καὶ συγχωρεῖν ταῦτα πράττειν, 
ἐκεῖνο λόγισαι· ὁ πατὴρ ὁ σὸς κωλύει σε 
φιλοσοφεῖν· ὁ δέ γε κοινὸς ἁπάντων 
πατὴρ ἀνθρώπων τε καὶ θεῶν Ζεὺς 
κελεύει σε καὶ προτρέπει. πρόσταγμά τε 
γὰρ ἐκείνου καὶ νόμος ἐστὶ τὸν 
ἄνθρωπον εἶναι δίκαιον, χρηστόν, 
εὐεργετικόν, σώφρονα, μεγαλόφρονα, 
κρείττω πόνων, κρείττω ἡδονῶν, 
φθόνου παντὸς καὶ ἐπιβουλῆς ἁπάσης 
καθαρόν· ἵνα δὲ συντεμὼν εἴπω, ἀγαθὸν 
εἶναι κελεύει τὸν ἄνθρωπον ὁ νόμος ὁ 
τοῦ Διός. τὸ δέ γε εἶναι ἀγαθὸν τῷ 
φιλόσοφον εἶναι ταὐτόν ἐστιν. εἰ δὴ τῷ 
πείθεσθαι <τῷ> πατρὶ   τῷ ἀνθρώπῳ 
ἕπεσθαι μέλλεις, εἰ δὲ φιλοσοφοίης, τῷ 
Διΐ, δῆλον ὡς φιλοσοφητέον σοι μᾶλλον, 
ἢ οὔ. ἀλλὰ νὴ Δία εἴρξει σε ὁ πατὴρ καὶ 
κατακλείσας ἕξει, ἵνα δὴ μὴ φιλοσοφῇς. 
ταῦτα μὲν ποιήσει ἴσως, τοῦ δέ γε 
φιλοσοφεῖν οὐκ ἀπείρξει σε μὴ 
βουλόμενον· οὐ γὰρ χειρὶ ἢ ποδὶ 
φιλοσοφοῦμεν οὐδὲ τῷ ἄλλῳ σώματι, 
ψυχῇ δὲ καὶ ταύτης ὀλίγῳ μέρει, ὃ δὴ 
διάνοιαν καλοῦμεν. ταύτην γε μὴν ἐν 
ὀχυρωτάτῳ ἵδρυσεν ὁ θεὸς ὥστε 
ἀόρατον εἶναι καὶ ἄληπτον, καὶ 
ἀνάγκης πάσης ἐκτὸς ἐλευθέραν καὶ 
αὐτεξούσιον. ἄλλως τε ἐὰν τύχῃ οὖσα 
χρηστή, οὐ δυνήσεταί σε κωλύειν ὁ 
πατὴρ οὔτε χρῆσθαι τῇ διανοίᾳ οὔτε ἃ 
χρὴ διανοεῖσθαι οὔτε ἀρέσκεσθαι μὲν 
τοῖς καλοῖς, μὴ ἀρέσκεσθαι δὲ τοῖς 
αἰσχροῖς· οὐδ' αὖ τὰ μὲν αἱρεῖσθαι, τὰ δὲ 
ἐκκλίνειν. ταῦτα μὲν ποιῶν εὐθὺς 
φιλοσοφοίης ἄν, καὶ οὔτε τρίβωνα 
πάντως ἀμπέχεσθαι δεήσει σε οὔτε 
ἀχίτωνα διατελεῖν, οὐδὲ κομᾶν, οὐδ' 
ἐκβαίνειν τὸ κοινὸν τῶν πολλῶν. Πρέπει 
μὲν γὰρ καὶ ταῦτα τοῖς φιλοσόφοις· ἀλλ' 
οὐκ ἐν τούτοις τὸ φιλοσοφεῖν ἐστιν, ἀλλ' 
ἐν τῷ φρονεῖν ἃ χρὴ καὶ διανοεῖσθαι.

• TEXTO DE CHEGADA EM LÍNGUA PORTUGUESA •
SOBRE O DEVER DE OBEDIÊNCIA AOS PAIS EM TODOS
OS CASOS

Um rapaz que queria estudar filosofia, 
mas foi impedido por seu pai, perguntou 
deste modo: “Ó Musônio, acaso se deve 
obedecer aos pais em todos os casos ou é 
possível desobedecê-los?”. Musônio disse: 
obedecer à mãe e ao pai parece algo bom, 



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

8

e eu o aprovo. Contudo, vejamos o que 
significa obedecer, ou melhor, vejamos, an-
tes, o que significa desobedecer e entendamos 
quem é, de fato, desobediente, para que 
melhor compreendamos o que seria obe-
decer.
Vê este exemplo: se o pai que não é médico 
nem especialista na área da saúde prescre-
vesse algo ao filho doente como se lhe 
fosse propício, mas que lhe fosse nocivo e 
prejudicial, e isso fosse de conhecimento 
do doente, de modo que o filho não reali-
zasse o ordenado, ele seria considerado 
desobediente por desobedecer a seu pai? 
Não é o que parece. Igualmente, como 
avaliaríamos se um pai doente pedisse vi-
nho ou alimento indevido, o que poderia 
piorar sua doença, mas o filho, sabendo 
disso, não o desse? Acaso ele seria desobe-
diente em relação ao pai? Não se pode 
dizer isso. 
Ademais, eu penso que alguém diria ser 
menos desobediente ainda aquele que, 
tendo o pai ganancioso que o ordene rou-
bar ou praticar apropriação indébita,6 não 
realize o crime. Ou tu pensas que não exis-
tem pais que ordenam essas coisas aos 
filhos?
Eu conheço um pai tão perverso que co-
mercializou a beleza de seu belo filho. 
Então, caso aquele garoto vendido – envi-
ado à desgraça por seu próprio pai – se 
opusesse e não tivesse ido, nós diríamos 
que o garoto seria desobediente ou que ele 
seria temperante? Ou será que nem mes-
mo valeria a pena perguntar? 
Tanto o ato de desobedecer como o huma-
no que desobedece são abusivos e 
repreensíveis, e é preciso que não seja obje-
to de advertência, rejeitar o que não se 
deve fazer, mas, sim, de elogio. Assim, se 
alguém não executa uma ordem ruim, in-
justa ou reprovável de um pai, de um 
governante ou ainda, por Zeus, de um 
déspota7 não é, de modo nenhum, desobe-
diente ou injusto, nem está errado. Só 
desobedece aquele que desconsidera e não 
dá a devida atenção às ordens boas, ade-
quadas e proveitosas. Esse, sim, é 
desobediente. 

O obediente atua contrariamente e é seu 
oposto, ouvindo os que lhe recomendam 
coisas adequadas, de modo que os segue 
voluntariamente: assim é o obediente. 
Ademais, ele obedece aos pais sempre que 
lhe recomendam algo propício. Eu penso 
que – mesmo quando não aconselhado pe-
los pais – aquele que realiza o necessário 
lhes é obediente. 
A seguinte reflexão está de acordo com o 
que digo: aquele que faz o que o pai dese-
ja, seguindo sua vontade, obedece, 
suponho, a seu pai, já que aquele que faz o 
que é devido e melhor está seguindo a 
vontade de seu pai. De que modo seria 
isso? No sentido de que todos os pais, é 
claro, desejam o bem de seus filhos e, dese-
jando-lhes o bem, querem que eles façam 
aquilo que é devido. 
Portanto, aqueles que fazem as coisas ade-
quadas e propícias realizam aquilo que 
seus pais desejam, de modo que ele obede-
ce aos pais ao fazê-las, ainda que os pais 
não tenham ordenado com palavras. En-
tão, alguém que deseja obedecer aos pais 
só precisa considerar se cada coisa que re-
aliza é boa e propícia, nada mais. Assim, 
mantido tal princípio, as ações conservam 
obediência aos pais. 
Logo, não temas, ó rapaz, desobedecer a 
teus pais ao te abster de fazer aquilo que 
foi ordenado por teu pai quando inade-
quado ou a fazer aquilo que foi proibido 
por teu pai quando adequado. E que o teu 
pai não seja pretexto para que tu cometas 
erros, ou te pedindo para fazer o que não é 
bom ou te proibindo de fazer o que é bom, 
pois tu não és obrigado a atender ordens 
que não sejam corretas. Para mim, tu não 
ignoras isso.
Obviamente, tu não cederias a teu pai em 
questões musicais se ele, mesmo sem co-
nhecer de música, te ordenasse a tocar lira 
de forma desarmônica, ou se ele, sem sa-
ber gramática, te ordenasse a escrever e a 
ler não da forma que aprendeste, mas di-
versamente. Igualmente, se tu sabes 
conduzir uma embarcação, mas teu pai, 
que não é timoneiro, ordena que tu movas 
o leme de modo inadequado, tu não lhe 
darias atenção. E isso implica o quê? As 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

9

coisas ocorrem desse jeito. Se o teu pai, 
desconhecendo filosofia, te proíbe de es-
tudá-la, a ti, que já conhece e já ouviu 
sobre o assunto, tu deverias atendê-lo ou 
ensiná-lo melhor, já que ele não te aconse-
lhou bem? Para mim, é a segunda opção. 
Talvez, alguém, apenas por meio da palavra, 
convença seu pai a pensar adequadamente 
sobre a filosofia, desde que não tenha a ca-
beça totalmente dura. Mas se ele não se 
convencer pela palavra, os esforços de seu 
filho que, verdadeiramente, estuda filoso-
fia o convencerão paulatinamente, pois, 
filosofando, o filho estará mais empenha-
do em servir seu pai, sendo mais bem-
comportado e gentil, não sendo, nessa re-
lação, briguento, nem egoísta, nem 
imprudente, nem problemático, nem rai-
voso. Controlaria a língua, o estômago e os 
impulsos sexuais, bem como seria perse-
verante diante das adversidades e do 
trabalho. Seria competente para reconhe-
cer algo realmente bom, e não se deixaria 
levar por aquilo que apenas aparenta ser 
bom. Também renunciaria de bom grado a 
todas as coisas por seu pai e, por ele, acei-
taria as tarefas mais difíceis. Quem não 
pediria aos deuses um filho assim? Quem, 
tendo um filho assim, não o amaria, visto 
que, por sua causa, se tornaria um pai in-
vejável e considerado feliz por todos os 
humanos prudentes? 
Então, ó rapaz, se mesmo buscando estu-
dar, verdadeiramente, filosofia, teu pai 
não se convença nem concorde, reflita as-
sim: teu pai te proíbe de estudar filosofia, 
mas o pai comum a todos os seres huma-
nos e a todos os deuses é Zeus, quem te 
ordena e te impele a estudar filosofia, já 
que sua determinação e sua lei é de que o 
ser humano seja justo, digno, benéfico, 
temperante e nobre, de modo que seja 
mais forte que o trabalho duro, mais forte 
que os prazeres, limpo de toda inveja e 
deslealdade. Em síntese, a lei de Zeus or-
dena que o ser humano seja bom, mas ser 
bom é o mesmo que ser filósofo. Se tu obe-
deceres a teu pai, seguirás um ser humano, 
mas se tu estudares filosofia, seguirás a 
Zeus, de forma que é, claramente, melhor 
que estudes filosofia do que não o fazer.

Mas, por Zeus, tu dizes que teu pai te afas-
tará e te manterá calado para que não 
filosofes. Ainda que ele faça isso, ele não te 
impedirá de estudar filosofia se tu quiseres, 
pois nós não estudamos filosofia com a 
mão, com o pé ou com outra parte do cor-
po, mas com a alma e uma pequena parte 
dela, que chamamos de inteligência. Zeus a 
colocou em lugar seguro, de modo que fos-
se invisível, intangível, totalmente sem 
limitações e livre. Sendo tua inteligência 
frutífera, teu pai não seria capaz de te im-
pedir de usá-la, nem de pensar sobre o que 
é necessário, nem de gostar das coisas boas 
e não gostar das coisas desonrosas, nem de 
escolher algumas coisas e rejeitar outras.
Fazendo isso, tu já estarás filosofando, e, de 
nenhum modo, precisarás te cobrir com 
um manto gasto, nem andar sem túnica, 
nem deixar o cabelo grande, nem se desta-
car entre os humanos comuns. De fato, 
essas coisas são adequadas aos filósofos. 
Contudo, o filosofar não está nelas, mas, 
sim, em pensar no que é necessário e em re-
fletir a respeito.

DIATRIBE 19
• TEXTO DE PARTIDA GREGO •

ΠΕΡΙ ΣΚΕΠΗΣ

Ταῦτα μὲν περὶ τροφῆς εἶπεν. ἠξίου δὲ 
καὶ σκέπην τὴν σώφρονα τῷ σώματι 
ζητεῖν, οὐ τὴν πολυτελῆ καὶ περιττήν· 
εὐθὺς γὰρ ἐσθῆτι καὶ ὑποδέσει τὸν αὐτὸν 
τρόπον ἔφη εἶναι χρηστέον, ὅνπερ 
πανοπλίᾳ, φυλακῆς ἕνεκεν τοῦ 
σώματος, ἀλλ' οὐκ ἐπιδείξεως. ὥσπερ 
οὖν ὅπλα κάλλιστα τὰ ἰσχυρότατα καὶ 
σῴζειν μάλιστα δυνάμενα τὸν 
χρώμενον, οὐ τὰ περίβλεπτα καὶ 
λαμπρά, οὕτως ἀμπεχόνη καὶ ὑπόδεσις ἡ 
χρησιμωτάτη τῷ σώματι κρατίστη καὶ 
οὐχ ἡ δυναμένη τὰς τῶν ἀνοήτων ὄψεις 
ἐπιστρέφειν. δεῖ γὰρ τὴν σκέπην αὐτὸ 
αὑτοῦ κρεῖττον ἀποφαίνειν τὸ 
σκεπόμενον καὶ ἰσχυρότερον, ἀλλ' οὐκ 
ἀσθενέστερόν τε καὶ χεῖρον. οἱ μὲν οὖν 
λειότητά τε καὶ ἁπαλότητα σαρκὸς διὰ 
τῶν σκεπασμάτων μηχανώμενοι χείρω 
τὰ σώματα ποιοῦσιν, εἴ γε τὸ 
τεθρυμμένον σῶμα καὶ μαλακὸν πολὺ 
κάκιον τοῦ σκληροῦ τε καὶ 



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

1 0

διαπεπονημένου ἐστίν· οἱ δὲ ῥωννύντες 
καὶ κρατύνοντες τῇ σκέπῃ, οὗτοι τὰ 
σκεπόμενα μόνοι ὠφελοῦσιν. διὰ τοῦτο 
οὐδαμῶς καλὸν οὔτε ἐσθῆσι πολλαῖς 
κατασκέπειν τὸ σῶμα οὔτε ταινίαις 
κατειλεῖν οὔτε χεῖράς τε καὶ πόδας 
περιδέσει πίλων ἢ ὑφασμάτων τινῶν 
μαλακύνειν, τούς γε μὴ νοσοῦντας· οὐδ' 
ὅλως εἶναι ἀγεύστους καλὸν ψύχους τε 
καὶ θάλπους, ἀλλὰ ῥιγοῦν χρὴ τὰ μέτρια 
χειμῶνος καὶ ἡλιοῦσθαι θέρους καὶ 
σκιατροφεῖσθαι ἥκιστα. καὶ τὸ μὲν ἑνὶ 
χρῆσθαι χιτῶνι τοῦ δεῖσθαι δυοῖν 
προτιμητέον, τοῦ δ' ἑνὶ χρῆσθαι χιτῶνι 
τὸ μηδενί, ἀλλὰ ἱματίῳ μόνον. καὶ τοῦ γε 
ὑποδεδέσθαι τὸ ἀνυποδετεῖν τῷ 
δυναμένῳ κρεῖττον· κινδυνεύει γὰρ τὸ 
μὲν ὑποδεδέσθαι τῷ δεδέσθαι ἐγγὺς 
εἶναι, ἡ δ' ἀνυποδησία πολλὴν εὐλυσίαν 
τινὰ καὶ εὐκολίαν παρέχει τοῖς ποσίν, 
ὅταν ἠσκημένοι ὦσιν. ὅθεν καὶ τοὺς 
ἡμεροδρόμους ὁρᾶν ἔστιν οὐ χρωμένους 
ὑποδήμασιν ἐν ταῖς ὁδοῖς καὶ τῶν 
ἀθλούντων τοὺς δρομεῖς οὐκ ἂν 
δυναμένους σῴζειν τὸ τάχος, εἰ δέοι 
τρέχειν αὐτοὺς ἐν ὑποδήμασιν. ἐπεὶ δὲ 
σκέπης ἕνεκα καὶ τὰς οἰκίας ποιούμεθα, 
φημὶ καὶ ταύτας δεῖν ποιεῖσθαι πρὸς τὸ 
τῆς χρείας ἀναγκαῖον, ὡς ἀπερύκειν μὲν 
κρύους, ἀπερύκειν δὲ θάλπους τὸ 
σφοδρόν, εἶναι δ' ἡλίου καὶ ἀνέμων 
ἐπικούρημα τοῖς δεομένοις. καθόλου δὲ 
ὅπερ ἂν παρέχοι σπήλαιον αὐτοφυές, 
ἔχον μετρίαν ὑπόδυσιν ἀνθρώπῳ, τοῦτο 
χρὴ παρέχειν ἡμῖν τὴν οἰκίαν, τοσοῦτον 
εἴπερ ἄρα περιττεύουσαν, ὅσον καὶ 
ἀπόθεσιν τροφῆς ἀνθρωπίνης 
ἐπιτηδείαν ἔχειν. τί δ' αἱ περίστυλοι 
αὐλαί; τί δ' αἱ ποικίλαι χρίσεις; τί δ' αἱ 
χρυσόροφοι στέγαι; τί δ' αἱ πολυτέλειαι 
τῶν λίθων, τῶν μὲν χαμαὶ 
συνηρμοσμένων, τῶν δ' εἰς τοίχους 
ἐγκειμένων, ἐνίων καὶ πάνυ πόῤῥωθεν 
ἠγμένων καὶ δι' ἀναλωμάτων πλείστων; 
οὐ ταῦτα πάντα περιττὰ καὶ οὐκ 
ἀναγκαῖα, ὧν γε χωρὶς καὶ ζῆν καὶ 
ὑγιαίνειν ἔστι, πραγματείαν δ' ἔχει 
πλείστην, καὶ διὰ χρημάτων γίνεται 
πολλῶν, ἀφ' ὧν ἄν τις ἐδυνήθη καὶ 
δημοσίᾳ καὶ ἰδίᾳ πολλοὺς ἀνθρώπους 
εὐεργετῆσαι; καί τοι πόσῳ μὲν 
εὐκλεέστερον τοῦ πολυτελῶς οἰκεῖν τὸ 
πολλοὺς εὐεργετεῖν; πόσῳ δὲ 

καλοκἀγαθικώτερον τοῦ ἀναλίσκειν εἰς 
ξύλα καὶ λίθους τὸ εἰς ἀνθρώπους 
ἀναλίσκειν; πόσῳ δὲ ὠφελιμώτερον τοῦ 
περιβεβλῆσθαι μεγάλην οἰκίαν τὸ 
κεκτῆσθαι φίλους πολλούς, ὃ 
περιγίνεται τῷ προθύμως εὐεργετοῦντι; 
τί δ' ἂν ὄναιτό τις τηλικοῦτον ἀπ' οἰκίας 
μεγέθους τε καὶ κάλλους, ἡλίκον ἀπὸ 
τοῦ χαρίζεσθαι πόλει καὶ πολίταις ἐκ 
τῶν ἑαυτοῦ;

• TEXTO DE CHEGADA EM LÍNGUA PORTUGUESA •
SOBRE A VESTIMENTA

Ele disse essas coisas sobre comida. Ele 
também considerava importante procurar 
vestimenta discreta para o corpo, que não 
fosse luxuosa ou extravagante, até porque 
ele disse que é preciso usar a roupa e o sa-
pato da mesma forma que a armadura, 
buscando proteger o corpo em vez de se 
exibir. 
Igualmente, são melhores as armas mais 
fortes, que conseguem manter a salvo 
aqueles que as usam, não as mais chamati-
vas e brilhantes. Desse modo, são 
melhores a roupa e o sapato mais úteis ao 
corpo, não os trajes que podem fazer os 
néscios virarem o pescoço, pois é preciso 
que a vestimenta torne mais forte quem a 
veste, não mais fraco e pior. 
Portanto, os que têm a pele suave e macia 
por causa de suas vestes estão tornando 
seus próprios corpos piores, já que o corpo 
fraco e macio é muito pior do que o enrĳe-
cido pelo trabalho. Apenas os que se 
fortalecem e se robustecem por meio da 
vestimenta se beneficiam. De nenhum 
modo engrandece cobrir o corpo com mui-
tas roupas ou com faixas, nem enrolar as 
mãos e os pés com feltro ou com tecidos, a 
não ser quanto a doentes.
Não é bom não poder sentir frio ou calor. 
Em realidade, é importante tremer mode-
radamente no inverno, expor-se ao sol no 
verão e ficar um pouco na sombra. Ade-
mais, é melhor usar uma túnica em vez de 
duas ou nenhuma túnica e apenas um 
manto. 
Igualmente, poder andar descalço é me-
lhor do que andar calçado, pois andar 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

1 1

calçado é semelhante a estar amarrado, en-
quanto estar descalço garante muita 
flexibilidade e agilidade aos pés. Também 
por isso, não vemos os mensageiros de 
sandálias nas estradas. Ademais, os corre-
dores profissionais não conseguiriam 
manter a velocidade se fosse necessário 
correr de sandálias. 
Visto que nós também fazemos casas para 
nos abrigarmos em seu revestimento,8

digo que também é necessário fazê-las de 
acordo com sua utilidade, como manter 
longe o frio e o calor excessivo, sendo, aos 
que precisem, uma proteção contra o sol e 
contra os ventos. 
De modo geral, aquilo que uma caverna 
natural forneceria, garantindo abrigo mo-
derado ao homem, é o que deve nos 
fornecer a casa, com tamanho suficiente 
para armazenar a comida humana. Para 
que servem colunatas no pátio? Para que 
servem tantas cores? Para que serve ouro 
no teto? Para que servem pedras luxuosas 
juntas ao chão e sobre os muros, com algu-
mas carregadas de longe e custando muito 
caro? Todas essas coisas não seriam exces-
sivas e desprovidas de utilidade, já que, 
sem elas, seria possível viver e ser saudá-
vel? Além disso, elas não geram muitas 
preocupações e não custam muito dinhei-
ro, que poderia, inclusive, ser utilizado, 
pública e privadamente, para fazer bem a 
muitos humanos? 
Fazer o bem a muitos humanos não é mui-
to mais gratificante do que viver 
luxuosamente? Gastar com humanos não 
é muito mais honroso do que gastar com 
madeira e com pedras? Fazer muitos ami-
gos, o que ocorre naturalmente com quem 
faz o bem, não é muito mais vantajoso do 
que ter uma casa grande? Mesmo tendo 
casa grande e bonita, que aquisição seria 
maior do que favorecer a própria cidade e 
seus cidadãos?

DIATRIBE 20
• TEXTO DE PARTIDA GREGO •

ΠΕΡΙ ΣΚΕΥΩΝ

Καὶ μὴν συνῳδὰ καὶ συγγενῆ τῇ περὶ 
τὰς οἰκίας πολυτελείᾳ καὶ τὰ τῶν 

σκευῶν τῶν κατ' οἰκίαν φαίνεται ὄντα, 
κλῖναι καὶ τράπεζαι καὶ στρώματα καὶ 
ἐκπώματα καὶ εἴ τι τοιοῦτον, πάντως 
τὴν χρείαν ὑπερβεβηκότα καὶ 
προσωτέρω τῶν ἀναγκαίων ἐληλυθότα· 
κλῖναι μὲν ἐλεφάντιναι καὶ ἀργυραῖ ἢ 
νὴ Δία χρυσαῖ, τράπεζαι δὲ 
παραπλησίας ὕλης, στρωμναὶ δὲ 
ἁλουργεῖς καὶ ἄλλων χρωμάτων 
δυσπορίστων, ἐκπώματα δὲ χρυσοῦ καὶ 
ἀργύρου πεποιημένα, τὰ δὲ λίθων ἢ 
λιθοειδῶν τινων ἁμιλλωμένων τῇ 
πολυτελείᾳ τοῖς  ἀργυροῖς καὶ χρυσοῖς. 
καὶ σπουδάζεται ταῦτα πάντα, τοῦ μὲν 
σκίμποδος οὐδὲν κακίω παρεχομένου 
κατάκλισιν ἡμῖν τῆς ἀργυρᾶς ἢ τῆς 
ἐλεφαντίνης κλίνης, τῆς δὲ σισύρας 
ἱκανωτάτης οὔσης ὑπεστρῶσθαι ὥστε 
μὴ δεῖσθαι πορφυρίδος ἢ φοινικίδος· 
ἐσθίειν δ' ὑπάρχοντος ἡμῖν ἀβλαβῶς 
ἀπὸ τραπέζης ξυλίνης ὡς μὴ ποθεῖν 
μηδαμῶς τὴν ἀργυρᾶν, καὶ πίνειν γε νὴ 
Δία ἐκ κεραμεῶν ποτηρίων παρόν, ἃ τό 
τε δῖψος σβεννύειν παραπλησίως 
πέφυκε τοῖς χρυσοῖς, καὶ τὸν 
ἐγχεόμενον αὐτοῖς οἶνον οὐ λυμαίνεται, 
ὀσμὴν δέ γε ἡδίω τῶν χρυσῶν παρέχεται 
καὶ τῶν ἀργυρῶν. καθόλου δ' ἀρετὴ καὶ 
κακία σκευῶν κριθείη ἂν ὀρθῶς ἐκ 
τριῶν τούτων, τῆς τε κτήσεως καὶ τῆς 
χρήσεως καὶ τῆς τηρήσεως. ὅσα μὲν γὰρ 
ἢ κτήσασθαι δύσκολά ἐστιν ἢ 
χρήσασθαι μὴ ἐπιτήδεια ἢ φυλάξαι μὴ 
ῥᾴδια, ταῦτα χείρω· ἃ δὲ καὶ κτώμεθα μὴ 
χαλεπῶς καὶ χρώμενοι <εὐκόλως> 
ἐπαινοῦμεν καὶ φυλάττομεν ῥᾳδίως, 
ταῦτα ἀμείνω. διόπερ τὰ κεραμεᾶ καὶ τὰ 
σιδηρᾶ καὶ ὅσα τοιαῦτα, πολλῷ κρείττω 
τῶν ἀργυρῶν τε καὶ χρυσῶν, ὅτι ἡ κτῆσις 
τούτων εὐμαρεστέρα, ὅσῳ καὶ 
εὐτελεστέρα, ἥ τε χρῆσις πλείων, ὅτι καὶ 
πυρὶ ῥᾳδίως ταῦτ' ἐμβάλλομεν, ἐκεῖνα 
δὲ οὔ, ἥ τε φυλακὴ ἥττων· τὰ γὰρ εὐτελῆ 
τῶν πολυτελῶν ἐπιβουλεύεται ἧττον. 
μέρος δέ τι τῆς φυλακῆς οὖσα καὶ ἡ 
ἐκκάθαρσις περὶ τὰ πολυτελῆ πλείων 
ἐστίν. ὥσπερ οὖν ἵππος ὁ τιμῆς μὲν 
ἐωνημένος ὀλίγης, χρείας δὲ 
παρεχόμενος πολλάς, αἱρετώτερος τοῦ 
ὀλίγα μὲν ὑπουργοῦντος, πολλοῦ δ' 
ἠγορασμένου· κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ σκεύη 
τὰ εὐτελέστερα καὶ πολυχρηστότερα 
κρείττω τῶν ἐναντίων. τί ποτ' οὖν 



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

1 2

διώκεται τὰ σπάνια καὶ πολυτελῆ πρὸ 
τῶν ἐν μέσῳ καὶ τῶν εὐτελῶν; ὅτι 
ἀγνοεῖται τὰ καλὰ καὶ τἀγαθά, καὶ ἀντὶ 
τῶν ὄντων τὰ δοκοῦντα σπουδάζεται 
παρὰ τοῖς ἀνοήτοις· ὥσπερ δὴ καὶ οἱ 
μαινόμενοι πολλάκις λευκὰ τὰ μέλανα 
νομίζουσιν· ἄνοια δὲ μανίας 
συγγενέστατον. ἐπεὶ τῶν γε νομοθετῶν 
τοὺς ἀρίστους, καὶ ἐν πρώτοις 
Λυκοῦργον εὕροιμεν ἂν πολυτέλειαν 
μὲν ἐξελαύνοντα τῆς Σπάρτης, 
ἀντεισάγοντα δ' εὐτέλειαν καὶ τὸ ἐνδεὲς 
τῆς διαίτης τοῦ περιττοῦ προτι μῶντα 
πρὸς ἀνδρείαν, καὶ τὴν μὲν τρυφὴν ὡς 
λύμην ἐκτρεπόμενον, τὸ δ' ἐθελόπονον 
ὡς σωτήριον ζηλοῦν ἀξιοῦντα. τεκμήρια 
δὲ τούτων αἱ τῶν ἐφήβων ἐκεῖ 
καρτερήσεις, ἐθιζομένων φέρειν λιμόν 
τε καὶ δῖψος, καὶ μετὰ τούτων ῥῖγος, ἔτι 
δὲ πληγὰς καὶ πόνους ἄλλους. <οὕτω 
καλοῖς καὶ> σεμνοῖς ἔθεσιν οἱ παλαιοὶ 
Λακεδαιμόνιοι τραφέντες ἄριστοι τῶν 
Ἑλλήνων ἦσάν τε καὶ ἐνομίζοντο, καὶ 
τὴν πενίαν τὴν ἑαυτῶν ζηλωτοτέραν 
τοῦ βασιλέως πλούτου κατέστησαν. ἐγὼ 
δ' οὖν καὶ αὐτὸς δεξαίμην ἂν νοσῆσαι 
μᾶλλον ἢ τρυφῆσαι. τὸ μὲν γὰρ νοσεῖν 
μόνον βλάπτει τὸ σῶμα, τὸ δὲ τρυφᾶν 
ἄμφω διαφθείρει, ψυχήν τε καὶ σῶμα, 
σώματι μὲν ἀσθένειαν καὶ ἀδυναμίαν, 
ψυχῇ δὲ ἀκολασίαν καὶ ἀνανδρίαν 
ἐμποιοῦν. καὶ μὴν καὶ ἀδικίαν τίκτει 
τρυφή, ὅτι καὶ πλεονεξίαν. οὔτε γὰρ 
τρυφῶντά τινα δυνατὸν μὴ πολυτελῆ 
εἶναι, οὔτε πολυτελῆ ὄντα ὀλίγα 
βούλεσθαι ἀναλίσκειν, βουλόμενον δὲ 
πολλὰ μὴ καὶ πορίζειν πολλὰ 
ἐπιχειρεῖν, οὐδ' αὖ πορίζειν 
ἐπιχειροῦντα πολλὰ μὴ πλεονεκτεῖν καὶ 
ἀδικεῖν· οὐ γὰρ ἂν πορίσειέ τις ἐκ 
δικαίων πολλά. ἔτι καὶ ἄλλον τρόπον 
ἄδικος ἂν εἴη πάντως ὁ τρυφῶν· καὶ γὰρ 
ὑπὲρ πόλεως τῆς αὑτοῦ πονεῖν τοὺς 
προσήκοντας πόνους ὀκνήσειεν ἂν ἢ 
οὐκ ἂν ἔτι τρυφῴη, κἂν ὑπὲρ φίλων ἢ 
συγγενῶν κακοπαθῆσαι δέον, οὐκ ἂν 
ὑπομείνειεν· οὐ γὰρ ἐάσει αὐτὸν ἡ 
τρυφή. καὶ μὴν καὶ διὰ θεοὺς ἔστιν ὅτε 
πονητέον τῷ δικαίῳ εἶναι βουλομένῳ 
πρὸς θεούς, ὅτι θυσίας ἢ τελετὰς ἤ τινα 
ἄλλην ὑπηρεσίαν τελέσει τοῖς θεοῖς, ὁ δὲ 
τρυφῶν ἐνδεήσει κἀνταῦθα. διόπερ 
ἄδικος ἂν εἴη πάντως καὶ περὶ πόλιν καὶ 

περὶ φίλους καὶ περὶ θεούς, ἃ χρὴ 
πράττειν αὐτὸν οὐ πράττων. ὡς οὖν καὶ 
ἀδικίας αἰτίαν οὖσαν τὴν τρυφὴν 
φευκτέον τρόπῳ παντί.

• TEXTO DE CHEGADA EM LÍNGUA PORTUGUESA •
SOBRE A MOBÍLIA

Parecem ser consonantes e cognatos à 
opulência da casa os próprios móveis, bem 
como as camas, as mesas, as cobertas, os 
copos e essas coisas todas quando ultra-
passam totalmente a necessidade do uso: 
camas de marfim e de prata ou, por Zeus, 
de ouro; mesas dos mesmos materiais; co-
bertores de púrpura e de outras cores 
raras; copos feitos de ouro, de prata e de 
mármore ou de outras pedras tão opulen-
tas quanto a prata e o ouro. 
Todas essas coisas são almejadas, embora 
um catre já nos garantisse um lugar para 
nos deitarmos em nada pior que uma 
cama de prata ou de marfim e um manto 
simples9 é suficiente para cobrir-se, não 
sendo necessário manto de púrpura ou 
vermelho. Igualmente, nós podemos tran-
quilamente usar uma mesa de madeira 
para comer, sem sentir necessidade de 
uma de prata. Também, por Zeus, pode-
mos beber em copos de barro, que acabam 
com a sede da mesma forma que os copos 
de ouro, sem estragar o vinho com sabor 
metálico, e ainda garantem aroma mais 
adocicado que os copos de ouro e de prata.
De modo geral, os móveis bons se distin-
guiriam dos ruins por estas três coisas: a 
aquisição, o uso e a conservação, pois, se 
forem difíceis de adquirir, se não forem 
úteis ou se não forem fáceis de manter, são 
móveis ruins. Por outro lado, são melhores 
as coisas que adquirimos sem dificuldade, 
as que usamos satisfeitos e recomendamos 
e as que conservamos com facilidade. 
Assim, os utensílios de barro, de ferro ou 
de materiais semelhantes são muito me-
lhores do que as de prata e as de ouro, 
visto que sua aquisição é mais fácil, por se-
rem mais baratas, têm mais usos, visto 
que, à diferença do que ocorre com as ou-
tras, é mais fácil colocá-las no fogo e 
possuem conservação menos custosa, pois 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

1 3

as coisas baratas são menos roubadas do 
que as caras. 
Além disso, a limpeza, que é mais difícil 
com as coisas mais caras, também faz par-
te da conservação. Por exemplo, um 
cavalo comprado por pequeno valor, mas 
que fornece muitos usos, é melhor do que 
um de maior valor, mas de pouca serven-
tia. Do mesmo modo, a mobília mais 
barata e mais útil é melhor. 
Então, por que os humanos buscam coisas 
raras e pomposas em vez das comuns e ba-
ratas? Porque o que é belo e bom não é 
percebido pelos humanos tolos que se pre-
ocupam apenas com a aparência, como os 
loucos que, muitas vezes, consideram pre-
tas as coisas brancas. De fato, a tolice é 
parente da loucura. 
Pensemos nos melhores legisladores e, en-
tre os primeiros, em Licurgo, que acabou 
com a opulência em Esparta e a substituiu 
pela simplicidade, bem como substituiu o 
estilo de vida pródigo pelo comedimento, 
com vista à virilidade, desviando-se da 
vida fácil, considerada ultraje, e valorando 
a disposição pelo trabalho como benção. 
É prova disso a paciência dos efebos, acos-
tumados a suportar fome, sede, frio, 
golpes e outros tipos de sofrimento. Os an-
tigos lacedemônios foram criados com 
costumes veneráveis e eram os melhores 
entre os gregos. Eles fizeram com que sua 
pobreza fosse mais invejada do que a ri-
queza do rei.
Desse modo, eu preferiria estar doente a 
ter vida fácil, pois estar doente só debilita 
o corpo, mas a vida fácil destrói a ambos, 
a alma e o corpo. No corpo, ela produz fra-
queza e debilidade; na alma, ela produz 
intemperança e moleza.10 Ademais, a vida 
fácil gera a injustiça, visto que também 
gera ganância, pois ninguém que leva vida 
fácil consegue não ser perdulário, nem 
quem é perdulário consegue gastar pouco. 
De fato, quem quer muitas coisas não 
mede esforços para obtê-las e, procurando 
obtê-las, não deixa de ser ganancioso e de 
praticar injustiças, pois ninguém conse-
guiria muitas coisas por meios justos. 

De toda forma, é injusto aquele que leva 
vida fácil, pois ele hesitaria em trabalhar 
duro para sua própria cidade, já que isso 
não lhe garantiria vida fácil, e ele não su-
portaria sofrer, nem mesmo para ajudar 
amigos ou parentes, pois isso não lhe per-
mitiria levar vida fácil. Ademais, quanto 
aos deuses, o que deseja ser justo deve tra-
balhar duro, com sacrifícios, com ritos ou 
com algum outro serviço para os deuses, 
mas aquele que leva vida fácil também 
aqui estará em falta.
Desse modo, ele seria completamente in-
justo com a cidade, com os amigos e com 
os deuses, por não fazer o necessário. Por-
tanto, sendo a vida fácil responsável por 
injustiças, devemos sempre evitá-la.



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

1 4

ABSTRACT

I translated diatribes 4, 16, 19, and 20 by Musonius Rufus. In these 
diatribes, Musonius discusses practical issues combined with the 
Stoic philosophical perspective. In diatribe 4, the philosopher sup-
ports educational parity between boys and girls. In diatribe 16, 
Musonius superimposes cosmological natural law on positivism, 
stating that one should not obey unjust orders from rulers. In dia-
tribes 19 and 20, the Stoic criticizes the luxurious lifestyle, arguing 
that clothing and furniture should only fulfill their usual functions 
and should not be used as adornments for ostentation.

KEYWORDS

Musonius Rufus; Diatribes; Roman Stoicism; Classical philosophy.



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 7

1 5

REFERÊNCIAS

BRASIL. Decreto Lei nº 2.848, de 07 de dezembro de 1940. 
Código Penal. Disponível em: <https://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848compilado.htm>. 
Acesso em: 12 de nov. 2024.

GARCÍA, Paloma Ortiz. Musónio Rufo; Epicteto: disertacio-
nes & manual. Biblioteca Clásica Gredos: Titivillus, 2020 
(ePub).

HENSE. Musonii Rufi Reliquiae. Leipzig 1905.

KING, Cynthia. Musonius Rufus: Lectures and Sayings. 
William B. Irvine (ed.). Seattle: CreateSpace, 2011.

LUTZ, Cora. Musonius Rufus: the Roman Socrates. A.R. 
Bellinger (ed.). Yale: Yale University Press, 1947. (Yale 
Classical Studies, vol. X).



Diatribes 4, 16, 19 e 20 de Musônio Rufo [...]

Cristovão Frasson

1 6

Notas

1 Este trabalho é produto direto de nossa tese intitulada 
Tradução e vocabulário estoico de diatribes de Musônio Rufo. 
Dando continuidade à divulgação da empreitada tradutó-
ria, parto, novamente, da edição crítica estabelecida por 
Hense (1905) e atualizada por Lutz (1947). Novamente, co-
tejei minhas traduções com a espanhola de García (1995) e 
com as inglesas de Lutz (1947) e de King (2011).

2 Na mitologia grega, Erifilia teria persuadido seu esposo 
Anfiarau a guerrear contra Tebas, mesmo sabendo que ele 
morreria na ocasião.

3 Na edição grega, consta o vocábulo κακά, forma deriva-
da de κάκη. Não se trata, portanto, de vício em sentido 
estoico especializado, que seria κακία, com sentido oposto 
à ἀρετή (virtude).

4 Para os antigos, aulo designa gênero que engloba vários 
tipos de flauta.

5 A unidade lexical arte está sendo empregada no sentido 
de técnica ou habilidade, no que retomamos a acepção la-
tina de ars.

6 Na edição grega, consta a estrutura παρακαταθήκην
ἀποστερεῖν. O verbo infinitivo ἀποστερεῖν pode ser tra-
duzido como “espoliar”, “roubar”, “furtar”, “fraudar”, 
“reter” ou “privar”. Já o substantivo feminino acusativo 
παρακαταθήκην diz respeito ao depósito confiado a ou-
trem. Note-se, então, que o enunciado concerne a quem se 
apropria de bem que estava sob sua confiança. Assim, bus-
cando empreender tradução mais técnica e atentando para 
a terminologia jurídica, que diferencia conceitualmente 
delitos patrimoniais (furto, roubo, extorsão, estelionato, 
apropriação indébita etc.), optamos por fazer referência ao 
crime de apropriação indébita, previsto no artigo 168 do 
Código Penal: “art. 168 ‒ Apropriar-se de coisa alheia mó-
vel, de que tem a posse ou a detenção” (Brasil, 1940).

7 No texto de partida consta δεσπότου, forma genitiva e 
singular do substantivo masculino δεσπότης. Note-se que 
buscamos, em nossa tradução, preservar o registro filológi-
co, empregando, na língua portuguesa, vocábulo 
etimologicamente mais próximo. Vale ressaltar, contudo, 
que referida unidade lexical costuma estar ligada à ideia 
de um senhor da casa ou mestre de escravizados. Assim, o 
“déspota” da Idade Antiga não se confunde com a noção 
de despotismo esclarecido praticado no séc. xviii por in-
fluência do Iluminismo.

8 Em nossa tradução, empregamos “revestimento” por ser 
etimologicamente próximo ao vocábulo “vestimenta”, 
usado anteriormente.

9 Na edição grega, consta o vocábulo σισύρας, que diz res-
peito a manto rústico feito com pelos de cabra, o qual 
poderia ser utilizado como vestimenta ou como cobertor.

10 Na edição de partida grega, consta o vocábulo 
ἀνανδρίαν, que poderia ser traduzido por “falta de mas-
culinidade” ou “covardia”. Note-se que preferimos não 
traduzir tal vocábulo por “covardia” para não confundir o 
leitor com o vício estoico da covardia, que, em grego, é dei-
lia (δειλία).


