
CALÍOPE
Presença Clássica

2025.2 . Ano XLII . Número 50



2025.2 . Ano XLII . Número 50

CALÍOPE
Presença Clássica

vISSN 2447-875X

Separata 5

EDITORES

Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas 
Departamento de Letras Clássicas da UFRJ



UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO
REITOR Roberto de Andrade Medronho

CENTRO DE LETRAS E ARTES
DECANO Afranio Gonçalves Barbosa

FACULDADE DE LETRAS DIRETORA
Sonia Cristina Reis

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS CLÁSSICAS
COORDENADOR Fábio Frohwein de Salles Moniz
VICE-COORDENADOR Simone de Oliveira Gonçalves Bondarczuk

DEPARTAMENTO DE LETRAS CLÁSSICAS
CHEFE Eduardo da Silva de Freitas
SUBSTITUTO EVENTUAL Renan Moreira Junqueira

EDITORES
Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

CONSELHO EDITORIAL
Alice da Silva Cunha
Ana Thereza Basilio Vieira
Anderson de Araujo Martins Esteves
Arlete José Mota
Auto Lyra Teixeira
Ricardo de Souza Nogueira
Tania Martins Santos

CONSELHO CONSULTIVO
Alfred Dunshirn (Universität Wien)
David Konstan (New York University)
Edith Hall (King’s College London)
Frederico Lourenço (Universidade de Coimbra)
Gabriele Cornelli (UnB)
Gian Biagio Conte (Scuola Normale Superiore di Pisa)
Isabella Tardin (Unicamp)
Jacyntho Lins Brandão (UFMG)
Jean-Michel Carrié (EHESS)
Maria de Fátima Sousa e Silva (Universidade de Coimbra)
Martin Dinter (King’s College London)
Victor Hugo Méndez Aguirre (Universidad Nacional Autónoma de México)
Violaine Sebillote-Cuchet (Université Paris 1)
Zelia de Almeida Cardoso (USP) – in memoriam

CAPA
Vaso grego de figuras vermelhas (hídria). Séc. IV a.C. Cerâmica.Procedente 
de um ateliê sul-itálico. Grupo AVLibation Painter.A cena representa o 
mito de Pandora, no momento em que ela, por curiosidade, abre a caixa e 
liberta todos os males que afligem a humanidade; apenas consegue reter 
a esperança, que é o único consolo que resta ao homem. Acervo: Museu 
Arqueológico de Barcelona.  Foto: Rainer Guggenberger

EDITORAÇÃO E PROJETO GRÁFICO
María Paula Rozo

REVISORES DO NÚMERO 50
Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas | Faculdade de Letras – UFRJ
Av. Horácio Macedo, 2151 – sala F-327 – Ilha do Fundão 21941-917 – Rio de Janeiro – RJ 

www.letras.ufrj.br/pgclassicas – pgclassicas@letras.ufrj.br



1

CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

Os Mimos de Herodas: 
retratos e caricaturas do quotidiano 

helenístico

Rui Tavares de Faria

RESUMO

A brevidade e a precisão caracterizam de um modo geral a pro-
dução literária grega do período helenístico. É neste cenário que 
se inscreve o mimo, género “menor” do modo dramático, não só 
em termos de extensão, mas também em matéria de conteúdo. 
Os mimos escritos por Herodas constituem um testemunho im-
portante, uma vez que dão a conhecer retratos e caricaturas do 
quotidiano da época helenística. As várias situações submetidas 
pelo mimógrafo à representação denunciam questões variadas 
ao nível do tecido social, desde a fidelidade no casamento ao re-
curso à violência no universo doméstico ou no domínio 
educacional, ou desde a prática de cultos religiosos à expressão 
de desejos íntimos e sexuais. Para isso, o recurso ao mimo revela-
se eficaz, porque é sucinto e próximo da realidade popular dos 
alvos sujeitos à paródia. No presente artigo, apresenta-se, em 
primeiro lugar, Herodas, autor dos Mimos, e teoriza-se sobre o 
género literário em que enformam os seus diálogos, para, depois, 
se analisar e comentar o modo como no seu legado se retratam 
cenas do quotidiano helenístico, na sua maioria caricaturas que 
suscitam o humor e a hilaridade, sem, contudo, deixar de se pro-
ceder a uma crítica social, através da sátira e da paródia. 

PALAVRAS-CHAVE

Mimo; Herodas; Retrato; Caricatura; Quotidiano Helenístico.

SUBMISSÃO 16 out. 2025 | APROVAÇÃO 18 dez. 2025 | PUBLICAÇÃO 15 jan. 2026
DOI 10.17074/cpc.v1i50.69901



Os Mimos de Herodas: retratos e caricaturas do quotidiano helenístico

Rui Tavares de Faria

2

CONSIDERAÇÕES PREAMBULARES

desfecho da Guerra do Pelopo-
neso constitui “um passo 
decisivo no início de uma nova 
era na existência da Hélade”.1

Derrotada por Esparta, Atenas 
assiste a um conjunto de mu-

danças a vários níveis, a partir do começo 
do séc. IV a.C. A má organização, sintoniza-
da com um número cada vez maior de 
corruptos e demagogos, a inferioridade 
bélica, em comparação com outras póleis
gregas, e a crise socioeconómica, que pros-
pera como resultado dessas duas causas, 
conduzem Atenas ao declínio. O projeto 
de hegemonia preconizado e exaltado no 
período áureo da época clássica vê-se des-
tituído de qualquer significação; e a 
Hélade acaba por perder, consequente-
mente, a soberania que durante séculos 
exerceu no mundo antigo.
Ainda envolvida em dissidências bélicas 
com as regiões e os reinos fronteiriços, a 
Grécia enfraquecida torna-se um atrativo 
fácil para Filipe II da Macedónia que, a par-
tir de 349 a.C., começa a impor o seu 
domínio sobre o território helénico: “à for-
ce d’être attaquée de tous côtés, la 
Macédonie est en passe de devenir une 
nouveauté dans le monde grec, un grand 
État territorial dont le dynamisme va 
s’exprimer dans le génie politique de son 
souverain”.2 Verifica-se nas duas décadas 
seguintes uma série de conflitos que redu-
zem Atenas a um centro cultural do vasto 
império de Alexandre, aberto à passagem 
e permanência de diversos povos. É neste 
sentido que se instaura o que historiado-
res, arqueólogos, classicistas e demais 
estudiosos das ciências sociais e humanas, 
entenderam chamar de helenismo ou ale-
xandrinismo. 
A época helenística corresponde, assim, ao 
período que vai desde a morte de Alexan-
dre, em 323 a.C., até meados do séc. II a.C. 
ou até ao último quartel do séc. I a.C. Ma-
ria Helena da Rocha Pereira assinala que 
“sobre o seu termo há discordâncias. Po-
demos, efetivamente, levá-lo até 30 a.C., 
ano do estabelecimento do Império Roma-
no por Augusto, ou apenas até 146 a.C., 

data da conquista da Grécia por Roma”.3

Independentemente desta falta de consen-
so cronológico, certo é que, ao nível da 
literatura, das artes, da filosofia, o período 
helenístico se caracteriza por princípios 
que se centram no indivíduo, não estrita-
mente enquanto cidadão, mas como 
homem. Assim, vai interessar aos poetas e 
artistas helenísticos o quotidiano da pólis, 
com o seu colorido humano, captado no 
instante com o realismo do momento.
É neste panorama que se inscrevem, por 
exemplo, as obras poéticas de Calímaco e 
de Teócrito e o canto das Argonáuticas, de 
Apolónio de Rodes, ou as filosofias do es-
toicismo e do epicurismo. Paralelamente, 
o interesse pelo éthos humano associado ao 
comportamento social é despertado e ma-
nifesta-se em autores como Teofrasto, que 
fora discípulo de Aristóteles, ou Herodas. 
É, pois, sobre este último que incide o nos-
so artigo. Tratando-se de um autor 
“menor” ou “menos conhecido”, impõe-
se, em primeiro lugar, apresentar aquele 
que se propõe retratar e satirizar, em bre-
ves sketches, o quotidiano helenístico do 
seu tempo. Em seguida, teoriza-se sobre o 
género literário através do qual se constrói 
a sua poiesis, para, numa terceira parte, se 
analisarem e comentarem os retratos e as 
caricaturas que são feitos na sua produção 
mimográfica.

HERODAS, AUTOR DE MIMOS

Não há praticamente testemunhos quanto 
à biografia de Herodas. Os autores que lhe 
fazem referência ora o nomeiam Herodas 
(Ἡρώδας, forma posterior de Ἡρώιδας), 
ora Herodes (Ἡρώδης), ora ainda Heron-
das (Ἡρώνδας).4 Apesar de a primeira e a 
terceira onomásticas pertencerem ao dóri-
co e a segunda ser, presumivelmente, uma 
normalização ática, as incertezas relativas 
à proveniência do autor persistem, bem 
como as dúvidas quanto à grafia do seu 
nome. No caso do nosso estudo, optamos 
por Herodas, a forma adotada por Cun-
ningham e comummente aceite pelos 
investigadores lusófonos5 e usada em tra-
duções e referências bibliográficas.6

O



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

3

Malgrado a escassez de informações acer-
ca do poeta a quem se atribui a autoria dos 
mimos, sempre se consegue, através das 
poucas menções que lhe são feitas (teste-
munhos externos) e por meio das 
referências que constam de algumas das 
composições conservadas (testemunhos 
internos), levantar hipóteses relativamen-
te a lugares por onde Herodas poderá ter 
passado ou até mesmo inferir a datação de 
certos mimos, porque aludem tanto a figu-
ras históricas como a acontecimentos que 
ocorreram num dado tempo e num dado 
local. Dos que o mencionam, o exemplo de 
Plínio, o Jovem (Pl., Epist., 4.3.3-4), associa 
Herodas a Calímaco, o que poderia insi-
nuar que ambos tivessem sido contempo-
râneos um do outro, no séc. IV a.C., mas, 
ligando-se toda a produção poética indu-
bitavelmente à primeira metade do séc. III
a.C., tendo por base os seus encómios às 
rainhas Arsínoe e Berenice, essa associação 
não se reveste de validade. Por isso, além 
desta e de outras  referências quanto à épo-
ca do autor, deve atentar-se no conteúdo 
de certos mimos, pois fornecem elementos 
relevantes para a cronologia de Herodas.
Dos oito mimos praticamente completos 
que nos chegaram, é possível que o IV te-
nha sido recitado/representado entre 280 
a.C. – considerando que, à data, o pintor 
Apeles, a quem Herodas alude nos v. 72-
78, já tinha morrido – e 265 a.C. – uma vez 
que os filhos do escultor Praxíteles, Cefi-
sódoto e Timarco, mencionados nos v. 25-
26, também não se contavam no rol dos vi-
vos. Embora ordenado em primeiro lugar, 
o mimo I contém informações que suge-
rem uma datação posterior ao IV – ou, 
noutra perspetiva, uma cronologia inter-
média – que é a de 272/271 a.C., isto 
porque a menção feita a Ptolomeu II e Arsí-
noe II assim parece insinuá-lo. O mimo II, 
por sua vez, será anterior a 266 a.C., data a 
partir da qual Ace, a pólis referida no v. 16, 
passa a chamar-se Ptolemaide, que viria a 
tornar-se uma das antigas capitais da pro-
víncia romana da Cirenaica. Assim sendo, 
é legítimo integrar Herodas no período he-
lenístico, tendo vivido provavelmente na 
primeira metade do séc. III a.C.

Relativamente aos lugares por onde o au-
tor terá passado, ou até vivido, há 
informações importantes em certas com-
posições. A narrativa que se desenvolve no 
mimo II ocorre seguramente em Cós; e 
também nesta ilha do Dodecaneso poderá 
localizar-se o Templo de Asclépio do 
mimo IV. As situações retratadas nos mi-
mos VI e VII parecem desenrolar-se nalguma 
região da Ásia Menor: a proveniência de 
Cerdão (6.58) e a referência ao mês do Tou-
ro (7.86) sugerem Quios e/ou Eritreia. No 
mimo I, o Egito é amplamente glorificado 
(1.26-35) e no II, o sintagma μνέων 
Ἀττικῶν (2.22) pode sugerir que a compo-
sição tenha sido escrita durante o Império 
Ptolemaico, quando a moeda de prata áti-
ca havia sido instituída como moeda-
padrão. 
Considerando, portanto, os testemunhos 
de que se dispõe, é possível que Herodas 
seja de origem dórica; tenha vivido entre 
os finais do séc. IV a.C. e meados do séc. III
a.C. e conhecido, como visitante ou como 
residente, o Egito, a ilha de Cós e a Ásia 
Menor. Terá sido, nesta linha de ideias, 
contemporâneo de Calímaco, Apolónio de 
Rodes e Teócrito, os três nomes maiores da 
literatura grega do período helenístico ou 
alexandrino.

O MIMO, UM GÉNERO LITERÁRIO “MENOR” DO
TEATRO ANTIGO

À falta de outros testemunhos, é a Sófron 
de Siracusa que se atribui a introdução da 
prática literária de um certo género a que 
se deu a designação de mimo. De acordo 
com a Suda (Σ 893), Sófron de Siracusa vi-
veu em época próxima de Xerxes e de 
Eurípides, i.e., no séc. V a.C., e escreveu 
“mimos masculinos” e “mimos femini-
nos”, composições em prosa e em dialeto 
dórico. Da mesma época não dispomos, 
com certeza, de outros autores que se te-
nham dedicado ao mimo, a não ser 
Xenarco, sobre quem quase nada se sabe e 
se pensa até que terá sido filho de Sófron.7

Na verdade, Laloy assinala que,
dès le cinquième siècle au contraire, on parle des 
“mimes” de Sophron et de Xénarque, qui sont des 
ouvrages écrits. Il est possible que le genre ait 



Os Mimos de Herodas: retratos e caricaturas do quotidiano helenístico

Rui Tavares de Faria

4

existé avant ces auteurs. Nous n’en avons aucun 
témoignage, et il faut remarquer qu’Aristote en sa 
Poétique ne fait aucune allusion au mime quand 
il remonte aux origines de la comédie, mais 
seulement aux rustiques exhibitions que les 
Mégariens promenaient de village en village 
(κώμη) et aux pièces d’Épicharme.8

Apesar das hipóteses levantadas,9 perma-
nece, portanto, obscura a determinação 
das origens desse género literário e o esta-
do fragmentário em que nos chegaram os 
mimos de Sófron não permite ao investi-
gador uma análise aprofundada dos 
textos. Estes parcos testemunhos parecem 
suportar, contudo, a consideração que 
Diomedes, gramático latino que viveu, 
provavelmente, no final do séc. IV d.C., faz 
acerca da natureza genológica do “mimo”, 
tendo em conta a obra de Sófron: “[M]ῖμός 
ἐστι μίμησις βίου τά τε συγκεχωρημένα 
καὶ ἀσυγχώρητα περιέχων”.10

É a representação de cenas do quotidiano 
o principal objetivo do mimo. Efetivamen-
te,

the Greek mime was a popular entertainment in 
which one actor or small group portrayed a 
situation from everyday life in the lower levels of 
society, concentrating on depiction of character 
rather than plot. Situations were occasionally 
borrowed from comedy. Indecency was frequent.11

Segundo aponta Cunningham, o mimo é 
um género que se popularizou na Grécia 
antiga, por imitar episódios do dia a dia 
que constituíam momentos de entreteni-
mento, mas também de aprendizagem. 
Com afinidades cómicas, o mimo é, então, 
uma espécie de sketch, anacronismo que 
nos parece ser adequado para definir esse 
género antigo. Ao contrário da comédia, o 
mimo é uma representação breve cuja 
intencionalidade literária não é a de de-
senvolver um enredo complexo, mas sim a 
de representar um certo tipo social, sujeito 
a uma análise ética que resulta amiúde 
numa caricatura.
Depois de Sófron e de Xenarco, a represen-
tação de mimos parece ter sido 
interrompida, pelo menos é o que nos leva 
a crer a ausência de testemunhos. Laloy 
acrescenta que “tout se passe comme si le 
mime avait été absorbé par le dialogue philo-
sophique, pour ne reparaître au jour qu’après 

l’épuisement de ce genre et par les soins de 
poètes érudits”.12 Com efeito, é na época he-
lenística que o mimo volta a impor-se 
como produção poética de interesse literá-
rio. Além de cumprir certos pressupostos 
da estética alexandrina, sobretudo no que 
toca à concisão do enredo e à extensão bre-
ve, como preconizado por Calímaco,13 o 
mimo também se presta à representação 
de tipos humanos, à semelhança do que 
Teofrasto regista nos seus Caracteres e, 
mais tarde, do que Álcifron dá conta nas 
suas Cartas.14 É, por isso, legítimo conside-
rar-se que o mimo se torna um género 
representativo da produção literária do 
período helenístico, o qual encontrou em 
Herodas e em Teócrito dois dos seus culto-
res mais significativos, apesar de os textos 
deste último, o poeta de Siracusa, nunca 
terem sido chamados de mimos na Anti-
guidade.15

A produção mimográfica de Herodas dife-
re, porém, da de Teócrito. Enquanto este 
último representa nos seus mimos, além 
de cenas da realidade contemporânea, um 
certo idilismo bucólico, protagonizado por 
pastores – cenário que será, depois, recu-
perado, por exemplo, por Virgílio nas 
Bucólicas –, Herodas foca-se em episódios 
banais do quotidiano helenístico, manifes-
tando preocupação em dar a conhecer ao 
público uma série de incidentes caricatos, 
com os quais estará familiarizado, não lhe 
propondo enredos complexos. Interessa a 
Herodas a tipificação dos caracteres huma-
nos, mais do que o apelo às emoções e aos 
afetos, como sucede com Teócrito.
Além disso, os mimos de Herodas também 
se afastam dos de Teócrito em termos for-
mais, concretamente ao nível da métrica. 
Teócrito usa o hexâmetro datílico, o verso 
épico por excelência, enquanto Herodas 
utiliza o coliambo, recurso que o obriga ao 
emprego do dialeto iónico, seguindo como 
paradigma a poesia de Hipónax.  Contu-
do, constam igualmente dos mimos 
herodianos algumas formas dóricas e ou-
tras áticas, talvez em jeito de “hommage à 
Sophron et à Platon, ses prédécesseurs dans 
le genre du mime ou du dialogue, qui lui per-
met de ne pas trop ressembler à Hipponax et 
de se faire un langage de circonstance” 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

5

como sugere Laloy.16 A utilização de uma 
métrica diferente do hexâmetro datílico 
tem levado alguns investigadores a de-
signar as produções de Herodas de 
“mimiambos”. O mimiambo não é, toda-
via, um género literário, mas o resultado 
do emprego de uma métrica particular ao 
mimo. Eis por que aqui se opta pelo termo 
mimo para referir a obra herodiana, à se-
melhança do que fizeram Cunningham e 
Laloy.
Em síntese, o mimo constitui uma “imita-
ção do real, um realismo por vezes 
grosseiro”, sob a forma de “curtas peças, 
cheias de malícia, que fixavam um breve 
instante da vida, sem pretender desenrolar 
uma ação”.17 Desconhecem-se, com preci-
são, as suas origens e as circunstâncias em 
que eram representados. Em termos literá-
rios, o mimo é um género dramático, que 
se desenvolve através do diálogo e repro-
duz cenas do quotidiano, desde discussões 
banais entre mulheres e/ou escravos até à 
participação em cultos religiosos. Afigura-
se como um “negativo fotográfico” da rea-
lidade.

OS MIMOS DE HERODAS: RETRATOS E CARICATURAS
DO QUOTIDIANO HELENÍSTICO

São oito os Mimos de Herodas que nos che-
garam, praticamente na íntegra, a que se 
juntam pouquíssimos fragmentos, os 
quais integrariam mais cerca de quatro mi-
mos. À exceção do mimo VIII, ao qual 
reservamos uma secção específica, todos 
os outros tratam de situações do quotidia-
no. Do mesmo modo que Teofrasto recorre 
a exemplos comuns para fornecer um car-
dápio de tipos humanos nos seus 
Caracteres, ou da mesma forma que Álci-
fron, influenciado pela estética helenística, 
evocará episódios caricatos nas suas Car-
tas, ou ainda de maneira semelhante aos 
enredos da Comédia Nova, que se viram 
para o oíkos e dão a conhecer um conjunto 
variado de ocorrências domésticas, tam-
bém os Mimos de Herodas desenvolvem, 
ainda que de forma breve, circunstâncias e 
incidentes do dia a dia social, familiar e 
profissional do período helenístico. Veja-
mos, com maior detalhe, cada um dos 
mimos de forma a dar conta dos retratos e 

das caricaturas desenhados e propostos 
pelo autor. 
O mimo I, intitulado ΠΡΟΚΥΛΙ[Σ] Η ΜΑΣΤΡΟΠΟΣ
(“A alcoviteira”),18 reproduz a conversa 
entre duas mulheres, amigas que já não se 
viam há algum tempo (1.10-15). Gílide vi-
sita Metrícia19 com o intuito de lhe propor 
um amante (1.49-68). Como o marido de 
Metrícia se encontra ausente (1.21-24), não 
lhe dando sequer notícias sobre a sua jor-
nada em terras egípcias, Gílide, versada 
em arranjos amorosos para várias moças, 
entende que a amiga não deve permanecer 
sozinha (1.40-48). Ponderada e resoluta em 
manter-se fiel – pelo menos é essa a men-
sagem que passa a atuação da personagem 
–, a jovem Metrícia prefere ficar só a ter de 
trair o marido (1.67-79), mesmo que dele 
não tenha novas desde a partida há dez 
meses. Recusa, portanto, as “boas inten-
ções” de Gílide e não deixa de lhe sugerir 
bom senso.
O mimo retrata um episódio do quotidia-
no com valor intemporal: a ausência do 
marido pode (ou deve?) promover o adul-
tério. Paralelamente, Herodas fixa no 
sketch dois tipos humanos – a alcoviteira e 
a esposa fiel – com o objetivo de estimular 
a reflexão no seu público sobre uma situa-
ção verosímil, o desaparecimento dos 
maridos e a solidão (ou abandono) a que 
se veem votadas as esposas mais jovens, 
propensas a práticas adúlteras, práticas 
sugeridas (e apoiadas) pelas mais velhas, 
porque experientes e conhecedoras da rea-
lidade. Metrícia, porém, é uma esposa de 
respeito, lembrando a remetente de uma 
das cartas de Álcifron.20

O mimo II, ΠΟΡΝΟΒΟΣΚΟΣ (“O proxeneta”), 
dá conta da audiência judicial protagoni-
zada por Bátaro, “empresário” do ramo da 
prostituição, que se queixa aos juízes do 
crime cometido por um frígio, de seu 
nome Tales, o qual incorreu em agressões 
e em maus-tratos para com uma das suas 
colaboradoras. O proxeneta é astuto e 
eloquente – qualidade que não é compro-
metida pelo nome próprio que lhe deu 
Herodas, i.e., Bátaro, alguém que sofre de 
batarismo ou tartamudez, uma perturba-
ção de linguagem que se manifesta na fala, 



Os Mimos de Herodas: retratos e caricaturas do quotidiano helenístico

Rui Tavares de Faria

6

pela interrupção ou repetição de sílabas, 
de modo involuntário –, sabe dirigir-se aos 
jurados com modos e recorre a argumen-
tos válidos para a defesa da sua causa 
(2.11-31). Na verdade, para ver garantido o 
sucesso da sua acusação, Bátaro apela para 
a falta de segurança e para o desrespeito 
das leis em que incorrem certos estrangei-
ros que se fixaram no território grego. 
Além disso, o acusador faz-se acompanhar 
de Mírtale, a verdadeira vítima das agres-
sões sexuais de Tales, e exibe-a, nua, 
perante o tribunal, para que todos possam 
ver o que lhe fez o criminoso (2.65-72). Em-
bora o mimo não apresente o veredicto, 
parece-nos certa a vitória para o alcovitei-
ro Bátaro, “explorador” de carácter, que 
não esconde a natural “tendência para o 
ganho indecoroso”.21

Através deste mimo, além da representa-
ção de um incidente plausível, no qual 
participam, igualmente, personagens-tipo, 
como o proxeneta e o bárbaro incivilizado, 
terá sido intuito de Herodas registar uma 
situação que, se não for denunciada (ou 
parodiada), pode pôr em causa a seguran-
ça, o bem-estar e o cumprimento das leis 
no território helénico: a presença de es-
trangeiros nas póleis gregas e o estatuto 
que vão adquirindo podem afetar os prin-
cípios de ordem social e harmonia familiar 
dos cidadãos. Com efeito, perdido o sonho 
da hegemonia, aplaudida e defendida pe-
las grandes figuras políticas da Atenas do 
séc. V a.C., todas as regiões da Hélade se 
sujeitam, a partir de meados do séc. IV a.C., 
sob o domínio de Filipe II da Macedónia e, 
depois, de Alexandre e dos seus sucesso-
res, à aceitação e à integração dos 
bárbaros nas esferas social e política da 
vida pública. Ora, o mimo II ilustra um 
acontecimento negativo da atuação de um 
indivíduo de origem estrangeira, mesmo 
que tenha ocorrido num bordel. Parece-
nos interessante e adequada a estratégia 
encontrada pelo mimógrafo para denunci-
ar, através do riso e da caricatura, um caso 
de violência que não será singular no meio 
social da altura.
Se a violência através da agressão física (e 
sexual) é objeto de denúncia no mimo II, no 
que se lhe segue, intitulado ΔΙΔΑΣΚΑΛΟΣ (“O 

precetor”), é precisamente a agressão físi-
ca, o incentivo à pancadaria, o que domina 
a súplica de uma mãe, aflita com os pro-
blemas de aprendizagem do filho, e não 
só, junto do mestre Lamprisco. O tema da 
educação – que já tinha sido tópico parodi-
ado na comédia grega, em particular na 
Archaia, de que Nuvens, a produção de 
Aristófanes premiada com o 3o. lugar nas 
Grandes Dionísias de 423 a.C., é um exem-
plo importante – merece também a 
atenção de Herodas. É o jogo a dinheiro o 
vício a que se entrega Cótalo, o filho de 
Justina22, motivo por que não só falta às li-
ções do precetor, como também tem 
arruinado a economia familiar (3.5-24). 
Neste sentido e em autêntico desespero, 
Justina, mãe honrada e virtuosa, apela ao 
precetor Lamprisco para que este aplique 
um corretivo ao filho. Toda a conversa é de 
queixumes e repreensões, e Cótalo, pre-
guiçoso, mas espertalhão, tenta persuadir 
o mestre, dizendo que se arrependeu (3.83-
84), para não ser sovado, pois Lamprisco 
está decidido a puni-lo (3.85-86). A garan-
tia de deixar o discípulo “em ponto de 
caramelo” (3.92) é o tranquilizante de que 
precisa Justina, a qual dará conta ao velho 
marido de que o filho ficará em boas – e 
pesadas – mãos (3.94).
Por meio deste mimo, Herodas retoma 
uma problemática relevante da sociedade 
sua contemporânea: a educação e os efei-
tos que esta tem no desenvolvimento 
individual do cidadão. Mostra-se como, 
por exemplo, é fácil aos jovens deixarem-
se seduzir pelos vícios, como o jogo, por-
que a situação reflete, de certo modo, o 
comportamento corruptivo em que se vive 
na Grécia helenística.23 Assim, a educação, 
ao invés de cumprir com a sua missão so-
cial e política, a de formar cidadãos 
conscientes do seu papel na pólis, permite 
que os jovens discípulos se entreguem a 
atividades nocivas e prejudiciais, tanto 
para a harmonia do oíkos, como para o 
bem-estar coletivo da cidade. O incentivo 
à agressão física que deve ser aplicada aos 
maus alunos recorda o modus operandi de 
senhores e escravos, o que, relativamente 
ao contexto da célula familiar, encontra al-
gum sentido: os filhos indolentes devem 
ser punidos pelos pais – ou por outros 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

7

adultos – e ver nos castigos que lhes são 
impostos uma forma de não voltar a repe-
tir os mesmos erros no futuro.
Do universo doméstico representado no 
mimo III, passamos ao domínio do religio-
so no mimo IV, mas nem por isso se evita o 
retrato caricato e parodístico da situação. 
ΑΣΚΛΗΠΙΩΙ ΑΝΑΤΙΘΕΙΣΑΙ ΚΑΙ ΘΥΣΙΑΖΟΥΣΑΙ (“Ofe-
rendas e sacrifícios para Asclépio”) é o 
título do sketch em que intervêm duas ami-
gas, Cino e File, em contexto de prestação 
de culto e homenagem ao deus que cura e 
remedia as doenças. A cena passa-se no 
templo de Asclépio, onde as celebrantes 
vislumbram, com espanto, a estatuária e as 
pinturas aí presentes. File, por ser a pri-
meira vez que visita o local, manifesta 
admiração e curiosidade por tudo quanto 
os seus olhos contemplam (4.20-29). Até a 
reprodução em pedra de uma jovem corte-
sã (4.35-39) não lhe escapa à apreciação e 
ao comentário. Mais do que Cino, File lem-
bra, em versão feminina, “O parolo” de 
Teofrasto; parece-nos que Herodas lhe 
acentua o desconhecimento das conve-
niências sociais, de acordo com um padrão 
citadino. Por isso, as duas amigas percor-
rem o templo como se estivessem num 
museu e vão destacando, com graça, cer-
tos pormenores que lhes saltam à vista. 
Por fim, o sacerdote de Asclépio recebe-as 
e agradece, em nome do deus, a oferenda 
que Cino sacrifica: um galo. Na impossibi-
lidade (financeira, por certo) de ofertar um 
boi à divindade, um galo é a dádiva singe-
la que a devota lhe traz, o que também 
cumpre o objetivo a que se presta o culto. 
Fica a promessa de voltar “com ofertas 
maiores” (4.87), remata a celebrante, mal 
se despede do sacerdote, enquanto prepa-
ra os restos que levar consigo de volta para 
casa. 
O episódio representado neste mimo dá 
conta de mais uma circunstância do quoti-
diano grego e o tom humorístico que o 
percorre não o torna inverosímil. Confron-
tada com a visita a um templo que 
desconhecia, File não esconde a emoção 
perante os tesouros que observa. Há mes-
mo passagens do mimo que correspondem a 
autênticas écfrases: a descrição de uma 
criança a olhar para uma maçã (4.28-29) ou 

a apertar o gargalo a um ganso (4.31-32), a 
réplica da cortesã Bátale (4.35-39), entre 
outras. Além de relatar acontecimentos co-
muns, como a celebração de um culto 
religioso, Herodas também ensaia proces-
sos retóricos nos seus mimos, como é o 
caso do recurso à écfrase, pela voz das per-
sonagens quando descrevem as obras de 
arte exibidas no templo de Asclépio.
O mimo V leva o espetador (e o leitor) de 
novo para o universo doméstico, desta vez 
pela reprodução de uma cena de ciúmes 
desencadeada por uma mulher, que bene-
ficia dos favores sexuais de um dos 
escravos e vê-se por ele preterida em favor 
de outra. Intitulado ΖΗΛΟΤΥΠΟΣ (“A ciu-
menta”), atributo que se refere à 
protagonista chamada Bitina, é a raiva 
dela para com Gastrão, o servo dotado que 
a trocou por uma certa Anfiteia de Menão 
(5.1-3), que domina o breve enredo. O 
sketch desenvolve-se a partir das ameaças 
por parte da patroa enraivecida, as quais 
se intensificam à medida que ele, o escravo 
garanhão, lhe suplica por perdão. À cena 
de ciumeira assiste a criadagem. Desen-
volve-se, em paralelo, um espírito de 
camaradagem entre os escravos: por um 
lado, Pírrias finge não ouvir nem acatar as 
ordens de Bitina (5.10-15), para proteger o 
syndoulos Gastrão; por outro, Cidila apela 
à senhora para que perdoe o desgraçado 
(5.69-73). O final é feliz. O condenado não 
apanha as mil chicotadas nas costas e na 
barriga (5.48-49), conforme decretara Biti-
na, mas ficará “sem mel, festival após 
festival”. O mesmo é dizer que, apesar de 
ter sido poupado dos açoites, deixará de 
beneficiar da preferência da senhora.
Através do mimo V, cremos que Herodas 
dá protagonismo a uma situação vulgar 
do quotidiano da época: o envolvimento 
sexual entre patrões e escravos. Mas, ao 
contrário de um certo modelo a que a tra-
dição nos foi habituando – o de nos 
mostrar como o homem da casa tendia a 
dispor e a abusar sexualmente da criada-
gem –, Herodas apresenta-nos um caso 
igualmente verosímil. Tal como o senhor 
da casa, também a senhora – casada ou viúva – 
podia tirar proveito dos súbditos em maté-
ria de sexo. Esta é uma realidade acerca da 



Os Mimos de Herodas: retratos e caricaturas do quotidiano helenístico

Rui Tavares de Faria

8

qual não dispomos de um número signi-
ficativo de testemunhos, mas a recriação 
de Herodas permite que seja considerada. 
O mimo VI, ΦΙΛΙΑΖΟΥΣΑΙ Η ΙΔΙΑΖΟΥΣΑΙ (“Ami-
gas íntimas”), mantém o assunto relacionado 
com o sexo, embora num registo diferente. 
Corito recebe Metro em sua casa e o que 
leva esta última a visitar a primeira diz 
respeito a uma questão de foro íntimo. Me-
tro pretende saber quem fabricou para a 
amiga um objeto de uso sexual (6.18-20). 
Corito é surpreendida pelo pedido insis-
tente da visitante, que lhe roga por tudo a 
identidade do artesão que concebeu tão 
“belo dote”. Depois de saber como Metro 
tomou conhecimento do assunto que a 
trouxera até sua casa, Corito divulga o 
nome do autor dos artefactos: Cerdão 
(6.47), um “careca, baixinho” que veio de 
Quios ou da Eritreia. Após breves conver-
sas e esclarecimentos quanto à qualidade 
do objeto benfeitor do prazer feminino, 
Metro despede-se da amiga para ir reco-
lher, junto do curtidor conhecido das duas, 
mais informações acerca de Cerdão. Não 
será Metro a configuração no feminino do 
“Impudente” e do “Intrometido” de Teo-
frasto? 
O mimo VII parece dar-nos a resposta. A 
mesma Metro que antes recolhia informa-
ções da amiga Corito, apresenta-se, 
acompanhada por outras tantas mulheres, 
em casa de Cerdão. O motivo que as leva à 
casa do “Sapateiro” ([Σ]ΚΥΤ[Ε]ΥΣ), título do 
mimo, é apreciar a qualidade artística do 
indivíduo em matéria de confeção de cal-
çado feminino. Cerdão não só lhes exibe os 
artefactos da sua autoria, descrevendo as 
técnicas que usa e explicitando a prove-
niência de certos materiais (7.16-34), como 
também se lamenta às novas clientes, não 
fosse ele um comerciante astuto, das difi-
culdades económicas que o seu ofício 
muitas vezes acarreta (7.35-53). Toda a in-
tervenção do sapateiro prepara o mulherio 
que tem diante de si para o doloroso preço 
em que acaba por avaliar os sapatos que 
lhes vai mostrando. A partir deste momen-
to, Metro e Cerdão discutem sobre o 
preçário do calçado, por sinal bastante ele-
vado para as bolsas das clientes que ali se 
encontram. Metro chega mesmo a ser iró-

nica, quando afirma que não é de espantar 
o facto de a oficina do Sapateiro estar 
“cheia de abundância e belos artefactos” 
(7.84), pois o valor que por eles é pedido 
justifica que ninguém os compre, daí a sua 
permanência no expositor.
Entre estas duas personagens, porém, cria-
se ou sugere-se, em paralelo, um clima de 
cumplicidade que se indicia na despedida 
de Cerdão: “Mas tu, Metro, não te esque-
ças de cá vir buscar as tuas sandálias 
caranguejeiras no dia 9” (7.128-129). O 
mimo nada nos diz acerca desta encomen-
da, o que nos leva a supor que haverá 
outros interesses que não apenas os sapa-
tos de Cerdão. Será que Metro irá adquirir, 
sem conhecimento das amigas que a 
acompanham, um objeto de satisfação se-
xual tal como o fizera Corito, a amiga 
íntima do mimo VI? Ou será que vai envol-
ver-se com o próprio Cerdão e dele obter 
os favores sexuais por que tanto anseia? 
(cf. 6.97)
Não nos parece restar dúvida de que os 
mimos VI e VII se complementam e devem, 
por isso, ser comentados em conjunto. 
Nestes dois sketches Herodas analisa o 
comportamento feminino, no que toca à 
intimidade e ao desejo sexual, por um 
lado, e em termos de consumismo e cum-
plicidade, por outro. Enquanto o mimo VI
mostra como as mulheres partilham entre 
si assuntos de foro íntimo, como seja, no 
caso em apreço, o recurso a artefactos que 
proporcionam autossatisfação sexual e o 
modo como obtê-los – situação que dá a 
conhecer, de certa forma, algumas das vi-
vências e práticas sexuais que na altura se 
experimentavam –, o mimo VII apresenta a 
atuação (cúmplice) de um grupo de mu-
lheres na casa/oficina de um sapateiro, 
precisamente o artesão que fez os “conso-
los” femininos de que falam as amigas no 
mimo VI.
Se, num primeiro momento, se manifesta a 
vaidade feminina através do consumismo 
nessa ida a casa do sapateiro, evidencia-se, 
logo em seguida, a atuação conjunta do 
mulherio face a Cerdão, recusando, em 
uníssono, o preço que ele pede pelos pro-
dutos à venda. Saberão todas que é ele 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

9

quem confeciona “consolos” femininos? 
Ou saberá disso apenas Metro? Terão ido 
todas a casa do artesão levadas pelo desejo 
de comprar um par de sapatos? Ou, tendo 
sabido do talento de Cerdão em fazer obje-
tos fálicos revestidos de couro para 
usufruto prazeroso, terão Metro e as ami-
gas ido à procura desses artefactos, 
esperando que o sapateiro denunciasse 
essa sua “outra arte” a um grupo desco-
nhecido de clientes? Seja qual for a 
resposta para cada uma das questões colo-
cadas, fica a ideia de que Herodas prioriza, 
nos mimos VI e VII, circunstâncias do quoti-
diano feminino, mostrando como as 
mulheres atuam, tanto na intimidade, 
como numa situação exterior.
O mimo VIII, ΕΝΥΠΝΙΟΝ (“O sonho”) apre-
senta, comparativamente aos anteriores, 
um maior número de lacunas, tornando al-
gumas passagens e expressões de difícil 
interpretação. Não há indicação do nome 
da persona que realiza o monólogo que 
preenche a versão textual que nos chegou. 
Apenas são feitas interpelações a três es-
cravas. Quanto ao assunto sobre o qual se 
estrutura e desenvolve este mimo, trata-se 
da reprodução de um sonho por parte da 
personagem que detém a enunciação.24

Depois das chamadas de atenção, por 
meio de insultos e gracejos, às escravas 
que dormem ou preguiçam, motivo cómi-
co bastante tradicional (8.1-15), inicia-se o 
relato do episódio onírico que, aparente-
mente sem lógica, muito por causa do 
estado lacunar de trechos no desenvolvi-
mento do sketch, dá conta do modo como o 
protagonista salvou um boi de se precipi-
tar de um desfiladeiro (8.68). Segundo se 
depreende, o boi integra a comitiva de 
Dioniso, pois o patrono do teatro também 
figura nesse sonho. São-lhe feitas referên-
cias através das insígnias com que se 
apresenta vestido (8.29-35) e alude-se, 
também, a um jogo, no qual o protagonista 
participa, que consistia em desafiar os jo-
gadores a manterem-se equilibrados em 
cima de um odre. Esta atividade fazia-se 
normalmente durante os festivais em hon-
ra do deus.
Alguns estudiosos e tradutores da obra de 
Herodas alegam que é o próprio autor 

quem protagoniza o mimo VIII e o sonho 
que relata à escrava Ana, que não é “lerda 
de todo” (8.15), se assume como uma es-
pécie de autorreflexão sobre o seu trabalho 
enquanto mimógrafo, aludindo metafori-
camente às dificuldades enfrentadas no 
âmbito da aceitação e crítica pelo que tem 
feito representar e solicitando bênçãos de 
Dioniso, patrono da arte teatral, onde se 
insere o género do mimo. Por ter sido ele 
quem, no sonho, ganhou o jogo, o protago-
nista pretende que o prémio que lhe 
compete se deva traduzir, sendo essa a 
vontade das Musas, em fama, o que nos 
leva a crer que Herodas nem sempre tenha 
sido reconhecido pelo público e entre o 
meio intelectual do seu tempo.
Por fim, os escassos fragmentos a que te-
mos acesso e que fariam parte de, pelo 
menos, outros quatro mimos, retomam as 
temáticas do quotidiano da época, ligadas 
de novo ao universo feminino, a julgar pe-
los títulos do IX e do XI, ΑΠΟΝΗΣΤΙΖΟΜΕΝΑΙ
(“Mulheres ao pequeno-almoço”) e 
ΣΥΝΕΡΓΑΖΟΜΕΝΑΙ (“Mulheres a trabalhar em 
conjunto”) respetivamente. Mas os escas-
sos versos que nos chegaram não 
permitem sequer compreender o conteú-
do. De qualquer modo, assim intitulados, 
pode prever-se tanto um enredo sério 
como uma situação mais jocosa. Fica, pois, 
ao critério da imaginação do hermeneuta.  

BREVES CONSIDERAÇÕES FINAIS

Consciente do potencial jocoso e parodísti-
co do mimo, Herodas consegue retratar e 
desenhar caricaturas a partir de cenas do 
quotidiano do seu tempo. Tal como sucede 
– ou sucedera – com o género cómico, so-
bretudo as peças da Nea, é possível dar a 
conhecer a realidade através da represen-
tação dramática. Neste sentido, o género 
do mimo presta-se ao cumprimento deste 
objetivo. Breves e de cariz popular, os 
sketches da autoria de Herodas reprodu-
zem, com fidelidade, o dia a dia das 
camadas sociais mais baixas da Grécia do 
período helenístico. Temas associados ao 
casamento, como a fidelidade ou a traição, 
à educação, como o recurso à violência físi-
ca, ao sexo, como as conversas íntimas 
entre mulheres, ou ao culto religioso, 



Os Mimos de Herodas: retratos e caricaturas do quotidiano helenístico

Rui Tavares de Faria

1 0

como a forma imprópria com que os/as 
fiéis cumprem os respetivos preceitos, 
constituem as bases em que assentam os 
retratos representados por Herodas.
Embora circunscritas a uma época e a uma 
comunidade específica não é de todo des-
propositado considerar-se que muitas das 
situações sujeitas aos mimos herodianos 
são atemporais. Se, antes, competia ao tea-
tro, particularmente à comédia ou ao 
drama satírico, parodiá-las, ao longo dos 
séculos tem-se continuado a reproduzir 
cenas quotidianas com impacto caricatural 
e parodístico, não só através do teatro 
como também por meio de outras mani-
festações artísticas, como a pintura ou a 
poesia satírica. Hoje, aquilo a que se assis-
te nos meios de comunicação social e nas 
redes sociais, em matéria de denúncias e 
críticas sociais, mais não é do que uma ver-
são ultramoderna dos mimos do período 
helenístico. Os meios e os intervenientes 
são outros, mas os tópicos submetidos ao 
processo da caricatura são os mesmos.



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

1 1

ABSTRACT

Brevity and precision generally characterize Greek literary produc-
tion of the Hellenistic period. It is in this scenario that the mime, a 
“minor” genre of the dramatic mode, is inscribed, not only in terms 
of length but also in terms of content. The mimes written by Hero-
das are an important testimony, as they reveal portraits and 
caricatures of everyday life during the Hellenistic period. The vari-
ous situations presented by the author expose a variety of issues at 
the level of social fabric, ranging from fidelity in marriage to the 
recourse to violence in the domestic or educational sphere, or from 
the practice of religious cults to the expression of intimate and se-
xual desires. To this purpose, the use of mime proves to be 
effective, as it is succinct and close to the popular reality of the sub-
jects submitted to parody. In this article, we first present Herodas, 
the author of the Mimes, and theorize about the literary genre in 
which his dialogues are shaped, and then we analyse and comment 
on how, in his legacy, scenes from Hellenistic daily life are portra-
yed, mostly caricatures that evoke humour and hilarity, while 
nonetheless proceeding with social criticism through satire and pa-
rody. 

KEYWORDS

Mime; Herodas; Social portraits; Caricature; Hellenistic daily life.



Os Mimos de Herodas: retratos e caricaturas do quotidiano helenístico

Rui Tavares de Faria

1 2

REFERÊNCIAS

BENNER, A.R.; FOBES, F.H. Alciphron, Aelian, Philostratus: 
the Letters. Cambridge: Harvard University Press, 1949. 
(Loeb Classical Library).

CUNNINGHAM, I.C. Herodas: Mimes. Cambridge (MA): Har-
vard University Press, 2002. (Loeb Classical Library).

DEZOTTI, M.C. O mimo grego: uma apresentação. Itinerá-
rios: Revista de Literatura, n. 6, p. 37-46, 1993.

DURÁN MAÑAS, M. Las mujeres en los idilios de Teócrito. 
Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2014.

FERNÁNDEZ, C.N. Herondas por Herondas: autoficción en el 
mimo helenístico. L’Antiquité Classique, n. 75, p. 23-39, 
2006.

FOUTAINLAKIS, A. Punishing the Lecherous Slave: Desire and 
Power in Herondas 5. In: Fear of Slaves – Fear of Enslave-
ment in the Ancient Mediterranean: Discourse, 
Representations, Practices. Besançon: Presses Universitai-
res de Franche-Comté, 2016. p. 251-264.

GIRALDES, S.R.G.C. Os mimos de Herodas: tradução e co-
mentário dos mimiambos e estudo do gênero mimo no 
período helenístico. Dissertação (Mestrado em Letras 
Clássicas) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Hu-
manas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020.

HUNTER, R. Os epigramas de Calímaco e a poesia inscrita. 
In: RODRIGUES JR., F.; SEBASTIANI, B.B.; SILVA, B.C. (org.). A poéti-
ca calimaquiana e sua influência na poesia epigramática.
Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2021. p. 
11-32.

LALOY, L. Hérondas: Mimes. Paris: Les Belles Lettres, 2003.

MASSON, O. En marge du Mime II d’Hérondas; les surnoms 
ioniens Βάτταρος et Βατταρᾶς. Revue des Études Grec-
ques, Paris, n. 83, p. 356-361, 1970.

NAVARRO GONZÁLEZ, J.L. Herodas: Mimiambos. Fragmentos 
mímicos. Madrid: Editorial Gredos, 1981.

ORRIEUX, C.; PANTEL, P.S. Histoire grecque. Paris: Presses 
Universitaires de France, 2016. Reimpressão: 2017.

REINACH, T. Hérondas le Mimographe. Revue des Études 
Grecques, Paris, n. 4, p. 209-232, 1891.

ROCHA PEREIRA, M.H. Estudos de história da cultura clássi-
ca. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1993. (v. 1: 
Cultura Grega).

RODRIGUES JR., F. Os mimos populares e os espetáculos dra-
máticos no período helenístico. Phaos: Revista de Estudos 
Clássicos, n. 15, p. 49-64, 2015.

SILVA, M.F. Menandro: obra completa. Lisboa: Imprensa 
Nacional; Casa da Moeda, 2007.

SILVA, M.F. Teofrasto: caracteres. Coimbra: Imprensa da 
Universidade de Coimbra, 2014. 



CALÍOPE: Presença Clássica |2025.2 . Ano XLII . Número 50 | Separata 5

1 3

Notas

1 Silva, 2007, p. 10.

2 Orrieux; Pantel, 2017, p. 328. “Mesmo estando sujeita a 
ser atacada por todos os lados, a Macedónia está prestes a 
tornar-se uma novidade no mundo grego, um grande esta-
do territorial cujo dinamismo se vai expressar na 
genialidade política de seu soberano” (nossa tradução).

3 Pereira, 1993, p. 521-522.

4 Cf. Cunningham, 2002, p. 191-194.

5 Cf. Ureña Prieto, 2001; Rodrigues Jr., 2015; Giraldes, 
2020.

6 A tradução francesa de Louis Laloy utiliza o nome Hé-
rondas, enquanto a espanhola de Navarro González, 
Herodas.

7 Cf. Dezotti, 1993.

8 2003, p. 11. “Desde o séc. v a.C. que se fala dos ‘mimos’ 
de Sófron e de Xenarco como obras escritas. É possível que 
o género tenha existido antes desses autores. Não temos, 
porém, nenhum testemunho, e é importante notar que 
Aristóteles, na Poética, não faz nenhuma alusão ao género, 
quando se refere às origens da comédia, mas apenas às ex-
posições rústicas que os Megarenses levavam de aldeia em 
aldeia (κώμη) e às peças de Epicarmo” (nossa tradução).

9 Dezotti (1993, p. 38) reconhece que “o mimo, assim como 
a farsa fliácica, é originário das colônias gregas do sul da 
Itália (Magna Grécia) e teve grande aceitação mesmo entre 
as classes mais cultas”, mas não apresenta provas contun-
dentes que atestem a sua consideração.

10 O mimo é uma imitação da vida que compreende o que 
convém e o que não convém. Todas as traduções do grego, 
inclusive as citadas dos Mimos de Herodas, são da nossa 
autoria.

11 Cunningham, 2003, p. 183. “O mimo grego era um en-
tretenimento popular no qual um ator ou um pequeno 
grupo retratava uma situação da vida quotidiana dos ní-
veis mais baixos da sociedade, concentrando-se na 
representação do carácter em vez da trama. Algumas situ-
ações eram ocasionalmente empréstimos da comédia 
(Nea). A indecência era frequente” (nossa tradução).

12 Laloy, 2003, p. 17. Tudo acontece como se o mimo tives-
se sido absorvido pelo diálogo filosófico, para reaparecer 
apenas após o esgotamento desse género e pelos cuidados 
de poetas eruditos. (nossa tradução)

13 Cf. Hunter, 2021.

14 Álcifron não é um autor helenístico. Apesar de a época 
em que ele terá vivido realmente não ser clara, os comen-
tadores são quase unânimes em lhe atribuir uma datação 
entre os séc. II e III d.C. 

15 Na verdade, os poemas de Teócrito nunca foram chama-
dos de mimos na Antiguidade. Eles foram denominados 
idílios (nos escólios, por exemplo) e de épos (por questão 
do metro). 

16 Laloy, 2003, 17. “Homenagem a Sófron e a Platão, seus 
predecessores no género do mimo ou do diálogo, que lhe 
permite não se parecer tanto com Hipónax e criar uma lin-
guagem apropriada” (nossa tradução).

17 Ureña Prieto, 2001, p. 306.

18 Apesar de o original apresentar dois termos a intitular 
o mimo, prática comum na época helenística, optámos por 
um apenas. No âmbito da língua e da literatura portugue-

sas, o termo “alcoviteira” é preferível a “casamenteira”. 
Enquanto assiste a esta última unir duas pessoas solteiras 
ou em condições de se casarem, sem haver adultério, à al-
coviteira importa o “arranjinho” entre quem pode tornar-
se amante um do outro, independentemente de os envolvi-
dos estarem casados. No Mimo I é esta a pele que veste a 
personagem Gílide.  

19 Os nomes das personagens do mimo são traduzidos de 
forma a expressar uma onomástica falante e/ou tradicio-
nal, à semelhança do que sucede, por exemplo, na comédia 
grega. Assim, respeitando o tipo e o éthos das figuras 
Μητρίχη e Γυλλίς, usamos os nomes próprios Metrícia e 
Gílide. O primeiro traduz a ideia de “medida, pondera-
ção”, traços que caracterizam a psicologia e o 
comportamento da personagem, além de que se aproxima 
de nomes próprios em língua portuguesa, como Patrícia 
ou até mesmo Metrícia, registado no Português do Brasil; 
o segundo, por questões da tradição imposta pelos estudi-
osos do período helenístico, que optam pela forma Gílide 
para traduzir a Γυλλίς de Herodas. Esta última ilustra a 
recuperação e a pervivência de um tipo cómico por exce-
lência, a alcoviteira. Cf. Durán Mañas, 2014, p. 75.

20 Alciphr. 1.6.

21 Char. 30.1.

22 O nome da personagem, Μητροτιμή, é um nome falan-
te formado a partir de μητρο-, “relativo à mãe”, e τιμή, 
“honra, virtude”. Ao invés de recorrer à transliteração, 
dada a falta de uma correspondência exata na língua de 
chegada, cremos que o nome “Justina”, que significa preci-
samente “a que é justa e honrada”, é a opção mais 
apropriada para traduzir a onomástica falante, em língua 
grega, da personagem.

23 A busca por experiências extravagantes abrange tanto 
rapazes, como raparigas. Álcifron, por exemplo, em 1.12., 
dá conta de uma situação no feminino, i.e., uma mãe apela 
ao bom senso da filha para que esta deixe de lado as excen-
tricidades e retome o caminho certo, conforme à 
moralidade imposta pelo paterfamilias.

24 Estratégia semelhante, i.e., o relato de um sonho, veri-
fica-se em Alciphr. 2.2. O conteúdo do sonho narrado no 
mimo e o que consta da carta de Álcifron apresentam se-
melhanças. Em ambas as narrativas, o sonhador depara-se 
com um cenário de festa e é agraciado por outros indiví-
duos.


