
Apresentação | Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger

1

2024.1 . Ano XLI . Número 47

CALÍOPE
Presença Clássica



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

2024.1 . Ano XLI . Número 47

CALÍOPE
Presença Clássica

ISSN 2447-875X

 
 

 
EDITORES

Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas
Departamento de Letras Clássicas da UFRJ

2



Apresentação | Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO

REITOR Roberto de Andrade Medronho

CENTRO DE LETRAS E ARTES

DECANO Afranio Gonçalves Barbosa

FACULDADE DE LETRAS

DIRETORA Sonia Cristina Reis 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS CLÁSSICAS

COORDENADOR Rainer Guggenberger
VICE-COORDENADOR Fábio Frohwein de Salles Moniz

DEPARTAMENTO DE LETRAS CLÁSSICAS

CHEFE Ticiano Curvelo Estrela de Lacerda
SUBSTITUTO EVENTUAL Beatriz Cristina de Paoli Correia

EDITORES

Fábio Frohwein de Salles Moniz
Rainer Guggenberger

CONSELHO EDITORIAL

Alice da Silva Cunha
Ana Thereza Basilio Vieira
Anderson de Araujo Martins Esteves
Arlete José Mota
Auto Lyra Teixeira
Ricardo de Souza Nogueira
Tania Martins Santos 

CONSELHO CONSULTIVO

Alfred Dunshirn (Universität Wien)
David Konstan (New York University)
Edith Hall (King’s College London)
Frederico Lourenço (Universidade de Coimbra)
Gabriele Cornelli (UnB)
Gian Biagio Conte (Scuola Normale Superiore di Pisa)
Isabella Tardin (Unicamp)
Jacyntho Lins Brandão (UFMG)
Jean-Michel Carrié (EHESS)
Maria de Fátima Sousa e Silva (Universidade de Coimbra)
Martin Dinter (King’s College London)
Victor Hugo Méndez Aguirre (Universidad Nacional Autónoma de México)
Violaine Sebillote-Cuchet (Université Paris 1)
Zelia de Almeida Cardoso (USP) – in memoriam

CAPA

Sarcófago. Estrigilado com orante masculino sobre o tema do rapto de Prosérpina, séc. III (Basílica de Sant Feliu,
Girona). Foto: Rainer Guggenberger.

EDITORAÇÃO

Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger

REVISORES DO NÚMERO 47
Fábio Frohwein de Salles Moniz | Leonardo Vichi | Rainer Guggenberger | Simone de Oliveira Gonçalves
Bondarczuk | Vinícius Francisco Chichurra

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas | Faculdade de Letras – UFRJ
Av. Horácio Macedo, 2151 – sala F-327 – Ilha do Fundão 21941-917 – Rio de Janeiro – RJ
www.letras.ufrj.br/pgclassicas – pgclassicas@letras.ufrj.br

3



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Sumário

Apresentação | Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer
Guggenberger | p. 5
As expressões do medo em Homero e Virgílio | João Pedro Barros
Guerra Farias | Fábio de Souza Lessa | p. 9
A construção da Pax Augusta e sua imagética nos Fastos ovidianos | Ana
Thereza Basilio Vieira |p. 33
No coração da gramática: o curso de língua egípcia clássica de Ciro Flamarion
Santana Cardoso | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais
| p. 64
Considerações sobre a dóxa em Parmênides e as fake news, sob a perspectiva
da psicologia das massas, de Freud | Eveline de Mello Souza Miranda |
Ricardo de Souza Nogueira | p. 89
O criticismo literário de Horácio: tradução da carta II.1 a Augusto | Carlos
Eduardo Silva dos Santos | Lucas Amaya | p. 107
Clássicos em movimento: pessoas, lugares, paradigmas e o “global turn” |
Lorna Hardwick | p. 140
Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors | p.
172
What could a feminist perspective on Proba look like? | Cathrine Connors
| p. 191
Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia: Proba como
(não)Ausônio | Stephen Hinds | p. 210
O centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos como linguagem
universal no séc. IV | Sandra Maria Gualberto Braga Bianchet | p.
232
Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield
| p. 251
Os autores | p. 281

4



Apresentação | Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger

Apresentação
Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer
Guggenberger
DOI 10.17074/cpc.v1i47.67808

É COM GRANDE SATISFAÇÃO que apresentamos aos leitores o
número 47 (2024.1) da revista Calíope: Presença Clássica, periódico
semestral mantido pela Universidade Federal do Rio de Janeiro e
vinculado ao Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas da
Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGLC-UFRJ). Este número
reúne onze artigos inéditos, organizados em dois grupos distintos e
complementares, refletindo a amplitude e profundidade dos
Estudos Clássicos contemporâneos. Os cinco primeiros artigos
abordam temas livres e destacam-se pela diversidade de
abordagens e originalidade das pesquisas.

O primeiro artigo, “As expressões do medo em Homero e
Virgílio”, de João Pedro Barros Guerra Farias e Fábio de Souza
Lessa, analisa as expressões do medo nas obras épicas de Homero
e Virgílio, destacando sua importância para a compreensão das
emoções humanas e seu papel central nas narrativas épicas. A
abordagem metodológica dos autores amplia o diálogo entre
linguística e literatura clássica, proporcionando uma visão
inovadora sobre esses textos fundadores da literatura ocidental.

No artigo “A construção da Pax Augusta e sua imagética
n o s Fastos ovidianos”, Ana Thereza Basilio Vieira explora a
construção literária e simbólica da Pax Augusta nos Fastos de
Ovídio, destacando como a obra reflete complexas relações

5

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.67808


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

políticas e culturais da época. O artigo oferece uma contribuição
significativa para os estudos da literatura latina e da recepção do
principado augustano, revelando as contradições e tensões
presentes na imagem pública do imperador.

Marcos José de Araújo Caldas e Nely Feitoza Arrais
apresentam no terceiro artigo, “No coração da gramática: o curso
de língua egípcia clássica de Ciro Flamarion Santana Cardoso”,
uma análise detalhada das contribuições pioneiras do prof.
Flamarion no estudo da gramática egípcia clássica no Brasil. O
artigo enfatiza a importância da transmissão e expansão de
conhecimentos especializados sobre línguas antigas no Brasil,
fortalecendo o diálogo interdisciplinar entre Egiptologia e Estudos
Clássicos.

“Considerações sobre a dóxa em Parmênides e as fake news,
sob a perspectiva da psicologia das massas, de Freud”, de Eveline
de Mello Souza Miranda e Ricardo de Souza Nogueira, estabelece
uma instigante relação entre o conceito parmenídico de dóxa e as
fake news contemporâneas, utilizando perspectivas freudianas da
psicologia das massas. Tal abordagem amplia as fronteiras
interdisciplinares entre filosofia antiga e estudos modernos sobre
comunicação e psicologia social, reforçando a atualidade e
relevância dos clássicos.

Carlos Eduardo Silva dos Santos e Lucas Amaya oferecem,
em “O criticismo literário de Horácio: tradução da carta II.1 a Augusto”,
uma tradução crítica e comentada da referida carta, destacando seu
valor filosófico e técnico para os estudos literários e críticos. O
trabalho ajuda a aprofundar o entendimento do criticismo literário
horaciano, ressaltando a relevância contínua das reflexões
horacianas para os estudos literários modernos.

Os artigos seguintes compõem um minidossiê relacionado
à 22ª Jornada do PPGLC-UFRJ, evento que, presidido pelos
professores Rainer Guggenberger e Simone de Oliveira Gonçalves
Bondarczuk, comemorou em 2024 os quarenta anos da revista
Calíope e o centenário da profa. Guida Nedda Barata Parreiras
Horta. Essa edição comemorativa obteve financiamento por meio
da verba PAEP-CAPES, o que foi de grande valia e contribuiu para a

6



Apresentação | Fábio Frohwein de Salles Moniz | Rainer Guggenberger

sua internacionalização. Nessa perspectiva, destacou-se, como
inovação dessa Jornada, a participação de dois pós-doutorandos da
América Latina, provenientes da Argentina, que apresentaram
resultados de suas pesquisas e atuaram como monitores do evento.
A 22a. Jornada congregou docentes e discentes intra e extramuros,
diversos pesquisadores e tradutores nacionais e internacionais, com
contribuições relevantes na área dos Estudos Clássicos – como
Bernhard Palme, Catherine Connors, Lorna Hardwick, Kathrin
Rosenfield, Lawrence Flores Pereira, Sandra Bianchet, Sandra
Guimarães, Stephen Hinds, entre outros.

Dessa forma, a segunda parte desta edição reúne um
conjunto de seis artigos que se desdobraram de apresentações
realizadas no evento mencionado, a começar pela conferência da
profa. dra. Lorna Hardwick, o sexto artigo, intitulado “Clássicos
em movimento: pessoas, lugares, paradigmas e o 'global turn'”, em
que a autora analisa o global turn nos Estudos Clássicos. A
professora inglesa oferece uma perspectiva essencial para entender
como as transformações culturais contemporâneas podem
redefinir os paradigmas e abordagens na recepção da Antiguidade.

Em “Como seria uma perspectiva feminista de Proba?”,
Cathrine Connors traz uma perspectiva feminista à obra de Proba,
destacando como essa abordagem crítica pode proporcionar novas
interpretações sobre as relações de gênero e poder no contexto
literário e histórico da Antiguidade Tardia. O oitavo artigo consiste
na versão original do texto da profa. Connors em língua inglesa.

Stephen Hinds explora os “Disruptores do verso latino na
Antiguidade Tardia: Proba como (não)Ausônio”, analisando as
inovações técnicas de Proba e Ausônio na criação dos centões
virgilianos. O autor enfatiza como os experimentos literários
desafiam convenções poéticas e expandem nossa compreensão
sobre a dinâmica literária e cultural da Antiguidade Tardia.

Sandra Maria Gualberto Braga Bianchet discute no décimo
artigo, “O centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos
como linguagem universal no séc. IV”, o uso do centão por Proba
como uma estratégia sofisticada para promover uma comunicação
eficaz em todo o Império Romano. A autora oferece uma

7



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

perspectiva valiosa sobre questões linguísticas e culturais do séc.
IV.

No último artigo, “Antígona e o desafio da interpretação”,
Kathrin Holzermayr Rosenfield investiga as múltiplas
interpretações possíveis da Antígona de Sófocles. A autora destaca a
tradução inovadora de Hölderlin e suas implicações para as
práticas teatrais contemporâneas, fortalecendo o diálogo
interdisciplinar entre filologia, tradução e estudos de performance.

Dessa forma, o número 47 da Calíope: Presença Clássica
cumpre sua missão histórica de oferecer um amplo mapeamento
das pesquisas desenvolvidas nos Estudos Clássicos, contribuindo
para o diálogo acadêmico e proporcionando um espaço
privilegiado para o encontro entre passado e presente, entre
tradição e inovação. Desejamos a todos uma excelente leitura.

8



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

As expressões do medo em Homero e
Virgílio
João Pedro Barros Guerra Farias | Fábio de
Souza Lessa

RESUMO

Na Ilíada e Odisseia de Homero e na Eneida de Virgílio, os medos não são apenas
uma reação emocional momentânea, mas um fio condutor que conecta as
experiências humanas na tessitura da trama. Os medos, sejam eles dos deuses,
da morte, do desconhecido ou do destino, atuam como um catalisador que
impulsiona os heróis a ultrapassar seus limites, enfrentar desafios aparentemente
insuperáveis e, assim, forjar o caminho do desenrolar épico. Na pesquisa,
localizamos pelo menos quatro formas pelas quais Homero e Virgílio se referem
aos medos: 1) A primeira é gramatical, apresentando-se, portanto, como
substantivos, adjetivos ou verbos. 2) A segunda forma é nas chamadas
perífrases, isto é, repetições provocadas pelo próprio metro épico; 3) A terceira
é através de símiles. 4) Já a quarta é como personificação. Pensando na relação
entre linguagem e emoção, objetivamos comparar os significados que as
expressões dos medos têm nessas obras épicas, buscando compreender os seus
sentidos e significados.

PALAVRAS-CHAVE

Medo; Linguagem; Cantos homéricos; Eneida.

SUBMISSÃO 24.8.2024 | APROVAÇÃO 11.11.2024| PUBLICAÇÃO 25.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.65308

9

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.65308


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

INTRODUÇÃO

uando analisamos o páthos em
Homero, podemos notar uma
peculiaridade. Ao contrário das
produções literárias e filosóficas
das sociedades gregas do período
clássico (séc. V e IV a.C.), em Homero
a palavra páthos não é encontrada.1

É possível apenas se deparar com
um verbo que está relacionado
morfologicamente c o m páthos: o
páskhō. Segundo Cunliffe,2 o
verbo pode significar “sofrer”,
“suportar”, “submeter-se a”, entre
outros.3 Ambas as pa l avras

também estão relacionadas e ligadas pela raiz indoeuropeia *pa-,
que carrega o sentido básico de “sofrer”.4 Nesse sentido, páskhō é a
palavra mais próxima em Homero que está associada à ideia de
páthos.

Existem inúmeros exemplos da utilização desse verbo, e
não por acaso, grande parte deles se encontram na Odisseia.5 Um
ponto interessante é o fato de páskhō ser utilizado muitas vezes
para descrever e relembrar os sofrimentos e os desafios pelos quais
Odisseu teve que passar no mar ou na guerra6 no decorrer de seu
retorno a Ítaca. A dor7 do páskhō se encontra também no seu
coração. No canto V, v. 221-224, da Odisseia é possível observar, no
diálogo entre Odisseu e Calipso, a relação do herói com esse
sofrer. Ao ter seu ḗthos posto à prova pela deusa entre permanecer
na ilha e se tornar um imortal ou retornar a Ítaca e ficar com sua
família, Odisseu escolhe o nóstos e responde:

E se algum deus me ferir no mar cor de vinho, aguentarei:
pois tenho no peito um coração que aguenta a dor.
Já anteriormente muito sofri [páthon] e muito aguentei
no mar e na guerra: que mais esta dor se junte às outras.

Em Virgílio, por outro lado, já é possível observar palavras

10

Q



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

relacionadas ao campo lexical do páthos. Notamos, no entanto, que
a palavra passio não é encontrada. O conceito, que geralmente é
traduzido por emoção, ou paixão (como em “a paixão de Cristo”,
muito usado no livro de Eclesiástico,8 é mais característico do
período cristão. No período augustano, momento em que o poeta
romano está produzindo, o cognato da palavra páthos não é o
passio, mas sim o patior. Como aponta Irene R. Morrison-Moncure,9

o conceito, como já observado, deriva do mesmo tronco pré-
histórico *pa-, que significa “sofrer”.10

A palavra patior tem múltiplos significados. Ernesto Faria11

aponta que, no sentido próprio, o conceito pode significar sofrer,
suportar ou aturar. Já o Oxford Latin Dicitionary12 registra outros
exemplos como “experimentar uma emoção”. Além disso, como
demonstrado no dicionário, a flexibilidade da palavra pode ter, por
um lado, sentidos sexuais, ou até mesmo jurídicos.

Na Eneida,13 encontramos pelo menos dezessete ocorrências14

da palavra durante toda o poema. Em algumas passagens é
possível observar os efeitos do patior em Eneias. No livro I, por
exemplo, logo após Dido começar o banquete para receber os
troianos recém-chegados a Cartago, Virgílio narra a relação entre o
patior e o amor de Eneias, registrada na sua preocupação com seu
filho, ao dizer: “O amor de pai não consente que Eneias tranquilo
(passus amor) ficasse momento algum” (En., I, v. 640).

Vale ressaltar que, tal como patior, também existem na
Eneida outras palavras associada ao páthos. Robert A. Kaster15

utiliza-se do exemplo de perturbatio animi (“agitação/perturbação da
mente”) e adfectus (“afetar”).16 Grande parte desse vocabulário está
ligado ao estoicismo e é muito presente nas obras de Cícero, que
costuma associar a palavra à classe a qual pertencem o medo, o
desejo, a dor e a raiva.17

Seja nos cantos homéricos ou na Eneida, é possível
observar com clareza o funcionamento do sistema emotivo dessas
sociedades a partir desse “sofrer”. As emoções, na poesia épica
antiga, têm suas próprias formas, que se constituem e se fixam na
cultura greco-romana através de um vocabulário muitas vezes
parecido e/ou similares. 

11



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Ao mesmo tempo, as formas de expressão do sentir, fazem
parte do que chamamos de sistema morfopatético, isto é, as palavras e
os conceitos emotivos dão forma às realidades existentes dentro e
fora da poesia. Isto porque os sentimentos não só produzem
imaginários e concretudes, mas também constituem a própria
essência poética. David Konstan,18 nesse sentido, aponta como os
personagens épicos, a partir do sentir, fazem o próprio sistema
poético funcionar, na medida em que constituem o próprio
desenrolar de um determinado ato ou episódio. O autor emprega
como exemplo uma passagem em que o Eneias, na Eneida,
descreve sua reação ao tomar conhecimento de que Troia foi
invadida pelos gregos, estando ardendo em chamas (En., II, v. 314-
317):

De cabeça perdida, empunho as armas; e não há lucidez
bastante nas armas,
mas arregimentar um punhado de gente para o combate e
correr para a cidadela
com os companheiros – por isso arde minha alma; a fúria e a
raiva instigam-me
o coração, e ocorre-me como é belo morrer de armas na mão.

A passagem demonstra como as emoções são capazes de
dar agência aos personagens que constituem a obra. Assim, como
aponta Konstan,19 no caso do herói troiano, “a raiva gera uma
crença que motiva ainda mais a fúria da batalha de Eneias. A
emoção fornece o impulso e o pensamento justifica o ato”.

De maneira muito parecida os cantos homéricos
funcionam. Na Ilíada,20 a emoção que abre o poema, isto é, a mênis,
é a mesma que provoca o desenrolar da trama. Homero, não
arbitrariamente, faz com que tal emoção seja sempre lembrada, do
primeiro ao último episódio. Aquiles, nesse sentido, é aquele que
comanda todo canto, mesmo quando não está presente. Vai ser
sua cólera a responsável, não só pela sua heroicização, mas também
pela existência da própria poesia homérica. É a partir dela que
vemos quem são os melhores oradores, aqueles que cometem
hýbris, os que fogem, os que lutam e assim por diante.

12



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

Tal como grande parte do vocabulário emotivo de Homero
e Virgílio, os medos também produzem realidades no universo
construído pelos poetas. O phóbos e o metus, como um fio
condutor emocional, permeiam cada verso, moldando não apenas
as reações individuais dos personagens, mas também delineando o
curso dos eventos épicos. 

A Odisseia, por exemplo, explora os medos em várias
camadas, desde o temor do desconhecido que impulsiona a
jornada de Odisseu, até os medos internos e externos que enfrenta
ao retornar à casa. A emoção aqui não é apenas uma reação, mas
uma força que molda as escolhas do herói, dando profundidade
psicológica à narrativa. Os monstros e desafios enfrentados pelo
herói são personificações dos medos dos homens homéricos e, por
extensão, dos medos compartilhados pelos ouvintes. 

Na Ilíada, o medo da morte e a incerteza do destino motivam
as ações dos guerreiros troianos e aqueus. O medo da ira divina e o
terror diante das consequências da guerra são retratados
vividamente, impulsionando os heróis a tomar decisões cruciais
que moldam os seus destinos. Não por acaso, o canto é marcado
por uma espécie de aporia da guerra, isto é, os guerreiros vivem em
um conflito interno entre permanecer na guerra e vencer, ou voltar
para casa, porém derrotados. 

É o que acontece no canto II, no momento em Agamenon
resolve pôr à prova seus aliados, após receber em sonho uma
mensagem de Zeus para armar os Aqueus e ir tomar Troia. Ao
esconder o sonho verdadeiro, o herói diz: “[F]ujamos com as naus
para a nossa amada terra pátria, pois não tomaremos Troia, a
cidade de amplas ruas” (Il., II, v. 140-142). O resultado, no entanto,
é diferente do que o Atrida esperava. O medo controla as hostes
gregas, descrita pelo aedo através de um símile (Il., II, v. 147-154): 

Tal como quando a sobrevinda do Zéfiro move uma funda seara
com a violência do seu sopro e faz vergar as espigas –
assim a assembleia foi posta em movimento. Com gritos
corriam em direção às naus; sob os seus pés se elevou
no alto a poalha. Cada um chamava pelo outro,
para se acercar das naus e arrastá-las para o mar divino.

13



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Desimpediram os acessos e ao céu chegou o alarido
dos saudosos de casa. Debaixo das naus tiraram os suportes.

Já na Eneida, por sua vez, o poeta romano tece a tapeçaria
do medo através de amálgama entre os principais heróis da Ilíada e
da Odisseia, isto é, Aquiles e Odisseu, que se reproduzem na figura
de Eneias. Mas não só o herói troiano caracteriza os medos no
canto. Grande parte dos personagens apresentam singularidades
emotivas que produzem o próprio desenrolar do poema. Além
disso, os medos, em Virgílio, também são espondaicos. Em uma
busca por deixar o verso mais “lento, imponente e solene”, como
aponta George E. Duckworth,21 o medo e a ansiedade são
enfatizados versos com ssss (com quatro espondeus seguidos) pelo
poeta.22

Para entendermos tais questões, situamos nosso objeto
naquilo que a historiadora Barbara Rosenwein23 chama de
comunidades emocionais, isto é, “grupos sociais cujos membros
aderem às mesmas valorações sobre as emoções e suas formas de
expressão”, sendo essencialmente o mesmo que uma comunidade
social, como grupos familiares, exércitos, cortes, instituições
esportivas, em que os indivíduos compartilham entre si formas
iguais de sentir e de pensar.24 Desse modo, é a partir do método da
história das emoções que problematizamos “os sentimentos do
passado, tratando de suas características distintas”,25 como é o caso
do phóbos e do metus.

Vale lembrar que nossa pesquisa é apenas um recorte de
um estudo bem amplo que a história das emoções pode trazer não
só para o mundo antigo, mas para os diferentes períodos
históricos. Assim como a cultura, a religião, a política e a
economia, as emoções, especialmente os medos, como buscamos
mostrar, podem ser um importante elemento para o entendimento
do funcionamento das sociedades do passado. Homero e Virgílio,
nesse sentido, foram nossos grandes dicionários para isso.

14



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

OS MEDOS HOMÉRICOS E VIRGILIANOS

Como vimos, nos épicos mencionados, os medos não são
apenas uma reação emocional momentânea, mas um fio condutor
que conecta as experiências humanas na tessitura da trama. Os
medos, sejam eles dos deuses, da morte, do desconhecido ou do
destino, atuam como um catalisador que impulsiona os heróis a
ultrapassar seus limites, enfrentar desafios aparentemente
insuperáveis e, assim, forjar o caminho do desenrolar épico. O fato
é que não haveria épico, se não houvesse medo.

Mas de que maneira esses medos são apresentados? Em
nossa pesquisa, localizamos pelo menos quatro formas pelas quais
Homero e Virgílio se referem aos medos. 1) A primeira é
gramatical, apresentando-se, portanto, como substantivos,
adjetivos ou verbos. 2) A segunda forma é nas chamadas
perífrases, isto é, repetições provocadas pelo próprio metro épico;
3) A terceira é através de símiles. 4) Já a quarta é como
personificação.

Em termos gramaticais, os medos nos cantos épicos são
amplamente variados. As dezenas de palavras relacionadas à
emoção possuem significados próprios e particulares no grego e
no latim antigo. Para nos adequarmos ao método, buscamos
priorizar a análise de duas palavras, assim como de seus correlatos:
o phóbos e o phobéō em Homero e o metus e o metuo em Virgílio. O
phóbos, apesar de não ser a palavra relacionada ao medo que
aparece com mais frequência nos cantos homéricos, dado que
nesse período o medo repete-se mais através das palavras déos e
tarbeîn,26 é, sem dúvida, a mais importante para entendermos a relação
dos heróis com os seus medos. Ademais, o phóbos se tornará no
séc. V a.C. o principal cognato do medo. Já o metus é o conceito
latino que, além de ser amplamente produtivo na narrativa
virgiliana, vai dar origem à palavra medo no português. 

Analisemos cada uma delas. O substantivo phóbos e o
ve r bo phobéō são exemplos de um tipo de medo que é
exteriorizado na forma de fuga. Em Homero, phóbos não significa
medo (no sentido aristotélico),27 mas “fugir”, “pôr em fuga”,
“pânico”,28 um “terror que já assumiu a forma de fuga”.29 Essa

15



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

distinção já é feita por comentadores de Homero ainda na
antiguidade. Aristarco,30 por exemplo, identifica essa diferença em
passagens como (Il., XI, v. 402; XII, v. 470-471 e XXII, v. 250-251)
nas quais o verbo phobeîn se opõe ao (para)ménein, que significa
“permanecer firme” ou “permanecer rápido”. 

Já o verbo phobéō é utilizado de duas formas pelo aedo: ora
para falar de uma fuga provocada, ora para descrever um desejo de
fugir, ou dispersar-se.31 Além disso, o verbo, em muitos casos, é
utilizado em metáforas em que o aedo relaciona a ferocidade de
um animal mais forte, como leões, serpentes etc, com a fragilidade
de animais mais fracos, como as vacas, corsas, entre outros, que
são incapazes de fugir dos seus ataques. É o que vemos em Il., XI,
v. 172-176: “[P]orém no meio da planície alguns ainda fugiam
(phobéonto) como vacas que um leão pôs em fuga no negrume da
noite”. 

Ainda que não signifiquem medo propriamente dito,
phóbos e phobéō não deixam de estar relacionados a tal emoção, seja
n a Ilíada ou na Odisseia. Afinal, o phóbos é o sentimento que o
guerreiro deve ter cuidado para não sentir, como nos lembra
Loraux.32

Nos cantos Homéricos, alguns heróis se destacam quanto
a o phóbos: não como receptores, mas como causadores. Heitor,
Eneias, Diomedes e Pátroclo são denominados “congeminadores
de debandadas” (mḗstōre phóboio) pelo aedo. Os heróis são capazes
de provocar medo pela simples presença nas batalhas. Nos últimos
cantos da Ilíada, Pátroclo se destaca como agente do terror.
Portando as vestimentas de Aquiles, ele espalha o medo entre os
troianos. “Pátroclo espalhara o pânico (phóbon) ao matar o
comandante, excelente combatente” (Il., XVI, v. 291), diz o poeta, e
“amedrontaram-se (ephóbēthen) os troianos com grita assombrosa”
(Il., XVI, v. 294). Ainda no canto XVI, o companheiro de Aquiles
segue, “com gritos ferozes para os Dânaos, intentando desgraças
contra os Troianos, que com gritos e pânico (phóbōi) enchiam
todos os caminhos, visto que tinham sido desbaratados” (Il., XVI,
v. 372-374). 

Assim também, Diomedes causa grande medo nos

16



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

troianos. “Não me fales em medrosas [phóbon] retiradas, pois não
me convencerás!”, diz o Tidida (Il., V, v. 252). Nas suas lutas, não
busca fugir, pois sabe que na fuga não há glória. O herói não quer
ser visto como alguém que sente phobéō. Diomedes, nesse sentido,
sente uma “dor amarga” no seu “coração” (ákhos kradíēn) com
receio de um dia Heitor, o grande herói troiano, dizer: “o Tidida
por mim afugentado [phobeúmenos] voltou para as naus” (Il., VIII, v. 149).

Aquiles, de maneira análoga, grande expoente do medo, faz
tremer e provoca phóbos àqueles que o enfrentam. É assim com os
Troianos; com os senhores de carros de combate, conhecidos
como Peónios (Il., XXI, v. 206); com Eneias (Il. XX, v. 187); e é
claro, com o próprio Heitor. “O medo [trómos] dominou Heitor,
assim que o viu. Não se atreveu a ficar onde estava, mas
abandonou os portões e fugiu [phobētheís]”, narra o aedo (Il., XXII,
v. 136-137) durante a batalha entre os dois heróis. Mesmo um
“congeminador de debandadas” sente phóbos ao se deparar com
Aquiles.

Igualmente agente do phóbos são os deuses. Na Ilíada, se
destacam Zeus e Apolo. O Cronida põe em fuga (phóbos)
constantemente os Aqueus e Troianos (Il., XI, v. 406; XIV, v. 522), e
até mesmo aos próprios deuses, como é o caso de sua esposa,
Hera (Il., XV, v. 91). Homero não deixa de construir uma repetição
para lembrar do poder de Zeus quando entra em combate: “Mas a
intenção de Zeus é sempre superior à dos homens, ele que põe em
fuga [phobêi] o homem corajoso e facilmente o defrauda da vitória,
quando ele próprio incita ao combate” (Il., XVI, v. 688-690; XVII, v.
176-178). Apolo também é capaz de gerar phóbos, mas não com
seu arco e flecha, que disseminava doenças entre os gregos, mas
com sua égide (Il., XV, v. 307-311). 

à frente dele [Heitor]
seguia Febo Apolo, os ombros envoltos em nuvem, segurando
a égide impetuosa, terrível e refulgente, que o metalurgo
Hefesto dera a Zeus, para com ela pôr os homens em debandada
[phóbon].
Esta era a égide que Apolo tinha nas mãos ao liderar o povo.

17



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Assim segue Apolo, ao lado dos troianos, semeando o
pânico (phóbon) (Il., XV, v. 327). Uma característica única de Apolo
é que seu phóbos também é descrito como thespésios: sobrenatural,
divino. O mesmo adjetivo é utilizado para caracterizar o canto
sortílego das musas (Il., II, v. 600) e das sereias (Od., XII, v. 158),
assim como também a própria Inquietação (phúza) (Il., IX, v. 2).
“Pois sobrenatural era o pânico [phóbon] que lançara Febo Apolo”,
diz Homero sobre o deus (Il., XVII, v. 118).

Já em Virgílio, a palavra metus pode significar, conforme o
dicionário de Ernesto Faria,33 em seu sentido próprio: “[R]eceio,
inquietação, ansiedade, temor e medo”. Em um sentido particular
é possível interpretá-la como um temor religioso.34 O verbo metuō,
segundo o mesmo dicionário, é geralmente traduzido como “ter
medo, temer, recear, estar inquieto”. O Oxford Latin Dictionary 35

também apresenta o sentido de “estar com medo ou apreensivo”,
como é possível observar no livro IX, quando na incursão noturna
feita por Niso e Euríalo, Reto se vê “cheio de pavor (metuens)” ao
se deparar com os inimigos (En., IX, v. 346).

O metus é a emoção que preenche o corpo e os membros
dos personagens virgilianos. Quando se deparam com uma ameaça
maior, ou desconhecida, a emoção faz com que seu corpo e seus
ossos tremam. Na Eneida, por exemplo, muitos prodígios são,
inicialmente, provocadores de medo. No canto II, vemos Eneias “a
tremer de medo” (“trepidare metu”) ao ver os cabelos do seu filho
Ascânio pegar fogo, sem o machucar (En., II, v. 685). Mesmo
sendo um bom augúrio de Júpiter para o herói “proteger a sua
casa”, casa esta que seria futuramente Roma, o metus causa
tremores.36

A palavra, nesse sentido, é muito produtiva em Virgílio.
Para além do exemplo citado, é possível observar também o metus e
o metuo associados ao herói troiano e seus socii. Eneias e seus
companheiros, dessa forma, temem os irmãos do Etna, os
Ciclopes, e apesar de não enfrentarem tais monstruosidades,
observam eles de longe e um “medo agudo” (“metus acer”) os
apressa (En., III, v. 682). Depois do rompimento com Dido, a
maldição lançada pela rainha também atinge o herói troiano,

18



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

“deixando-o cheio de medo” (“multa metu”), como descreve
Virgílio (En., IV, v. 390). 

Vemos, da mesma forma, o metus ser construído em
símiles. Na Eneida, temos dois casos. O primeiro aparece para
descrever a chacina de Euríalo, durante sua incursão noturna no
acampamento inimigo, junto a Niso (En., IX, v. 339-345). O
segundo surge no último canto, apresentando a batalha final entre
Eneias e Turno. Assim descreve Virgílio (En., XII, v. 715-724):

E, tal como na Sila imensa ou nos cumes do Taburno,
quando dois touros arremetem um contra o outro, cabeças em baixo,
em combate aceso, recuam, assustados, os donos,
queda-se toda a manada de um medo [metu] emudecido, e interrogam-
se as bezerras
quem vai mandar no bosque, a quem o rebanho inteiro vai seguir,
e eles, com força descomunal, desferem golpes entre si
e no calor da luta cravam os chifres e num banho de sangue
encharcam pescoço e espáduas, ruge em gemidos toda a floresta;
não de outro modo o troiano Eneias e o herói Dáunio
investem com os escudos, um imenso estrondo enche os ares.

Nas formas gramaticais, para além do phóbos e do metus, é
possível encontrar uma variedade considerável de palavras,
conceitos e sentenças também relacionados aos medos. Déos, deídō

e tarbós, nesse sentido, são as três palavras que designam medo que
aparecem com mais frequência nos cantos homéricos. Apesar de
serem as formas gramaticais que aparecem regularmente na Ilíada e
na Odisseia, existem pelo menos 22 raízes gramaticais nas poesias
épicas relacionadas aos medos, subdivididos em substantivos,
verbos e adjetivos,37 como observa Robert Zaborowski no seu
trabalho La crainte et le courage dans l’Iliade et l’Odyssée: “Contribution
lexicographique à la psychologie homérique des sentiments”.38

Encontramos também palavras como trómos que, na
maioria das vezes, vai estar associado ao tremor39 no corpo desses
indivíduos. Esse é o caso de quando os gregos veem Tétis
emergindo do mar com criaturas marinhas, após descobrir que seu
filho estava morto: “[D]o mar ressoou um grito sobrenatural, e
terror (trómos) dominou todos os Aqueus” (Od., XXVIII, v. 48-49). 

19



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Em Virgílio, encontramos também uma ampla variedade
de palavras relacionadas aos medos. Em um estudo sobre o
vocabulário do medo nos épicos latinos de L.A. Mackay, intitulado
The Vocabulary of Fear in Latin Epic Poetry, o autor40 busca investigar
alguns aspectos da técnica poética e dos processos emocionais de
Virgílio, Lucano e Estácio, examinando a frequência, concentração
e diversidade de suas referências ao medo e as escolhas de
palavras. Como resultado, o Mackay41 identifica pelo menos doze
formas pelas quais Virgílio (e os outros autores) se referem ao
medo, sendo elas: dirus, formido, horreo, metuo, palleo, paveo, periculum,
terreo, timeo, tremo, trepido, vereo. No caso de Virgílio, segundo o
pesquisador, o poeta favorece duas palavras: horreo e terreo. É
através dessas palavras que o poeta pensa os medos, sejam dos
heróis ou dos deuses. 

Além das formas gramaticais, encontramos também
perífrases relacionadas aos medos. Em Virgílio, tendo em vista
suas características épicas voltadas para a escrita, esse recurso é
menos presente. Não por acaso, foi possível encontrar menos
casos na Eneida. Apesar disso, nesses poucos casos é possível
observar características singulares da emoção construída pelo
poeta romano. 

Em algumas perífrases, por exemplo, é comum vermos o
uso do imperativo para reafirmar a importância e a necessidade de
os heróis ultrapassarem seus medos, como em “solve metus”,42

traduzido geralmente por “bane o terror!”. Curiosamente, grande
parte dessas afirmações são proferidas por mulheres, como é no
caso em que Berecíntia (Cibila), a grande mãe dos deuses, pede
para Júpiter: “dissipa meus receios” (“solve metus”), na intenção de
impedir que as naus de Eneias fossem queimadas por Turno (En.,
IX, v. 90). No livro I, Dido inverte esse lugar, dizendo para os
troianos, ao acolhê-los em Cartago: “[E]liminai do coração o medo
[“Solvite corde metum”], ó Teucros, expulsai os cuidados” (En., I, v.
562). 

Em momentos específicos, os medos são associados a
emoções contrárias, sendo capazes de coabitar o mesmo indivíduo.
Este é o caso, por exemplo, da spes (esperança) e da laetitia (alegria).

20



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

No livro I é possível observar essas duas situações. No v. 218,
vemos o grupo de Eneias “incertos entre a esperança e o medo”
(“spemque metumque”), questionando se seus companheiros estavam
vivos ou mortos. Já no v. 514, o encontro de Eneias com os
troianos que se perderam na tempestade do mar deixa todos
“feridos de alegria e de medo” (“laetitiaque metuque”).

Outro caso em que os medos se mostram presentes são
através de comparações. Em Homero é muito comum
encontrarmos símiles emotivos ligados direta ou indiretamente a
membros corporais, físicos ou psicológicos, tais como: kateklásthē

phílon êtor,43 kateplḗgē phílon êtor,44 (hypò) gyîa hekástou,45 e lýto goúnata

kaì phílon êtor.46 Encontramos também expressões como khlōrón

déos47 (pálido medo; medo verde; medo úmido), que geram até
hoje grande debate em torno do seu significado.48 Nicole Loraux,49

por exemplo, acredita que o “verde” é, em Homero, a cor (ou o
sinal) do terror. Para Marta González,50 o sentido homérico de
khlōrón, na verdade, é o de úmido, sendo sempre oposto ao que é
“seco”. Já segundo Chantraine,51 a polissemia da palavra dificulta
uma significação original que unifique sentidos tão diversos
quanto: brilhante, vital, jovem, verde, úmido etc.

Na Eneida, assim como nos cantos homéricos, as perífrases
aparecem relacionadas aos membros, mas dessa vez a dissolução
causada acontece não só nos membros, também nos próprios
ossos. As fórmulas “ossa tremor”, “pavor ossa”, ou “solvuntur frigore
membra” buscam dar sentido a um tipo de medo que é paralisador.
Quando os ossos e membros sede aos medos, ou a qualquer outra
emoção, no entanto, os heróis (ou personagens) virgilianos não
entram em inércia (En., III, v. 57).

A relação entre os medos e os órgãos princípios também
são marcados por metáforas. Mas de que modo? Douglas Cairns52

nos lembra algumas questões relacionadas às maneiras de se pensar
as metáforas nos cantos hexamétricos, especialmente em Homero.
Segundo o autor, as metáforas são uma maneira de ver uma coisa
através – e em termos – de outra. Ela envolve, nesse sentido, a
“transferência de uma categoria ou domínio para outra, de modo
que o domínio de origem forneça a estrutura conceitual do

21



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

domínio de destino”.53 Para o historiador, esse processo de
transferência normalmente tem origem em uma categoria concreta
e que se desloca para o abstrato.54 São através das metáforas,
portanto, que os poetas vão construir uma forma singular de
representar as emoções, com características próprias das
sociedades em que estavam inseridos.

Se nas perífrases são comuns termos ligados a membros
corporais, os símiles são constantemente associados a animais.
Elizabeth Minchin,55 nesse sentido, afirma que em Homero a onda
de emoções humanas pode ser explicada na narrativa em termos
das reações típicas de javalis, veados, pássaros e abelhas. No caso
do medo, em específico, vemos falcões, leões e serpentes.56 A
célebre batalha entre Páris e Menelau pela disputa não só de
Helena, mas também do fim da própria guerra, é um bom
exemplo. Alexandre, ao ver Menelau à frente dos combatentes,
sente seu “coração atingido” (kateplḗgē phílon êtor) e se esconde
atrás das falanges troianas, com medo da morte. Em seguida, o
poeta anuncia um símile (Il., III, v. 30-37):
 

Tal como o homem que nas veredas da montanha avista
uma serpente e logo recua sobressaltado com os membros
dominados pela tremura [trómos], as faces tomadas pela palidez
[ôkhrós] –
assim se misturou na multidão de orgulhosos Troianos
o divino Alexandre, com medo [deísas] do filho de Atreu.

 
O mesmo acontece em Virgílio. Assim como em Homero,

as serpentes e os leões aparecem com mais frequência nos símiles
em que o poeta descreve uma situação de medo.57 No livro II da
Eneida, vemos um exemplo disso. Durante a narração do fim da
guerra de Troia, Eneias conta sobre o encontro com o grego
Androgeu. Ao apontar o erro do guerreiro inimigo, o poeta entoa
um símile (En., II, v. 379-381):

Como quem, na aspereza de um silvado, ao pousar o pé no chão,
pisa, sem contar, uma serpente e foge a tremer e a toda a pressa
do bicho que cospe fúria e incha as tenebrosas goelas,
de modo não diverso fugia Androgeu, apavorado do que vira.

22



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

Os símiles são uma importante forma dos poetas utilizarem
o hexâmetro para falar sobre os medos. Aponta Minchin:

Através do símile, o cantor é capaz de deter-se por mais
alguns momentos em uma ação da narrativa propriamente
dita e, por meio desses meios, transmitir esse significado ao
seu público”, aponta Minchin.58

Desse modo, é através dessas estratégias que Homero e
Virgílio falam sobre emoções de maneira mais complexa e
elaborada. Mesmo no caso de Virgílio, cujos poemas são mais
voltados para a escrita e leitura, do que para a audição, os símiles
possuem uma grande importância na performance. Ainda segundo
a autora,59 o poeta romano utiliza-os, não tanto como dispositivos
explicativos para ajudar o público a reconhecer a cena que ele está
descrevendo (como faz Homero), mas para aumentar o significado
do poema em sua totalidade. Dessa maneira, os símiles, em ambos
os poetas, são capazes de criar um forte vínculo entre o público e
o que é ouvido ou lido, já que é preciso processar e avaliar o que
está sendo falado ou cantado. Portanto, a eficácia desse recurso
poético “ajuda o público a compreender melhor a narrativa porque
despertam emoções através do processo de interpretação”.60

Por fim, vemos também os medos serem representados
nos cantos homéricos como personificações. Segundo Nicolas
Richer,61 Phóbos (Medo) e Deîmos (Pavor) aparecem como filhos e
acólitos de Ares durante as batalhas na Ilíada.62 Medo, no entanto,
parece se destacar.63 Assim, quando Ares entra na guerra, com ele
vai também Phóbos, “seu filho amado, possante e destemido, que
põe em fuga até o guerreiro mais corajoso” (Il., XIII, v. 297-300).
Além disso, a deidade está presente, junto à Górgona, nos adornos
dos escudos de deuses e dos heróis. É o que vemos na descrição
da égide de Atena (Il., V, v. 738-742):

 
Em torno dos ombros atirou a égide borlada,
terrível, toda ela engalanada de Pânico [Phóbos]: nela
está a Discórdia [Ḗris], está a Sanha, está o gélido Assalto,
está a cabeça monstruosa da Górgona, terrível [deinoîo]
e medonha [deinḗ], portento de Zeus detentor da égide. 

23



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Tal como Phóbos e Deîmos, a imagem da Górgona, para
Jean-Pierre Vernant também está associada aos medos. Um medo,
no entanto, que traduz a extrema alteridade, “o temor apavorante
do que é absolutamente outro, o indivisível, o impensável, o puro
caos”. Nesse sentido, aqueles que cruzam seus olhares estão
condenados à morte “imobilizada, glacial, cega, mergulhada em
trevas”.64 É este o significado dado por Homero, por exemplo, ao
dizer que o olhar de Heitor era semelhante à Górgona (Il., VIII, v.
349). Para Vernant,65 nesse contexto de confronto, Gorgó se torna
um poder de terror associado a “Pavor, Derrota e Perseguição que
gelam os corações”, “um medo em estado puro, o Terror como
dimensão sobrenatural”, “o medo primeiro”. 

Em Virgílio também é possível encontrar o medo como
personificação. Assim como em Homero, Metus e Timor surgem
como filhos do deus da Guerra, Marte. Encontramos também
Formido, traduzido como “Pavor sombrio” que aparece como
personificação em um símile atribuído a Turno (En., XII, v. 335).66

Além disso, é possível observar a Fuga, que se espalha pelas
batalhas. Desse modo, vemos no livro IX (v. 717-719), Marte,
revigorar o ânimo e a força dos guerreiros latinos, ao mesmo
tempo que espalha entre os Teucros a Fuga (“Fugam”) e o Medo
Sombrio (“atrumque Timorem”). Em alguns casos, Metus67 aparece
junto à Fome, como na descrição feita pelo poeta do momento em
que Eneias caminha pelo submundo (En., VI, v. 273-281).

Mesmo antes do átrio e nas primeiras cavernas do Orco,
instalaram seus aposentos o Luto e os Cuidados vingadores;
ali habitam as pálidas Doenças e a triste Velhice
e o Medo [Metus] e a Fome, que é má conselheira, e a maldita
Indigência,
figuras terríveis de ver, e a Morte e o Tormento;
então, o Sono, irmão da Morte, e os pérfidos Prazeres
da alma e a guerra assassina, que mora do outro lado,
e os aposentos de ferro das Eumênides e a Discórdia desvairada, a sua
cabeleira de víboras presa com fitas sangrentas.

Os medos personificados apontam para uma relação que
vai além do que costumamos chamar de individualidade desses

24



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

sujeitos e se converte em manifestações religiosas. As emoções,
quando se deificam, transformam-se também em objetos de
adoração e se adequam à realidade mística desses indivíduos.

CONCLUSÃO

Essas são as quatro principais formas de expressão dos
medos nos cantos épicos. Como vimos, os medos possuem uma
grande elasticidade, tanto nos seus sentidos quanto nas suas
formas. A multiplicidade de palavras relacionadas a essa emoção
nos leva a concluir que nas sociedades homéricas e virgilianas os
medos não são silenciados (o que também pode ocorrer), mas
produzem um grande barulho. 

Apesar de amplamente presente nos poemas, é importante
lembrar que a emoção não deixa de carregar sentidos negativos.
Na busca das raízes da concepção do medo na Idade Média, Jean
Delumeau,68 por exemplo, vai observar que em Virgílio já existiria
um “arquétipo do cavaleiro sem medo, perfeito” que é
“constantemente realçado pelo contraste com uma massa
considerada sem coragem”. Para isso, o autor se utiliza da
passagem no livro IV, v. 13 em que Dido fala para sua irmã Ana:
“O medo é a prova de um nascimento baixo”69 (“degeneres animos
timor arguit”). Concordamos com o sentido negativo do medo que
possa existir em Virgílio, mas isso não parece ser o suficiente para
a construção de um arquétipo fixo e imutável dos heróis. Caso
fosse, a Eneida seria um poema anti-heroico, já que o que mais se
vê são os medos.

David Konstan70 aponta uma perspectiva parecida, mas
mais cautelosa. O autor afirma que em Homero os medos vão ser
considerados sinais de um “espírito aviltado”, já que é possível
observar passagens onde a emoção é utilizada de maneira a
“refrear” a covardia do guerreiro, ou impulsionar a sua coragem.
De fato, para os guerreiros homéricos ou virgilianos, os medos vão
estar sempre presentes, seja na guerra, nos seus ossos ou nos seus
corações. No entanto, a complexidade do medo no épico permite
que os poetas se utilizem da emoção para dar sentido à heroicidade

25



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

dos heróis, o que não é realidade em outras temporalidades
históricas, especialmente a medieval.

26



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

ABSTRACT

In Homer's Iliad and Odyssey and Virgil's Aeneid, fears are not just
momentary emotional reactions but a thread that connects human
experiences to the plot. Fears, whether of the gods, death, the
unknown, or destiny, act as a catalyst that makes the hero surpass
their limits, face seemingly insurmountable challenges, and thus
forge the path of epic. In the research, we found at least four ways
in which Homer and Virgil refer to fears: 1) The first is
grammatical, presenting as nouns, adjectives, or verbs. 2) The
second form is in the so-called periphrases, which are repetitions
caused by the epic meter itself. 3) The third is through similes. 4)
The fourth is through personification. Thinking about the
relationship between language and emotion, we aim to compare
the meanings that the expressions of fears have in these epic works
and seek to understand their significance.

KEYWORDS

Fear; Language; Homeric epics; Aeneid.

27



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS 

ARISTÓTELES. Retórica. Tradução de M.A. Júnior, P.F. Alberto e A. do N. Pena.
São Paulo: Folha de S. Paulo, 2015.

BAILLY, A. Dictionnaire grec-francais. Paris: Hachette, 1935.

BEEKES, R.; VAN BEEK, L. Etymological Dictionary of Greek. Leiden: Brill,
2010.

CAIRNS, D . Ψυχή, Θυμός, and Metaphor in Homer and Plato. Études
platoniciennes, v. 11, p. 1-42, 2015.

CUNLIFFE, R. J. A Lexicon of the Homeric Dialect. Oklahoma: University of
Oklahoma Press, 1963.

DELUMEAU, J. História do medo no ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada.
São Paulo: Companhia das Letras, 2009.

DUCKWORTH, G.E. Vergil and Classical Hexameter Poetry: a Study in
Metrical Variety. Michigan: University of Michigan Press, 1969.

FARIA, E. Dicionário escolar latino-português. Distrito Federal: Ministério da
Educação, 1962.

FOLEY, J. M. Homer’s Traditional Art. University Park: Penn State Press, 1999.

GLARE, P.G.W. Oxford Latin Dictionary. Oxford: University Press, 1968.

GONZALEZ, M.G. Homérico χλωρὸν δέος: el significado de χλωρός en la poesía
griega arcaica. Minerva: Revista de Filología Clásica, Valladolid, v. 18, n. 18, p.
11-23, 2005.

HARRIS, W.V. Restraining Rage: the Ideology of Anger Control in Classical
Antiquity. Massachusetts: Harvard University Press, 2002.

HOMERO. Odisseia. Tradução de Frederico Lourenço. Lisboa: Quetzal Editores,
2018.

HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. Lisboa: Quetzal Editores,
2019.

KASTER, R.A. Emotion, Restraint, and Community in Ancient Rome.
Oxford: Oxford University Press, 2005.

KONSTAN, D. The Emotions of the Ancient Greeks: Studies in Aristotle and
Classical Literature. Toronto: University of Toronto Press, 2006.

LAKOFF, G.; TURNER, M. More than Cool Reason: a Field Guide to Poetic
Metaphor. Chicago: The University of Chicago Press, 1989.

28



As expressões do medo [...] | João Pedro B.G. Farias | Fábio de Souza Lessa

LORAUX, N. The Experiences of Tiresias: the Feminine and the Greek Man.
New Jersey: Princeton University Press, 1995.

MACKAY, L.A. The Vocabulary of Fear in Latin Epic Poetry. Transactions and
Proceedings of the American Philological Association, v. 92, p. 308-316,
1961.

MINCHIN, E. Poet, Audience, Time, and Text: Reflections on Medium and Mode
in Homer and Virgil. In: SCODEL, R . Between Orality and Literacy:
Communication and Adaptation in Antiquity. Leiden: Brill, 2014. p. 267-288.

MORAES, A.S.A. A pedagogia da experiência humana: Aquiles e o sofrimento que
ensina. Phoînix, Rio de Janeiro, v. 21, n. 2, p. 11-26, 2015.

MORRISON-MONCURE, I.R. Affecting Civil Wecting Civil War: the Par: The
Poetics of Foetics of Fear in Lear in Lucan’s Bellum Civile. New York: CUNY

Academic Works, 2018.

RICHER, N. Personified abstractions in Laconia: suggestions on the origins of
Phobos. In: STAFFORD, E.; HERRIN, J. Personification in the Greek World:
from Antiquity to Byzantium. New York: Ashgate, 2005, p. 111-122.

ROSENWEIN, B.H. História das emoções: problemas e métodos. São Paulo:
Letra e Voz, 2011.

SCHIRONI, F. The Best of the Grammarians. Michigan: University of Michigan
Press, 2018.

VERNANT, J-P. A morte nos olhos: figurações do outro na Grécia antiga:
Ártemis, Gorgó. Rio de Janeiro: Zahar, 1988.

VIRGÍLIO. Eneida. Tradução de Carlos Ascenso André. São Paulo: Sétimo Selo,
2023.

VIRGÍLIO. Geórgicas. Tradução de Gabriel A.F. Silva. Lisboa: Cotovia, 2019.

WRIGHT, M.R. Ferox Virtus: Anger in Virgil's Aeneid. In: BRAUND, S.B.; GILL, C.
The Passionsin Roman Thought and Literature. Cambridge: Cambridge
University Press, 1997.

ZABOROWSKI, R . La crainte et le courage dans l’Iliade et l’Odyssée:
contribution lexicographique à la psychologie homérique des sentiments.
Varsovie: Stakroos, 2002.

29



1 Segundo William V. Harris (2002, p. 84) o uso da palavra páthos na Grécia
Clássica para se referir diretamente a emoção só teria se desenvolvido no final
do séc. V a.C., mas especificamente no final da década de 420.
2 Cunliffe, 1963, p. 317.
3 Outros significados atribuídos a páskhō: “to have laid upon on”, “be called upon to
bear”; “to have (something) come upon”, “happen to”, or “befall one”; como um objeto
indefinido: “to have (something evil) come upon one”, “encounter (mischance)”, “meet (one's
death)” (Cunliffe, 1963 p. 317); “to experience, undergo, suffer” (Beekes; Van Beek,
2010, p. 1156); “propr. être affecté de telle ou telle façon”, “éprouver telle ou telle affection”,
“sensation ou sentiment” (Baily, 1935, p. 671-672).
4 Konstan, 2006, p. 3.
5 A tradução utilizada para Odisseia é a de Frederico Lourenço (2018).
6 Exemplos onde podemos observar essa relação na Odisseia: I, v. 4; V, v. 33, 223,
347, 362 e 377; VII, v. 152 e 221; VIII, v. 155, 184 e 411, IX, v. 53; X, v. 458 e 465;
XI, v. 104 e 111, XII, v. 138; XIII, v. 6, 90, 92, 131, 263 e 418; XIV, v. 362; XV, v.
176 e 401; XVI, v. 205; XVII, v. 284 e 555; XIX, v. 170, XXIII, v. 53.
7 É importante lembrar que as formas de aprendizado no mundo antigo também
estão muito associadas às maneiras pelas quais os heróis se formam dentro do
próprio épico. Alexandre Santos de Moraes (2015, p. 19) nos lembra que nas
epopeias, principalmente em Homero, as diversas manifestações da dor e do
sofrimento produzem um saber-viver que caracteriza a experiência desses
personagens. Em um mundo cercado de dores, consubstanciadas especialmente
na guerra e navegação, por exemplo, nos parece plausível dizer que essas dores e
a construção dessa experiência eram próximas daquela que gregos e romanos
estavam experimentando.
8  Torrinha, 1945, p. 310.
9 Moncure, 2018, p. 12.
10 O autor, além disso, também nos alerta: tal como o páthos, o patior não carrega
necessariamente uma conotação negativa.
11 Faria, 1962, p. 708.
12 Glare, 1968, p. 1309.
13 A tradução utilizada para Eneida é a de Carlos Ascenso André (2023).
14 São elas: En. I, v. 5; I, v. 199; I, v. 219; I, v. 386; I, v. 644; II, v. 403; II, v. 638;
III, v. 628; IV, v. 340; V, v. 390; V, v. 462; VI, v. 77; VI, v. 660, VI, v. 743, VII, v. 21;
VII, v. 182; VII, v. 200. 
15 Kaster, 2005, p. 149.
16 No inglês, o autor traduz o primeiro como “upheaval of the mind” e o segundo
como “affect”.
17 Morrison-Moncure, 2018, p. 21; Wright, 1997, p. 183.
18 Konstan, 2006, p. 37.
19 Idem, ibidem, p. 38.
20 A tradução utilizada para Ilíada é a de Frederico Lourenço (2019).
21 Duckworth, 1969, p. 4.
22 Isso fica claro em passagens como En., I, v. 92; II, v. 559; IV, v. 279.
23 Rosenwein, 2011, p. 7 e 21.
24 As comunidades emocionais são muito parecidas com aquilo que Michael Foucault
chamou de discurso comum, na medida em que dentro delas, compartilham-se
vocabulários e modos de pensar que possuem uma função controladora e
disciplinar. São similares também a ideia de habitus proposta por Pierre
Bourdieu, pois internalizam normas que determinam as maneiras como nós
pensamos e agimos e que pode ser diferente em grupos diferentes. Utilizamos,

30



portanto, o referido conceito para analisarmos o que os gregos e romanos da
época de Homero e Virgílio chamavam e entendiam como medo.
25 Rosenwein, 2011, p. 21.
26 A palavra phóbos, no período homérico, como observado mais adiante, está
associado mais associado a fuga. Desse modo, como aponta o comentador
Aristarco (Schironi, 2019, p. 227), diferente do grego koiné (e do ático) as duas
palavras que significam “medo” nos cantos homéricos são: déos e tarbeîn.
27 Na passagem da antiguidade arcaica à clássica é possível identificar uma
diferença entre o uso da palavra phóbos. Se em Homero a emoção está associada
à fuga, em Aristóteles, o phóbos “consiste numa situação aflitiva ou numa
perturbação causada pela representação de um mal iminente, ruinoso ou
penoso” e as coisas temíveis (phoberá) “são as que parecem ter um enorme poder
de destruir ou de provocar danos que levem a grandes tristezas” (Ret., II, 1182a).
28 Cunliffe, 1963, p. 417.
29 Loraux, 1995, p. 78.
30 Schironi, 2018, p. 223.
31 Cunliffe, 1963, p. 409-410.
32 Loraux, 1995, p. 78.
33 Faria, 1962, p. 608.
34 Como é possível ver no canto VII, v. 59-60 da Eneida, quando é descrita a
região do Lácio e os prodígios sobre o futuro casamento de Lavínia: “Havia um
loureiro no meio do palácio, nos altos salões interiores, de sagrada folhagem e
preservado por temor (metu) ao longo de muitos anos”.
35 Glare, 1968, p. 1107.
36 Além disso, assim como em Homero, verbos como tremo também aparecem
com frequência, geralmente associados a alguma situação de medo. Diante de
Hércules, por exemplo, narra Virgílio no livro VIII, v. 296, “estremeceu (tremuere)
a lagoa do Estígio”.
37 No total, o autor identifica 44 formas diferentes de se referir aos medos.
38 Zaborowski, 2002.
39 Termos como rhigeō (estremecer), que aparecem tanto relacionada a Odisseu
quanto a Calipso (Od., V, v. 116 e 171), foram por vezes interpretados por
escoliastas antigos com o sentido literal de sentir “subitamente frio”. Porém,
como nos lembra Frederico Lourenço (2018, p. 130), “o arrepio” sentido por
esses personagens, mesmo levando em conta as questões climáticas (percebido
através das referências astronômicas do canto), “é decerto mais do foro
psicológico do que do gripal”.
40 Mackay, 1961, p. 308.
41 Idem, ibidem, p. 310.
42 Eneida (I, v. 463; I, v. 562; V, v. 420; IX, v. 90).
43 Odisseia (IV, v. 481 e 538; IX, v. 256; X, v. 198, 496 e 566; XII, v. 277).
44 Ilíada (III, v. 31).
45 Ilíada (VII, v. 215; XVIII, v. 31; XX, v. 44); Odisseia (XI, v. 527; XVIII, v. 238 e v.
341).
46 Ilíada (XXI, v. 114 e 425); Odisseia (IV, v. 703; V, v. 297 e 406; XVIII, v. 212; XXII,
v. 68 e 147; XXIII, v. 205; XXIV, v. 345).
47 Ilíada (VII, v. 479; VIII, v. 77; X, v. 37; XV, v. 4; XVII, v. 67); Odisseia (XI, v. 43 e
633; XX, v. 243; XXII, v. 42; XXIV, v. 450 e 533).
48 John Miles Foley propõe uma definição que nos ajuda a entender o seu
significado. Segundo o autor (1999, p. 217), khlōrón déos é uma perífrase que
indica uma situação na qual o sobrenatural é o principal causador do medo de

31



uma pessoa ou de um grupo.
49 Loraux, 1995, p. 77.
50 González, 2005, p. 23.
51 Chantraine, 1999, p. 1264.
52 Cairns, 2015.
53 Idem, ibidem, p. 3.
54 Da mesma maneira, George Lakoff e Mark Turner (1989, p. 66) apontam que
“o pensamento poético usa os mecanismos do pensamento cotidiano, mas os
estende, elabora e os combina de maneiras que vão além do ordinário”.
55 Minchin, 2014, p. 274.
56 Il., XVI, v. 581-584; XVII, v. 755-759; XXII, v. 93-97 e v. 139-144; Od., IV, v. 791-
794.
57 En., II, v. 379-381; IX, v. 339-341; X, v. 723-728.
58 Minchin, 2014, p. 274.
59 Idem, ibidem, p. 280.
60 Beck, 2014, p. 247.
61 Richer, 2005, p. 113.
62 Il., IV, v. 440; V, v. 739; XI, v. 37; XIII, v. 299.
63 Para o autor (2005, 112), essas duas deidades também se tornariam objeto de
culto, principalmente em Esparta, durante o séc. VII e VI a.C.
64 Vernant, 1988, p. 12-13.
65 Idem, ibidem, p. 49-50.
66 Assim narra Virgílio o símile, em que aparecem também outras emoções
personificadas (En., XII, v. 331-340): “Qual Marte, quando, junto à corrente
gelada do Hebro, sangrando, furioso, bate com o escudo e lança a galope os
cavalos enfurecidos, a desencadear a guerra, e eles voam em campo aberto,
adiante de Notos e Zéfiro, gemem os confins da Trácia ao bater dos cascos e,
em volta, os rostos do Pavor sombrio (Formidinis) e da Ira (Iraeque) e da Insídia,
companhia do deus, estão em alvoroço, assim Turno fustiga, desenfreado, os
cavalos a bufar de suor no meio da peleja, galopando sobre inimigos
barbaramente massacrados, os cascos velozes espalham salpicos de sangue e
espezinham, de mistura com sangue, e areia”.
67 Na Eneida, essa é a única aparição de Metus. Nas Geórgicas, a deidade também é
descrita em III, v. 552 ao lado de Morbus (doença).
68 Delumeau, 2009, p. 15.
69 A tradução utilizada é a do próprio livro de Delumeau (2009, p. 15).
70 Konstan, 2006, p. 137-138.

32



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

A construção da Pax Augusta e sua
imagética nos Fastos ovidianos
Ana Thereza Basilio Vieira

RESUMO

Este trabalho pretende analisar como se deu a construção da Pax Augusta,
considerada como um dos maiores períodos de paz entre Roma e outros povos.
Algumas considerações sobre o significado de paz para os romanos durante a
República e o governo de Augusto principiam este artigo, que discute, na
sequência, como a literatura latina abordava o tema. A elegia, geralmente
associada ao tom amoroso ou lamentoso, adquire outra conotação nas mãos de
Ovídio, último dos elegíacos, que deve trabalhar – e inovar – um gênero já
amplamente reconhecido. Buscaremos mostrar como o autor elabora sua
concepção acerca da imagem do princeps n o s Fastos como vingador e,
contraditoriamente, construtor da paz romana.

PALAVRAS-CHAVE

Paz; Augusto; Ovídio; Elegia; Fastos; Imagética.

SUBMISSÃO 20.12.2024 | APROVAÇÃO 20.3.2025| PUBLICAÇÃO 23.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66530

33

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66530


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

m meio a um mundo com tantas guerras, nós nos
fazemos uma pergunta, ao mesmo tempo, bastante
simples e complexa: o que é a paz? Será simplesmente a
ausência de guerra, como se costuma supor, ou há
outros entendimentos sobre o assunto? Buscarei, num
primeiro momento, abordar o que os romanos
entenderam por Pax Romana, quando ela, efetivamente,
se deu, seus antecedentes e consequências. Num
segundo momento, analisaremos alguns aspectos dessa
paz dentro da composição elegíaca latina e de como a
Pax Romana se insere na elegia, mais especificamente na
obra de Ovídio intitulada Fastos, tida como um

calendário de festividades religiosas anuais. 

ACEPÇÕES DE PAX E DE OUTROS CORRELATOS

Ao consultarmos os dicionários de língua latina acerca do
vocábulo pax, pacis, iremos nos deparar com diferentes
significados, como a paz entre dois litigantes, notadamente após
algum conflito; a paz entre duas pessoas, não necessariamente
resultantes de algum desentendimento, mas uma espécie de
sentimento de bem-estar; tranquilidade ou calma, sobre fenômenos
naturais, como a tranquilidade do mar ou do céu, mas também a
tranquilidade da alma, o sossego; a benevolência ou o favor dos
deuses  em prol de uma pessoa, cidade ou governo. O termo pode
ocorrer em expressões, como tua pace (com tua permissão), in pace
(em paz), Pace et bene! (Paz e bem!), Pax Romana, entendida como a
paz do império romano ou o período de domínio pacífico de
Roma. Existe a interjeição Pax! para pedir que se faça silêncio no
ambiente e o termo pode ainda se referir a uma divindade
personificada. 

A paz é, portanto, um processo dinâmico, não
evidenciado apenas pela cessação de guerras, mas dependente de
situações sociais e/ou culturais diversas, entre as quais se encontra
a ausência de sofrimento e a liberdade de ação ou de produção.
Não seria de se estranhar que a paz resultante de um acordo de

34

E



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

guerra – lembremos dos dias atuais com os incessantes pedidos de
paz pelas guerras em andamento – fosse a primeira, e talvez uma
das mais importantes, significações a vir à nossa mente.
Entretanto, o momento de tranquilidade, comumente associado ao
ócio, também pode ser compreendido como paz. O vocábulo
otium, o ócio, além da oposição ao negotium, o negócio ou os
afazeres, também pode ser entendido como a paz ou a
tranquilidade obtida através de um acordo ou a convenção entre
duas partes, sobretudo se usado em oposição a bellum, a guerra,
remetendo a um período de repouso, de serenidade. Segundo
Cornwell,1 pax é uma expressão laudatória ou a explicação para um
período do império romano, sob o governo de Augusto, e, ao
mesmo tempo, uma condenação à própria forma com que o
imperialismo justificava seus propósitos. Mas, para entendermos
um pouco melhor esta explicação, faz-se mister voltarmos um
tanto no tempo.

Concorrem com o uso de pax, além de otium, os termos
concordia, quies e tranquillitas, todos expressando o momento de
tranquilidade e anuência de ações acordadas entre partes, que,
entretanto, apontam para um uso diverso, isto é, de qualidades que
ensejam sentimentos populares, ainda que convergentes para a
tranquilidade e estabilidade do Estado. Na Lei agrária, Cícero
diferencia pax e otium, ressaltando que a paz se relaciona a questões
externas, enquanto que o ócio concerne à esfera doméstica:

Quare qui possum non esse popularis, cum videam haec omnia, Quirites,
pacem externam, libertatem propriam generis ac nominis vestri, otium
domesticum, denique omnia quae vobis cara atque ampla sunt in fidem
et quodam modo in patrocinium mei consulatus esse conlata?2

Por que posso não ser popular, quando vir estas coisas,
romanos, a paz é externa, a liberdade própria do gênero e do
vosso nome, e o ócio é doméstico, enfim, todas as coisas que
são caras e ilustres para vós em boa-fé e que, de certo modo,
estão associadas à proteção do meu consulado?3

35



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

A PAZ DURANTE A REPÚBLICA

Durante o período da República Romana, o
entendimento sobre guerra e paz dizia respeito às diversas esferas
da vida comum, algo que se via refletido até mesmo no uso das
vestimentas: quando voltavam da guerra, os homens deveriam se
despir das armas e das suas capas (esfera militar/estrangeira) e
envergar a toga (esfera doméstica) para poder transpor os portões
da cidade. Em fins da República, conforme a manipulação de
interesses políticos e pessoais para controle de indivíduos e de
províncias, observava-se um incremento da insegurança e
instabilidade, ensejando mudanças drásticas, que levaram ao fim
dessa forma de governo. Em um período já insuflado por
corrupção, revoltas, conjurações, guerras civis e externas, tornara-
se óbvio que a república já não poderia mais funcionar da mesma
forma que em seu começo.4

A tão idealizada – e desejada – república de Cícero não
poderia voltar aos primórdios por ele pensados como um
momento de plena harmonia, em que tudo funcionaria bem,
administrativa, religiosa e socialmente. O autor principia a obra Da
República lembrando daqueles que lutaram pelos valores
republicanos, enfrentando inimigos grandiosos. Diz ele: 

<im>petu liberauissent, nec C. Duilius A. Atilius L. Metellus terrore
Carthaginis, non duo Scipiones oriens incendium belli Punici secundi
sanguine suo restinxissent, nec id excitatum maioribus copiis aut Q.
Maximus eneruauisset, aut M. Marcellus contudisset, aut a portis huius
urbis avolsum P. Africanus compulisset intra hostium moenia.5 

Sem o amor pátrio, não teriam Duílio, Atílio e Metelo
libertado Roma do terror de Cartago; sem ele, não teriam os
dois Cipiões apagado o incêndio da segunda guerra púnica, e,
quando seu incremento foi ainda maior, não o teria debilitado
Quinto Máximo, nem extinguido M. Marcelo, nem impelido
P. Africano às próprias muralhas inimigas.6 

Ao fim da obra, fragmentada, veremos no episódio
conhecido como o “Sonho de Cipião”, a confirmação de que a
República é dirigida por homens valorosos, demonstrado através

36



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

das conquistas militares, dos triunfos e do domínio de Roma sobre
os demais povos, conforme notamos nas palavras de Cipião
Africano a seu neto: 

Cum autem Carthaginem deleueris, triumphum egeris censorque fueris et
obieris legatus Aegyptum, Syriam, Asiam, Graeciam, deligere iterum
consul absens bellumque maximum conficies, Numantiam
exscindes. Sed cum eris curru in Capitolium inuectus, offendes rem
publicam consiliis perturbatam nepotis mei.7

Quando tiveres destruído Cartago e quando, depois do teu
triunfo, tiveres sido censor e legado no Egito, na Síria, na
Ásia, na Grécia, serás nomeado, ausente, novo cônsul, e darás
fim à maior das nossas guerras reduzindo Numância a cinzas.
Mas depois que tiveres subido ao Capitólio, levando nas rodas
de teu carro a vitória escrava, serás vítima da perturbação que
meu neto, com seu conselho, terá produzido na república.8 

Falamos aqui da paz, suscitada pela interpelação “darás
fim à maior das nossas guerras”, em sua primeira acepção, mas não
do acordo entre duas partes e, sim, da dizimação de uma delas
após a guerra por não submissão. Trata-se, pois, de uma
interpretação da paz por parte dos romanos, que não mais farão
guerra contra o povo ameaçador e, portanto, não irão mais se
preocupar com a guerra. 

Uma circunstância fundamental para a República era a
pax deorum, a paz dos deuses, uma paz relacionada com a própria
história de Roma, atestada já desde os primeiros escritos literários,
já observável nas comédias plautinas,9 em que se pode vislumbrar
o indivíduo à procura de uma conciliação com os deuses, através
do culto familiar dos lares e dos penates, da observância dos dias
fastos e nefastos, do culto aos antepassados, da devoção e
invocação dos deuses estatais romanos. A paz era solicitada aos
mais variados deuses – Júpiter, Vênus, Mercúrio – como forma de
proteção e tranquilidade para os suplicantes e seus familiares.
Intimamente associado a esse pedido de paz está o perdão dos
deuses, a venia, que, desta vez, pode ser concedido por intermédio
de um “pacto”, foedus, entre deuses e homens, que será uma

37



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

importante prerrogativa para a Pax Romana, como veremos mais
adiante.

Outra interpretação da paz é, portanto, ao contrário
desta, a submissão voluntária, de quem preferiu não travar uma
guerra contra o dominador, preferindo o acordo de paz,
geralmente adquirido através do envio de um emissário de paz,
denominado de legatus de pace. Nessa mesma situação de submissão,
pode ainda ser usado o adjetivo ou o particípio passado pacatus, -a,
-um, isto é, pacificado, para se referir aos povos em tal condição.
Contudo, essa definição não aponta para uma relação de
submissão agressiva; ao contrário, o termo era frequentemente
usado para se referir aos estrangeiros, ou seja, não romanos, que
não eram hostis ao governo e que poderiam mesmo ajudá-los
como aliados em momentos bélicos contra os verdadeiros
inimigos.

Não é raro nos depararmos com a expressão em algum
dos textos de Cícero e, sobremaneira, de César, para definir como
outros povos se preocupavam com a possibilidade de ter o
exército romano às suas portas, preparado para um enfrentamento.
Em uma carta dirigida a Mescínio, Cícero se expressa acerca da
negociação de paz, obtida através de uma espécie de contrato, a
condicio pacis, a notificação de paz, dizendo:

[...] quavis tuta condicione pacem accipere malui quam viribus
cum valentiore pugnare.10

[...] preferi obter a paz com a segurança de um contrato
do que lutar com mais vigor contra os homens.

Do mesmo modo César, em seu Comentário sobre a guerra
civil, relata que tentara um acordo de paz com Pompeu, em vez de
se pronunciar a favor da guerra:

Atque haec Caesar ita administrabat, ut condiciones pacis
dimittendas non existimaret; ac tametsi magnopere admirabatur
Magium, quem ad Pompeium cum mandatis miserat, ad se non remitti
[...].11

38



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Dessas coisas se ocupava César, pensando, contudo, que não
devia renunciar a um acordo de paz, embora estranhasse
muito que Mágio, que enviara com mensagem a Pompeu, não
lhe trouxesse resposta [...].12

É interessante observar que, enquanto os embaixadores
de paz eram enviados a Roma por seus inimigos, raramente Roma
os enviava ao estrangeiro, e foi por esse motivo que César
estranhou a ausência de uma resposta a seu legado por parte de
Pompeu acerca de um acordo.

Ao nos aproximarmos do final do período republicano,
em que é inegável o avanço das conquistas romanas, obtidas ora
por meio de acordos, ora através de guerras ou devastações, Roma
assume o controle do mundo conquistado, sobremaneira através
de seu poderio militar. Entretanto, mesmo quando a paz pudesse
ser feita por um acordo antes da declaração de guerra, muitas vezes
esse fato poderia denotar um sinal de fraqueza, assim como a
própria derrota. Porém, a diferença entre os dois – o acordo de
paz ou a derrota – é que o acordo pode ser realizado por um
reconhecimento de paridade entre os demais povos e Roma, não
envolvendo, desta feita, nenhum sinal de fraqueza ou de
submissão. Como sinal dessa proposta, dá-se o oferecimento da
amicitia, a amizade, os laços de amizade, a aliança entre pares, que
exige o cumprimento de deveres recíprocos, impensável em caso
de hostilidades anteriores. Por outro lado, a paz resultante de um
acordo após conflitos beligerantes tem relação intrínseca com a
victoria, a vitória de uma das partes, que aceitou se submeter às
regras impostas pela parte vencedora, isto é, por Roma, exibindo
sua superioridade nas relações estrangeiras. 

Apesar de, como dissemos antes, haver pedidos de uma
concordia deorum, solicitando a paz aos deuses, e de haver até uma
personificação da paz percebidas em alusões literárias, não havia
propriamente um culto à paz até a época de Otávio.13 Até então,
Concordia, Fides e Salus eram as divindades que recebiam o culto e
as comemorações pela obtenção de vitórias, com a construção de
templos em sua homenagem. Com o passar do tempo, essas e
outras divindades do panteão romano começam a receber

39



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

qualificativos associados ao contexto político-militar, como Iuppiter
Stator (Júpiter Estator), Iuppiter Victor (Júpiter Vencedor), Hercules
Victor (Hércules Vencedor) ou Hercules Invictus (Hércules
Invencível), além de Fors Fortuna (Acaso), Honos et Virtus (Honra e
Virtude) ou Fortuna Publica (Fortuna Pública), essas últimas virtudes
associadas às qualidades ensejadas pelo uir romanus. O culto
propriamente da Pax foi introduzido apenas em fins da República
devido à relação de Roma com o resto do mundo, que, entretanto,
só recebe um altar próprio no tempo do governo de Otávio
Augusto.

Ao assumir a ditadura, no início da década de 40 a.C.,
Júlio César principiou uma série de transformações, como a
criação do calendário juliano, com a atualização e correção do
número de dias do ano, quando ainda valores como vitória, guerra
e paz são reconsiderados e manipulados conforme o jogo político,
as posições e as relações interpessoais em busca de poder,
alentados pelo ensejo da restauração da res publica.14 Após o cerco a
Brundísio, em 49 a.C., a instabilidade de Roma aumentou. O
acordo de paz, mais tarde assinado pelos triúnviros Marco
Antônio, Lépido e Otávio, não se restringia mais a uma paz entre
romanos e estrangeiros hostis, mas, pela primeira vez, entre os
próprios romanos em desacordo. Esse tipo de circunstâncias já
assinalava o fim da República, que acabaria por se consolidar em
uma nova forma de governo.

A PAX AUGUSTA E SUAS INOVAÇÕES

Após o término do 2º triunvirato, Otávio assumiu o
comando de todo o império como princeps, isto é, o primeiro entre
todos, vingando a morte de Júlio César e procedendo a
remodelações da forma de governo, com o intuito de restabelecer
a ordem da res publica comprometida, restituindo ao Senado
funções judiciais e legislativas e à ordem equestre os direitos de
atuação como jurados em tribunais criminais, por exemplo. Não
foi uma mudança exatamente pacífica, mas, decerto, necessária a
um povo que encontrava suas instituições e valores

40



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

demasiadamente corrompidos, como insistiam em revelar
escritores tais quais Cícero ou Salústio, este último se lamentando
por ter se deixado levar na juventude por influências negativas do
meio político e social romano, totalmente corrupto e corruptível.
Diria o autor em A conjuração de Catilina: 

Sed ego adulescentulus initio, sicuti plerique, studio ad rem publicam
latus sum ibique mihi multa aduorsa fuere. Nam pro pudore, pro
abstinentia, pro uirtute audacia, largitio, auaritia uigebant. Quae
tametsi animus aspernabatur insolens malarum artium, tamen inter
tanta uitia imbecilla aetas ambitione corrupta tenebatur; ac me, cum ab
reliquorum malis moribus dissentirem, nihilo minus honoris cupido
eadem, qua ceteros, fama atque iuvidia uexabat.15

Mas eu, ainda bem jovem, de início, tal como a maioria,
lancei-me com ardor à vida pública, e enfrentaram-me a í
muitas adversidades. Pois imperavam, em lugar do pudor, da
integridade, da virtude, a audácia, a largueza, a avidez.
Embora meu ânimo, desafeito das más condutas, as
desprezasse, em meio a tamanhos vícios minha idade
vacilante mantinha-se corrompida pela ambição; e a mim,
divergindo embora dos maus costumes dos demais,
atormentava-me, pela fama e pela inveja, o mesmo desejo de
honra que aos restantes.16 

Era inevitavelmente necessária uma mudança de
perspectivas. Em um lugar onde era constante a menção à
corrupção e ambição desmedida ao invés da busca pela glória dos
antepassados, não haveria como se sustentar um império em
expansão. E quem assumiu o dever de proceder às mudanças foi o
jovem Otávio, que deveria reinstaurar a paz em Roma, a paz
doméstica, a paz contra o estrangeiro, a paz dos deuses, segundo
suas próprias palavras:

Annos undeviginti natus exercitum privato consilio et privata impensa
comparavi, per quem rem publicam a dominatione factionis oppressam in
libertatem vindicavi.17

41



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Aos dezenove anos, formei um exército por minha iniciativa e
às minhas custas. Com ele restituí à liberdade a república
oprimida pelo domínio de uma facção.18

Os romanos presenciaram um fato extraordinário após
alguns anos de governo: as portas de Jano, que frequentemente se
abriam e fechavam conforme os tempos de guerra e paz, então
passariam um longo tempo fechadas, levando ao que foi
denominado como a Pax Romana ou a Pax Augusta, que se tornou
um dos maiores tempos de paz conhecido pelos romanos. E, no
entanto, não foi o governo de Otávio totalmente pacífico, como se
pode entrever a seguir:

Bella terra et mari civilia externaque toto in orbe terrarum saepe gessi,
victorque omnibus veniam petentibus civibus peperci. Externas gentes,
quibus tuto ignosci potuit, conservare quam excidere malui. [...] Laurum
de fascibus deposui in Capitolio, votis quae quoque bello nuncupaveram
solutis.19

Muitas vezes fiz guerras, civis e externas, na terra e no mar
por todo o mundo, e, vencedor, poupei todos os cidadãos que
pediam clemência. Preferi conservar a destruir os povos
estrangeiros a que se pôde, com a devida segurança, perdoar.
[...] Depositei no Capitólio o louro dos fasces, em
cumprimento dos votos que solenemente eu havia feito para
cada guerra.20 

Alusões à submissão de povos, como os panônios ou os
dacos, compõem a narrativa dos Feitos do divino Augusto ou no
retrato do princeps que Suetônio delineia. Inúmeras foram as
empresas de Otávio, e algumas foram significativas para a
construção de sua imagem como homem forte. Ainda durante o
período da República, durante determinados enfrentamentos, os
exércitos romanos haviam perdido seus estandartes e insígnias,
promovendo uma desonra que há tempos atormentava os espíritos
romanos. Otávio tomou como empresa própria recuperar esses
estandartes e, por conseguinte, triunfar sobre o inimigo.
Novamente, leremos nas palavras de Augusto a referência à
recuperação dos artefatos: 

42



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Signa militaria complura per alios duces amissa devictis hostibus recepi
ex Hispania et Gallia et a Dalmateis. Parthos trium exercitum
Romanorum spolia et signa reddere mihi supplicesque amicitiam populi
Romani petere coegi. Ea autem signa in penetrali quod est in templo
Martis Ultoris reposui.21

Recuperei, ao vencer inimigos na Espanha, na Gália e entre os
dálmatas, muitos estandartes militares perdidos por outros
comandantes. Obriguei os partos a devolver-me os espólios e
as insígnias de três exércitos romanos e a rogarem súplices a
amizade do povo romano. Guardei essas insígnias nos
penetrais do templo de Marte Vingador.22 

No entanto, também se manifesta o acordo de paz ou
Otávio recebe os mensageiros sobre a paz entre os povos, sendo a
boa-fé oferecida aos estrangeiros, como prenúncio de tempos de
paz e prosperidade. Em Roma passaram a ser privilegiadas as
construções de templos a Marte, Júpiter Tonante e Ferétrio ou
Júpiter da Liberdade, a Quirino, à Grande Mãe, entre tantas outras
divindades, representativas dos novos tempos. Percebe-se, então,
uma transição: dos votos de início quase que exclusivamente
dedicados a Marte, Marte Vingador, passou-se ao devotamento aos
deuses que, de algum modo, intuíam a celebração da paz,
reverberando a forma como o jovem Otaviano começou a
governar até a sua ascensão a Augusto. Mas talvez uma das mais
exemplares construções não tenha sido encomendada por Otávio
e, sim, dedicada a ele: a ara Pacis Augustae, quando do seu retorno
com os estandartes recuperados em sua investida na Espanha e na
Gália, um altar mandado erigir pelo senado, constituindo-se na
primeira celebração pública de um Templo à Paz, aonde
sacerdotes, virgens vestais e senadores deveriam fazer votos anuais
com sacrifícios.23

Otávio procedeu à restauração do Capitólio, da Cúria e
do Circo, à edificação do Foro de Augusto, da Basílica Júlia e do
Pórtico de Otávia, à reconstrução de inúmeros templos em
situação precária, além da reurbanização de Roma. Principiou a
instauração de jogos e festivais, mormente espetáculos teatrais e
gladiatórios, corridas e caçadas; restaurou o número de senadores,

43



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

já insuflado pelos jogos políticos de fins de República, e antigos
costumes romanos, implementando leis, sobre o casamento ou o
divórcio, além de restabelecer a administração de cada magistrado
anual. Quando, em 27 a.C., recebera poderes como cônsul e
procônsul, ficando legalmente com a direção da política externa, da
administração interna e de grande parte do exército, o sistema de
governo passou a ser designado oficialmente de respublica restituta,
significando que o poder tinha sido restituído aos “legítimos
detentores, o Senado e o Povo de Roma”, nas palavras de
Grimal.24 No fim, Augusto era a pessoa com maior auctoritas,
autoridade, dentro do Senado, graças a seus atos anteriores e não
devido ao uso de força bruta.

Com relação aos atos religiosos, agiu com mão firme
contra a circulação de livros proféticos, inclusive os sibilinos,
deixando apenas uma seleção de excertos em lugar especial.
Providenciou a reparação de antigos cerimoniais, como a
celebração dos Jogos Seculares e os jogos votivos a Júpiter. As
atitudes de Otávio e de sua família espelhavam, em verdade, a
construção de uma imagem, poderosa, preocupada com seu povo,
ansioso por revitalizar os bons costumes, ao mesmo tempo
refletindo a imagem do Império Romano como o mais propício e
poderoso do mundo, conquistador, mas ao mesmo tempo
“benévolo” para com o adversário, capaz de olhar para o futuro,
graças à revitalização de seu passado. Imagem essa que não é
naturalmente unânime, como demonstra Suetônio, ao relatar as
fraquezas do imperador com relação aos costumes e à
licenciosidade:

Adulteria quidem exercuisse ne amici quidem negant, excusantes sane
non libidine, sed ratione commissa.25

Nem mesmo seus amigos negam que tenha incorrido em
adultério, certamente oferecendo como desculpa para isso não
a luxúria, mas o emprego de cálculo [...].26

Ou então:

44



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Circa libidines haesit, postea quoque, ut ferunt, ad vitiandas virgines
promptior, quae sibi undique etiam ab uxore conquirerentur.27

Permaneceu ligado aos prazeres e, segundo dizem, maior foi
em seguida sua disposição em desonrar virgens que lhe eram
trazidas de todos os lugares até mesmo por sua própria
esposa.28 

A construção da imagem positiva a seu respeito,
entretanto, foi propiciada pelas artes, no número significativo de
imagens lapidadas, na cunhagem de moedas e nas referências
literárias.29 O próprio princeps, já Augusto, providenciara para que a
literatura refletisse as façanhas, os cultos, as práticas votivas, os
festivais, enfim, todas as boas coisas que seu principado trazia para
o maior império do mundo. 

A LITERATURA SOB OS AUSPÍCIOS DE AUGUSTO

Mecenas, amigo e camarada30 de Augusto, providenciara
que os autores, sobretudo aqueles que frequentavam seu círculo
literário, fizessem alusões aos feitos de Augusto, mas, apesar dos
esforços de Mecenas em tentar direcionar os poetas de seu grupo,
não conseguia lograr êxito em convencer algum dos poetas a
compor uma epopeia. As recusas eram inúmeras, pois muitos
desses mesmos autores tinham perdido terras, dinheiro, passaram
por guerras e se viam desanimados, recusando-se a escrever as
façanhas, com as desculpas, muitas vezes, de que eram
provenientes do campo e que, portanto, preferiam celebrar o
próprio campo, declarando-se indignos ou incapazes de tamanha
produção. Mas, apesar das tentativas infrutíferas, a literatura latina
teria, enfim, a sua epopeia e outras composições que remetiam à
renovação, ou melhor dizendo, à restituição de alguns valores já
perdidos ou deturpados nos últimos decênios.31

Após iniciar sua carreira literária rememorando cenas
idílicas e o próprio campo, nas Éclogas e nas Geórgicas, envoltos já
em situações e alusões políticas, Virgílio, enfim, compôs a Eneida,
poema épico que celebrava o herói Eneias, filho da deusa Vênus,

45



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

guerreiro troiano escolhido para dar origem a uma linhagem, que,
anos depois, fundará um povo por meio de guerras e combates
diversos. O fundador de Roma, Rômulo, era filho de Marte, deus
da guerra, prenúncio do valor desse povo, que lutava por suas
conquistas. A composição da obra teve início após a batalha de
Ácio, a pedido de Mecenas. Como salienta Grimal, “O poema,
com efeito, apresenta a justificação mítica da vocação dos Iulii
[...]”.32

Horácio, autor de sátiras, odes, epodos e epístolas,
cantando os prazeres da mesa e das amizades, se incumbiu de
escrever um hino a ser entoado durante os Jogos Seculares, no dia
3 de junho de 17 a.C. Considerado um canto de paz, o Cântico
secular, com um coro de rapazes e outro de moças, celebrava a
conclusão de sacrifícios em honra aos deuses Apolo e Diana,
marcando os novos tempos de segurança do estado, ensejados pela
“paz dos deuses”, a pax deorum, mas igualmente lembrando das
origens divinas do príncipe, e aludindo também ao guerreiro
Eneias. Naturalmente, os valores primordiais enunciados eram
“Fides et Pax et Honos Pudorque/ priscus et neglecta ... Virtus...”,33 isto é,
“a Lealdade, a Paz, a Honra e o antigo Pudor,/ e a desprezada...
Virtude...”.34 Os jogos, apesar de serem uma celebração antiga,
recebiam outra roupagem, com a introdução de divindades
associadas à fertilidade e abundância, ao casamento e a rituais
diurnos,35 além dos Destinos. Assim, celebrava-se não só o retorno
de Augusto com os estandartes resgatados, mas também o triunfo
de Roma por todo o mundo, estabelecendo a paz como princípio
condutor de governo.

Suetônio, na vida do Divino Augusto, falava sobre a
verve literária do próprio princeps, que compusera obras em prosa
em gêneros variados, recitando-as em círculos literários e
familiares.36 Sobre o estilo, dizia Suetônio, era

Genus eloquendi secutus est elegans et temperatum, vitatis sententiarum
ineptiis atque concinnitate et “reconditorum verborum”, ut ipse dicit,
“fetoribus”.37

46



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Elegante e sóbrio, evitando a frivolidade das sentenças e a
desarmonia e, como ele mesmo diz, o “ranço das palavras
arcaicas”.

Apesar disso, teria usado em algumas epístolas expressões
da fala cotidiana. 

Por fim, não foi graças aos esforços de Mecenas que os
poetas celebraram os feitos do princeps, mas por causa da revolução
por ele propiciada em diversas esferas, como vimos.

A POESIA ELEGÍACA SOB AUGUSTO

Ainda sob os holofotes da literatura da época de ouro,
como será denominada a literatura do período augustano, houve
espaço para um novo gênero literário, que viu suas luzes
começarem a brilhar em fins de República com Cornélio Galo e
Catulo. Tratava-se da elegia, com propósitos diversos, como
patriótico, político, proverbial, amoroso, lamentoso, sendo, por
este último tema, muito apropriado ao uso em epitáfios. Poetas
alexandrinos como Calímaco e Filetas teriam influenciado os
poetas latinos desde Catulo, chegando a Tibulo, Propércio e
Ovídio.38 

Mas o que constituía a elegia, uma vez que abrangia temas
tão diversos entre si? O uso do dístico elegíaco, formado por um
hexâmetro seguido de um pentâmetro, metro já afeito ao uso
latino, de epigramas e sátiras. A temática, igualmente, não era uma
novidade para Roma. Segundo Duff,39 a inovação residia no fato
de que os poetas latinos levaram a elegia ao refinamento de sua
forma e fizeram do dístico elegíaco o metro da poesia amorosa por
excelência. Muito embora esse não fosse o único tema trabalhado
dentro da elegia – sendo o patriotismo, o lamento ou a vida
campestre igualmente celebrados –, foi através do amor que a
elegia em Roma conheceu sua maior expressão. 

O império reconhecido, então, não era mais aquele de
Júlio César ou de Otávio Augusto, mas o império do amor, de suas
guerras e vitórias, das investidas, no campo ou na grande urbe. A
glória passou a ser a da conquista amorosa, a militia amoris. Os

47



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

leitores presenciaram os flertes, as recusas da jovem amada, a
insistência do poeta inflamado, a aceitação, primeiramente parcial e
logo depois total, das investidas, mas também as decepções, as
traições, o término das relações. E cada um dos poetas elegíacos
teve seu lugar na literatura: Galo, cuja poesia se perdeu quase que
completamente nos dias atuais, foi o introdutor do gênero;
Propércio foi reconhecido por sua elegância e Tibulo pela
suavidade. Todos levavam ao perfeccionismo do gênero. A elegia
era, pois, considerada como uma espécie de fenômeno literário e
social, revelando relações em todas as fases, com as alegrias e
tristezas. As mulheres também participaram desta empreitada,
muito embora só tenhamos as elegias de Sulpícia.40 Porém, a
participação das mulheres se encerrava na própria ação dos
relacionamentos: geralmente eram descritas como libertas, se
levarmos em conta os nomes das amadas e suas prováveis
referências com mulheres da vida real. E, não obstante a inclinação
a esse tipo de mulheres, de modo algum elas representariam as
mulheres leitoras das elegias, dentre as quais se deveria contar
jovens casadas da classe abastada.

Mas e Ovídio, o último dos elegíacos, separado já no
tempo e trabalhando com um gênero que já parecia ter esgotado
todas as suas formas? O que restaria a ele a ser trabalhado? O
poeta levaria o gênero a outro patamar, ainda que em sua
juventude escrevesse igualmente elegias amorosas, com a
composição da Arte de amar e dos Amores. Instigado a celebrar os
feitos de Augusto, como os demais autores, não deu ouvidos a seu
mentor, chegando a dar ilusões de que o faria na elegia 1.1 dos
Amores. Escreve o poeta:

Arma gravi numero violentaque bella parabam
    edere, materia conveniente modis.
par erat inferior versus – risisse Cupido
    dicitur atque unum surripuisse pedem.
[...]
Questus eram, pharetra cum protinus ille soluta
    legit in exitium spicula facta meum,
lunavitque genu sinuosum fortiter arcum,
   ‘quod’ que ‘canas, vates, accipe’ dixit ‘opus!’

48



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Me miserum! certas habuit puer ille sagittas.       
    Uror, et in vacuo pectore regnat Amor.
Sex mihi surgat opus numeris, in quinque residat:
    ferrea cum vestris bella valete modis!41

Armas, em ritmo pesado, e combates violentos, estava eu prestes
A cantá-los – o assunto assentava bem ao metro;
Era igual o segundo verso [ao primeiro]; Cupido soltou uma gargalhada,
Diz-se, e surrupiou-lhe um pé.
[...]
Acabava eu de queixar-me, quando ele, de pronto, abriu a aljava,
Escolheu os dardos aprontados par ame arrasar,
Dobrou com vigor sobre o joelho o arco recurvo
E disse “Toma lá, ó poeta, assunto para cantares!”
Desgraçado de mim! Certeiras foram as setas daquele menino!
Todo eu inflamo, e no coração vazio passa a reinar o Amor.
Com seis pés há de começar o meu trabalho, em cinco há de assentar;
Adeus, ó feros combates, com vossos ritmos!42

O autor insinua que fará uma epopeia, iniciando o poema
com as armas e o ritmo pesado, isto é, de seis pés, o metro usado
nesse gênero de composição. No entanto, no meio do v. 3 o autor
frustra as esperanças, colocando Cupido em ação, a surrupiar-lhe
um pé, ou seja, deixando o segundo verso com cinco pés,
transformando, desta feita, o poema em elegia. Prosseguirá o
poema com alusões à epopeia, mas, por fim, vence o Amor, que
lhe deixa o ritmo alquebrado, com o primeiro pé pleno e o
segundo manco. Resta ao poeta dar adeus aos combates feros e
iniciar os combates ternos: militat omnis amans43 (“Todo amante
combate”).

Portanto, nada de celebração dos feitos gloriosos ou da
restauração dos antigos costumes propostos por Augusto,
tampouco das leis sobre os casamentos. Muito ao contrário, a
elegia celebrava o amor sem intenções de casamento, com traições,
que apimentavam as relações, ensejando os leitores a descobrir
como iriam terminar as aventuras – ou os combates (militia) –
amorosos. Anos depois Ovídio seria relegado ao exílio, no ponto
mais distante do império romano, em uma região onde sequer se

49



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

falava latim, como o autor lamenta nas Tristezas, primeira obra
dessa época.

Entrementes, Ovídio compõe outras obras ainda em
Roma e, enfim, surgiu a tão ansiada epopeia, porém uma epopeia
mitológica, As metamorfoses, que pressupunham as transformações
ocorridas por conta dos deuses, narrando geralmente as investidas
amorosas de divindades sobre humanos, que, ao tentarem se
desvencilhar de seus perseguidores, são metamorfoseados em
plantas, animais, etc.

Mas, interessa-nos outra obra, iniciada antes de sua
partida para o exílio e revista já em terra tomense: os Fastos. É
sobre esta obra que iremos nos deter doravante.

OS FASTOS E A CELEBRAÇÃO DO CALENDÁRIO

Os Fastos seriam um calendário das festividades religiosas de
Roma, destacando os ritos desde as origens do império, o qual tem
seu princípio justamente com Jano, deus de duas faces, que dá
início ao ano novo e, ao mesmo tempo, encerra o ano que passou.
Pela duplicidade do primeiro deus a ser exaltado, é de se esperar
que a duplicidade, ou a ambiguidade, perpasse essa obra. O
calendário, entretanto, é parcial, uma vez que avança tão somente
até o mês de junho, talvez devido a relegatio do poeta, talvez porque
ele mesmo não tivesse pretensões de o terminar, uma vez que já
em Tomos conseguiu fazer a revisão desta obra e ainda produzir
outras tantas, à espera de voltar.44

Não podemos ter certeza dos motivos que levaram o
princeps a ter tomado medidas tão drásticas com relação ao poeta.
Dizia Ovídio, em suas Tristezas, que cometeu um erro, uma falta,
pela qual implorava o perdão. A alegação seria a composição da
Arte de amar, obra contrária aos princípios augustanos. No entanto,
fazia muitos anos da composição da obra e outros poetas já tinham
se aventurado em poesias amorosas, como vimos, sem sofrer
nenhuma punição. Há ainda quem45 alegue ter sido a relegatio
ovidiana apenas literária e não física, deixando o poeta sem as
trocas de ideias tão preciosas ao aperfeiçoamento literário.

50



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Erker46 define os Fastos como uma “reflexão didático-
elegíaca”, pois ali podem ser observados os valores e as virtudes
apregoados por Augusto como seu princípio, além de suas
próprias conquistas. Mas, como há pouco apontamos, a obra
revela uma série de ambiguidades, que levam ao questionamento,
para o bom leitor, do intento verdadeiro do poeta. Lembremos
que Augusto propusera, a título de exemplo, a Lex Iulia de adulteriis
coercendis, reprimindo atitudes “inaceitáveis”, tais como os
adultérios. A domus Augusta deveria servir de exemplo ao povo,
apresentando-se como respeitável e seguidora dos costumes
primevos, que remontavam à criação da Cidade, mas não foi isso
que relataram os escritores sobre os relacionamentos da jovem
filha de Otávio. 

A autoridade do princeps inter pares, o primeiro entre iguais,
recaía também sobre a religião. Não uma religião estatal, mas
familiar, pessoal. A ligação com o divino, proposta na Eneida e no
Cântico secular, deveria ser perpetuada também nos Fastos, ajudando
a manter a imagem poderosa de Augusto, de Lívia, sua esposa, e de
Tibério, seu descendente. Ao tomar as proposições imperiais em
sua obra, Ovídio as transforma em proposições elegíacas.
Enquanto nas primeiras obras o autor se centrava nos triunfos,
embora em tom jocoso, agora a religião recebe a atenção do poeta.

Jano, o deus bifronte, alude à Pax Augusta, falando sobre
a abertura e fechamento de suas portas:

‘at cur pace lates, motisque recluderis armis?’
nec mora, quaesiti reddita causa mihi est:
‘ut populo reditus pateant ad bella profecto,
tota patet dempta ianua nostra sera.              
pace fores obdo, ne qua discedere possit
     Caesareoque diu numine clausus ero.’47

“Por que fechas na paz e abres na guerra as portas?”
Recebi sem demora sua resposta:
“P’ra que se abra o regresso aos que foram p’ra guerra,
Tiradas traves, se abrem minhas portas.
Cerro-as na Paz, p’ra que por elas não escape;
Sob César, fechar-me-ei muito tempo”.48

51



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

César é Otávio, em seu regresso da Síria com os
estandartes resgatados. Após esse episódio, as portas de Jano
finalmente poderão ser cerradas e a paz estará instaurada. Em
outro episódio dos Fastos, ao narrar a morte de Crasso49 e a
consequente tomada das Águias pelos partos, Ovídio alude ao
vingador da afronta, usando para Otávio um dos epítetos de
Marte, ultor.

Crassus ad Euphraten aquilas natumque suosque
     perdidit, et leto est ultimus ipse datus.
‘Parthe, quid exsultas?’ dixit dea ‘signa remittes,
     quique necem Crassi vindicet ultor erit.’50

No Eufrates, Crasso perde os seus, o filho e as Águias,
E ele próprio foi dado, enfim, à morte.
“Que exultas, pártio?”, disse a deusa. “Entrega as Águias;
U’ultor virá vingar de Crasso a morte”.

Vesta é a deusa, cujas palavras profetizam os feitos de
Otávio, que, ao retornar a Roma, assegura a continuação da chama
eterna, encerrada no templo da deusa, a velar pela segurança da
pátria. A ligação do princeps com a deusa já ocorrera em passagem
anterior, no mesmo tom, quando, em 5.473-477, em honra ao
sacerdote de Vesta, isto é, Júlio César, ele invoca Marte Ultor para
propiciar a sua vingança.

Voltando ao mês de Janeiro, este se encerra aludindo à
ara Pacis, ensejando um ano de tranquilidade, com as portas de
Jano finalmente cerradas, pelo término do mês e pela paz a se
instalar, após as vinganças recém-descritas e após a batalha de
Ácio, em que Otávio vencerá seu ex-companheiro de triunvirato,
Marco Antônio, o qual fizera alianças com Cleópatra no Egito,
frustrando as pretensões de Otávio. Neste momento já não há
mais lugar para triunfos, pois esses são sinônimo de guerras; já não
será mais esse o caso, ou, ao menos, seria isso que ironicamente
Ovídio transmitia no início da obra, o qual ainda irá discorrer
sobre outros eventos bélicos, dizendo:

52



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Ipsum nos carmen deduxit Pacis ad aram:
     haec erit a mensis fine secunda dies.
frondibus Actiacis comptos redimita capillos,
     Pax, ades et toto mitis in orbe mane.
dum desint hostes, desit quoque causa triumphi:
     tu ducibus bello gloria maior eris.
sola gerat miles, quibus arma coerceat, arma,
     canteturque fera nil nisi pompa tuba.
horreat Aeneadas et primus et ultimus orbis:
     siqua parum Romam terra timebat, amet.
tura, sacerdotes, Pacalibus addite flammis,
     albaque perfusa victima fronte cadat;
utque domus, quae praestat eam, cum pace perennet
     ad pia propensos vota rogate deos.51

O próprio poema nos levou à Ara da Paz:
Dois dias faltarão p’r’o fim do mês.
Com a cabeça pelos louros do Ácio ornada,
Chegas, ó Paz, e mansa no orbe fica.
Como falta inimigo, os triunfos não têm causa,
Dos generais serás a maior glória.
Que o soldado só empunhe armas p’ra armas tolher,
E apenas pompas toque a fera tuba.
Do início ao fim do mundo temam-se os enéades.
Que ame Roma, se há alguém que não a tema.
Ó sacerdotes, incensai a Ara da Paz!
Banhada a face, tombe a branca vítima.
E, co’a casa que traz, que a Paz seja perene
Aos deuses favoráveis suplicai.

A vítima sacrificial é um dos ritos antigos, que Otávio
resgata, sendo a victima, o animal oferecido em honra aos deuses,
sinal de agradecimento pelo bom êxito das empresas. A vítima
branca prenuncia que não é um momento de guerra, nem de
apaziguamento da cólera dos deuses, mas um reconhecimento pelo
favorecimento recebido. 

Ironicamente, no mês de fevereiro, Ovídio procederá a
uma dedicatória a Augusto, usando do mesmo vocabulário e
discurso que se utilizava para cantar os amores furtivos dos
amantes, na obra Amores: as milícias, entre os amantes, se tornaram
aqui as milícias do poeta na exaltação de Augusto, onde o poeta

53



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

diz empunhar armas, não as da guerra e, sim, as da pena, que
escrevem a narrativa “épica” a que fora incitado a compor,
dizendo:

idem sacra cano signataque tempora fastis:
     ecquis ad haec illinc crederet esse viam?
haec mea militia est; ferimus quae possumus arma,
     dextraque non omni munere nostra vacat.
si mihi non valido torquentur pila lacerto
     nec bellatoris terga premuntur equi,
nec galea tegimur, nec acuto cingimur ense
     (his habilis telis quilibet esse potest),
at tua prosequimur studioso pectore, Caesar,
     nomina, per titulos ingredimurque tuos.
ergo ades et placido paulum mea munera voltu
     respice, pacando siquid ab hoste vacat.52

Coisas sagradas canto, e assinaladas datas:
Quem creria que fosse o meu caminho?
Essa é minha milícia; empunho armas que tenho,
Minha mão a nenhum deve se furtar.
Se, com válido braço os pilos não atiro,
Nem peso do corcel guerreiro o dorso,
Se elmo não uso e afiada espada não me cinge
– qualquer um pode nisso ser perito –,
Eu, co’animoso coração, sigo teu nome,
Ó César, e teus títulos percorro.
Vem, e um propício olhar volta p’r’os meus esforços,
Se na obra de impor paz restar-te tempo.

É clara a alusão final ao “pedido de paz” de Ovídio a
Augusto, já relegado ao exílio, comunicando que não se furtará a
escrever sobre as empresas do imperador, mas não é, nem nunca
será, capaz de empunhar armas que não no papel. Ele não é o
homem de ação que se embate contra o inimigo em campo aberto,
pois seus embates se dão na ponta da pena, dentro de suas obras.
A ambiguidade entre o reconhecimento de César Augusto pelos
esforços militares de quem lutou para a construção da paz –
recordemos que uma das prerrogativas da sua política era
justamente dar reconhecimento aos veteranos de guerra, sem,

54



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

contudo, dar-lhes mais do que era esperado, como outrora – e o
reconhecimento do poeta, como autor elegíaco, dá início a um
combate em outro campo.

Neste mesmo livro, um pouco mais adiante, Ovídio volta
a fazer uso de um vocabulário elegíaco, descrevendo-se como
demente, pois estaria fora de si ao usar o metro errado para tratar
de um assunto épico:

[Q]uid volui demens elegis imponere tantum / ponderis? heroi res erat
ista pedis.53

Como demente, eu pude impor tamanho peso/ a uma elegia,
se épico era o assunto?

Demens era o apaixonado, como Catulo já chamava a
persona de Catulo, no poema 8, que não conseguia mais raciocinar
por causa da paixão. Trata-se de uma homenagem ao poeta
veronês e, simultaneamente, um gracejo ovidiano, pois logo acima
ele se recusara a conceber uma obra épica e continua a composição
dessa elegia onde, na sequência, chama, ironicamente, a Augusto
de “santo Pai da Pátria”, realizando uma comparação entre o
governante e Rômulo, o verdadeiro “pai” de Roma, construtor dos
muros da Cidade, que Augusto ampliou. Júpiter, pai dos deuses e
dos homens, é citado para lembrar que, enquanto o deus preside
aos céus, Augusto preside à terra, estendendo o território romano
por todo o orbe, a leste e a oeste.54 Ao traçar a comparação com
Rômulo, inicia-se um confronto entre ambos, ressaltando o lado
negativo do primeiro e o positivo do segundo: enquanto o
fundador da cidade é designado como o raptor (das mulheres
sabinas), que cometeu e acolheu crimes (dos seus auxiliares na
construção da cidade), que usou da força para construir seu reino,
por isso chamado de Senhor, culpado pela morte de seu irmão e,
ainda assim, transformado em um deus, por outro lado, Augusto
propicia os castos casamentos, expulsa os criminosos, promulga
leis para o bem-estar público, é chamado de Príncipe, isto é, o
primeiro, perdoa aos inimigos e tornou um deus seu pai, César.

55



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

tu rapis, hic castas duce se iubet esse maritas;
     tu recipis luco, reppulit ille nefas;
vis tibi grata fuit, florent sub Caesare leges;
     tu domini nomen, principis ille tenet;
te Remus incusat, veniam dedit hostibus ille;
     caelestem fecit te pater, ille patrem.55

Tu raptas, ele ordena os castos casamentos;
No bosque o crime acolhes, e ele o expulsa.
A força aprouve-te, viceja a lei com César,
Chamaram-te Senhor, e a ele, Príncipe.
Remo te acusa, ele perdoa os inimigos;
Teu pai te fez um deus, e ele, ao pai.

CONCLUSÃO

Vimos que a paz pode ter significados variados:
tranquilidade, paz de espírito, segurança, ausência de guerras,
favorecimento dos deuses. Essa variedade de expressões se dá pela
própria história de Roma, que vai modelando o discurso,
conforme os interesses políticos, sociais, sobretudo a partir dos
anos finais da República, assolada pela dissolução dos costumes e
pela corrupção, enfim, pelos interesses pessoais. O sistema de
governo já não acompanha mais os conflitos constantes, internos e
externos, levando a uma mudança drástica ainda dentro da própria
República. Com o assassinato de Júlio César, porém, abre-se outra
prerrogativa: a de instaurar – ou reinstaurar – os costumes antigos,
a religião, a ordem. A paz será instaurada, mas antes disso Augusto
irá se tornar um Marte Ultor, vingador da morte de César e de
Crasso; instituirá o 2º triunvirato, mas punirá Marco Antônio por
ter deixado os negócios de Roma e formar uma aliança com
Cleópatra, rainha do Egito; irá restituir os estandartes perdidos e
só então fechará as portas de Jano. 

A literatura tem uma série de obras nesse tempo,
agraciada pelas benesses de colaboradores, como Mecenas,
camarada de Augusto, que insiste na composição de uma epopeia
para assinalar a ligação divina da domus Augusta com o mítico herói
Eneias, filho de Vênus, ancestral de Rômulo, fundador de Roma.

56



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

Entretanto, cansados e desesperançados, os poetas, enunciados ao
longo do artigo, se revelam descrentes de uma paz permanente;
recusam a empreitada, sem, contudo, deixar de exaltar as melhorias
proporcionadas pelos novos tempos. A aceitação caminhou a
passos lentos, mas contínuos, até que Virgílio ceda à tarefa de
compor a tão ansiada epopeia. 

Mas, ao mesmo tempo que florescia uma literatura
engajada, outro tipo de literatura ganha espaço: a elegia, que
propõe outras leituras. Prolixa em temas, é o amoroso, ao lado do
lamentoso, que cai no gosto do auditório, masculino e feminino,
que vê reverberar nas linhas elegíacas, inteiras e mancas, uma
canção do dia a dia, das paixões, dos combates amorosos, de seus
encantos e desilusões. Ainda que Tibulo e Propércio fossem um
tanto mais contidos na representação, não deixam de exaltar ora a
vida no campo, ora os negócios da atribulada Roma, até surgir
Ovídio, o último dos elegíacos, que recebe a dura tarefa de dar vida
nova a um gênero que já parecia esgotado. 

 Administrando com maior refinamento ainda o metro
escolhido, o sulmonense deu vigor à elegia amorosa. Assim como
os predecessores, se negou a compor uma epopeia, mostrando que
seus combates são outros: eles se dão através do bico da pena e
não com armas, cavalgando feros corcéis ou empunhando uma
espada. Aprazia ao poeta o jogo de palavras, as insinuações, as
investidas, as recusas; seu inimigo era o rival que lutava pela
amada, não por um território. Mas, esse não era o único tema
celebrado. Nos Fastos, obra composta antes de sua partida para o
exílio e lá burilada, teve por intuito falar sobre o calendário das
festividades religiosas.

O calendário iniciava, como podíamos supor, com o mês
de janeiro, dedicado a Jano, deus de duas faces, que abre e encerra
o ano, que abre as portas para a guerra e as fecha no momento de
paz. Ovídio discorre acerca das festividades e dos deuses
propiciados, lembrando que Augusto promovera um discurso
sobre o resgate dos antigos costumes, entre os quais as celebrações
primevas. Marte, o deus da guerra, é lembrado em inúmeras
alusões ao longo do poema que, por fim, ensejará a comparação

57



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

com Augusto em sua atribuição de Vingador. Assim como Marte,
Augusto se torna Ultor. O discurso de segurança por meio do
sucesso das empresas militares e pela piedade de Augusto aos
deuses é contínuo. Ainda que aqui e acolá Ovídio insinue um
pedido de perdão, da misericórdia tanto propagada pelo princeps,
seu discurso é irônico e ambíguo, como Jano. Uma elegia que finda
falsamente propondo uma continuidade, que sabemos não vir, e
ironizando o decoro de Augusto, que propusera leis contra o
adultério e os casamentos apressados, menciona o adultério de
Márcia. É com essas palavras que terminamos nossa leitura:

nec, quod laudamus formam, tu turpe putaris:
‘laudamus magnas hac quoque parte deas.
nupta fuit quondam matertera Caesaris illi:
o decus, o sacra femina digna domo!’
sic cecinit Clio, doctae adsensere sorores;
adnuit Alcides increpuitque lyram.56

“Não julgues torpe elogiarmos tua beleza;
Elogiamos assim também as deusas.
A mulher dele foi outrora tia de César,
Ó decoro, ó mulher digna da casa!”
Assim Clio cantou, as irmãs confirmaram
E o Alcides concordou, tocando a lira.

58



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

ABSTRACT

This paper aims to analyze how the Pax Augusta was constructed,
considered one of the greatest periods of peace between Rome
and other people. Some considerations about the meaning of
peace for the Romans during the Republic and the govern of
Augustus begin this article, which then discusses how Latin
Literature approached the theme. The elegy, generally associated
with a loving or lamenting tone, acquires another connotation in
the hands of Ovid, the last of the elegiacs, who had to work on –
and innovate – a genre that was already widely recognized. We will
seek to show how the author develops his conception of the image
of the princeps in the Fasti as an avenger and, contradictorily, a
builder of Roman peace.

KEYWORDS

Peace; Augustus; Ovid; Elegy; Fasti; Imagery.

59



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS

A vida e os feitos do divino Augusto. Textos de Suetônio e Augusto.
Tradução de Matheus Trevizam, Paulo Sérgio Vasconcellos, Antônio Martinez
de Resende. Belo Horizonte: EdUFMG, 2007.

ARENA, Valentina. The Notion of Bellum Civile in the Last Century of the
Republic. In: POLO, Francisco Pina (ed.). The Triumviral Period: Civil War,
Political Crisis and Socioeconomic Transformations. Zaragoza: Prensas de la
Universidad de Zaragoza, 2020. p. 101-126.

CÉSAR, Caio Júlio. A guerra civil. Introdução, tradução e notas Antonio da
Silveira Mendonça. São Paulo: Estação Liberdade, 1999.

CÍCERO, Marco Túlio. Da República. Tradução e notas Amador Cisneiros. 2.
ed. São Paulo: EDIPRO, 2011.

CICERO. De Re Publica: Selections. Edited by James E.G. Zetzel. United
Kingdom: Cambridge University Press, 1998.

CICERONI, M. Tulii. Orationes tres de Lege Agraria. Recensuit Aug. Wilh.
Zumptius. Berolini: Apud Ferdinandum Duemmlerum, 1861.

CORNWELL, Hannah. Pax and the Politics of Peace. Republic to Principate.
Oxford: Oxford University Press, 2017.

DUFF, J.N. A Literary History of Rome: from the Origins to the Close of the
Golden Age. London: Ernest Benn Limited, 1960.

ERKER, Darja Šterbenc. Ambiguity and Religion in Ovid’s Fasti: Religious
Innovation and the Imperial Family. Leiden; Boston: Brill, 2023.

GRIMAL, Pierre. O século de Augusto. Tradução de Rui Miguel O. Duarte.
Lisboa: Edições 70, 1997.

HORÁCIO. Odes: inclui o cântico secular. Tradução, introdução e notas de Pedro
Braga Falcão. São Paulo: Editora 34, 2021.

MARTINS, Paulo. A representação e seus limites: pictura loquens, poesis
tacens. São Paulo: EdUSP, 2021.

MARTINS, Paulo. Imagem e poder: considerações sobre a representação de
Otávio Augusto. São Paulo: EdUSP, 2011.

OVÍDIO. Amores; Arte de amar. Tradução, introduções e notas de Carlos
Ascenso André; prefácio e apêndices de Peter Green. São Paulo: Penguin
Classics Companhia das Letras, 2011.

OVÍDIO. Fastos. Tradução de Márcio Meirelles Gouvêa Júnior; revisão de
tradução de Júlia Batista Castilho de Avellar. Belo Horizonte: Autêntica, 2015.

60



A construção da Pax Augusta [...] | Ana Thereza Basilio Vieira

QUINN, Kenneth. Texts and Contexts: the Roman Writers and Their Audience.
London; Boston; Henley: Routeledge; Kegan Paul, 1979.

SALÚSTIO. A conjuração de Catilina. Organização e tradução de Adriano
Scatolin. São Paulo: Hedra, 2018.

61



1 Cf. Cornwell, 2017.
2 Cic. De leg. agr. II, 9.
3 Tradução nossa.
4 Cf. Arena, 2020; Cornwell, 2017.
5 Cic. De rep. I, 1.
6 Tradução de Amador Cisneiros.
7 Cic. De rep. VI, 11.
8 Tradução de Amador Cisneiros.
9 Na comédia Anfritrião, há uma passagem em que o personagem Sósia, ao se
deparar com o deus Mercúrio transfigurado em sua pessoa, suplica que a
verdade seja estabelecida. Percebe-se, nesse diálogo entre os dois personagens,
que há um tom de zombaria com relação aos acordos de paz, posto que o deus
se apresentara na peça como um “mensageiro de paz”: “Propterea pace aduenio et
pacem ad uos fero”, Pl. Amph., v. 32 (Por isso venho em paz e trago a vós a paz;
tradução de Leandro Dorval Cardoso).
10 Cic. Ad fam. V, 21.
11 Caes. De bel. civ. I, 26.
12 Tradução de Antonio da Silveira Mendonça; grifos nossos.
13 Conforme sugere Cornwell (2017) ao longo de toda a sua obra, mas, em
especial, no capítulo 1, intitulado “The meaning of Pax”.
14 De início, o calendário romano possuía dez meses, principiando em março.
Foi observado que os dias do ano não correspondiam à realidade, pois tomavam
como base as fases lunares. Alguns calendários foram propostos, aumentando o
número de meses, alterando ou diminuindo o número de dias de cada mês,
abrindo espaço para alguns jogos de poder. Por exemplo, o mês de agosto,
correspondente ao antigo mês Sextilis, recebe mais um dia para se igualar ao
mês de julho, cujo nome homenageia Júlio César, que possuía 31 dias.
15 Sal. Bel. Cat. I, 3, 3-5.
16 Tradução de Adriano Scatolin.
17 Aug. Res gest. I, 1.
18 Tradução de Matheus Trevizam e Paulo Sérgio Vasconcellos.
19 Aug. Res gest. I, 3-4.
20 Tradução de Matheus Trevizam e Paulo Sérgio Vasconcellos.
21 Aug. Res gest. I, 29.
22 Tradução de Matheus Trevizam e Paulo Sérgio Vasconcellos.
23 Cf. Res gest. I, 12.
24 Grimal, 1997, p. 44.
25 Suet. Div. Aug. 69.
26 Tradução de Matheus Trevizam e Paulo Sérgio Vasconcellos.
27 Suet. Div. Aug. 71.
28 Tradução de Matheus Trevizam e Paulo Sérgio Vasconcellos.
29 Para uma maior discussão acerca da construção da representação de Augusto,
consultar a obra de Paulo Martins, 2011, onde o autor discorre plenamente
sobre como a literatura, a escultura e a numismática são utilizadas para se
construir uma imagem com fins à manutenção de poder, manipulando o
passado para uma formação plena desta construção imagética. A obra de
Martins, de 2021, dá continuidade a tal discussão, ampliando o tema para a
utilização de écfrases, símiles e outras figuras na construção de imagens ao longo
dos tempos.

62



30 Aqui emprego em jargão militar, significando “soldado”, “companheiro de
armas”.
31 Cf. Duff, 1960, p. 432 e seguintes.
32 Grimal, 1997, p. 61.
33 Hor. Carm. saec., v. 57-58.
34 Tradução de Pedro Braga Falcão.
35 Até então os rituais eram notadamente noturnos.
36 Cf. Suet. Div. Aug. 1.85.
37 Suet. Div. Aug. I, 86.
38 Cf. Quinn, 1979.
39 Duff, 1960, p. 400.
40 Não temos muitas notícias a seu respeito, a não ser que compôs seis elegias,
que nos chegaram apensas ao Corpus Tibullianum. 
41 Ov. Am. I, 1, v. 1-4; I, 1, v. 21-28.
42 Tradução de Carlos Ascenso André.
43 Ov. Am. I, 9, v. 1.
44 Cf. Erker, 2023, p. 10.
45 Como Douglas Gonçalves, 2016. 
46 Erker, 2023, p. 11.
47 Ov. Fast. I, v. 277-282.
48 Doravante, todas as traduções dos Fastos são de autoria de Márcio M. Gouvêa
Júnior.
49 Marco Licínio Crasso, contentor da revolta de escravos liderada por Espártaco
em 73 a.C. Juntamente com Júlio César e Pompeu formou o primeiro
triunvirato.
50 Ov. Fast. VI, v. 465-468.
51 Ov. Fast. I, v. 709-722.
52 Ov. Fast. II, v. 7-18.
53 Ov. Fast. II, v. 125-126.
54 Cf. Fast. II, v. 127-132.
55 Ov. Fast. II, v. 139-144.
56 Ov. Fast. VI, v. 808-812.

63



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

No coração da gramática: o curso de
l íngua egípcia cláss ica de Ciro
Flamarion Santana Cardoso
Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

RESUMO

O presente artigo pretende apresentar um breve panorama sobre a língua egípcia
antiga e os conhecimentos gramaticais construídos desde sua decifração, tendo,
por centro, as propostas de estudos da língua realizadas pelo professor Ciro
Flamarion Santana Cardoso (1942-2013) ao longo de sua carreira dedicada em
formar outros estudiosos e a pensar a língua egípcia antiga em seus aspectos
gramaticais para uma gramática em língua portuguesa. 

PALAVRAS-CHAVE

Língua egípcia antiga; Egiptologia; Estudos gramaticais do egípcio antigo.

SUBMISSÃO 5.11.2024 | APROVAÇÃO 18.3.2025| PUBLICAÇÃO 23.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66105

64

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66105


No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

INTRODUÇÃO: BREVE PANORAMA DOS ESTUDOS DE

LÍNGUA EGÍPCIA

fato universalmente sabido que a primeira decifração
sistemática dos hieróglifos egípcios foi feita em 1822
por François Champollion (1760-1832), o jovem, em
uma carta destinada a monsieur Dacier, onde autor
explica sua teoria:

Nós não podemos absolutamente, com efeito, considerar a
escrita fonética dos egípcios, seja hieroglífica, seja demótica,
como um sistema tão fixo e tão invariável como o nosso
alfabeto. Os egípcios estavam habituados a representar
diretamente suas ideias: a expressão dos sons não era, na sua
escrita ideográfica, senão um meio auxiliar [...]. Percebe-se
então que os egípcios desejavam exprimir seja uma vogal, seja
uma consoante, seja uma sílaba de uma palavra estrangeira,
estão se servindo de um signo hieroglífico exprimindo ou
representando um objeto qualquer cujo nome, em língua
falada, continha quer no som inteiro, quer em sua primeira
parte, o som da vogal, da consoante ou da sílaba que se
tratasse de escrever.1

Isso o encorajou a publicar, dois anos mais tarde, seu
Précis du système hiéroglyphique des anciens egyptiens; ou, recherches sur les
éléments premiers de cette écriture sacrée, sur leur diverses combinaisons, et sur
les rapports de ce système avec les autres méthodes graphique Egyptiennes , que
contou com uma segunda edição em 1827-1828.2 Catorze anos
depois, em 1836, Champollion compilava finalmente suas ideias
em sua Grammaire égyptienne ou principes généraux de l’écriture sacrée
égyptienne appliquée a la representation de la langue parlée e acrescentava:
“Os nove primeiros capítulos tratam dos elementos próprios do
assunto e não se deve esquecer que se trata aqui da teoria de uma
escrita, e não da gramática de uma língua”.3

Champollion tinha plena consciência de que as
explicações contidas na sua Grammaire não faziam parte dos
tradicionais estudos da língua que se preocupavam muito mais
com valores imanentes dos signos e sua relação com os objetos na

65

É



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

realidade do que propriamente com o estudo dos signos em
unidades lexicais.

Nas palavras de Wolfgang Schenkel,4 essa etapa da
pesquisa da língua egípcia será denominada ‘Fase Pioneira’,
estendendo-se até meados da década de 70 do séc. XIX e é
caracterizada pelo estudo da língua egípcia associada ao estudo do
copta como um todo.5 A fase seguinte, denominada ‘Codificadora’,
preocupou-se em lançar os fundamentos para o entendimento
sistemático da língua egípcia. Nessa etapa, dominaram a cena os
egiptólogos Adolf Erman (1854-1937), Kurt Sethe (1869-1934);
Georg Steindorff (1861-1951) e principalmente Alan Gardiner
(1879-1963). Este último foi responsável por dar corpo ao manual
mais conhecido e usado de língua egípcia clássica (1927),
formalizando certas regras para o entendimento da língua que, em
geral, são ainda usadas por todos os egiptólogos; a terceira etapa se
estende do início do séc. XX até os dias atuais e tem como figura
dominante o professor Hans Jacob Polotsky (1905-1991). Em sua
teoria, chamada de “Teoria Modelo” (Standardtheorie), Polotsky
preconizava que as frases verbais poderiam ser transpostas,6 isto é,
transformadas, em substantivos, adjetivos ou advérbios, fazendo
com que as sentenças que continham verbos tivessem valor
substantival (nominal), adjetival ou adverbial. Nessa linha de
pensamento, uma das gramáticas mais representativas é de Gertie
Englund.7 

Muitas das conquistas da segunda fase passaram ao largo
das inovações e descobertas da escola estruturalista de F. de
Saussure (1857-1913).8 Até as primeiras décadas do séc. XX, os
estudos linguísticos estavam voltados para o desenvolvimento
histórico da língua (diacronia), em especial no que dizia respeito à
evolução e à comparação das diversas línguas (filologia), bem
como suas raízes comuns e as formas de aquisição da língua. Em
sua versão clássica, a filologia considerava a língua não como uma
das manifestações da linguagem, mas antes como reflexo da
natureza, possuindo cada vocábulo uma relação natural com a
coisa a que se refere.9 Com Saussure, o estudo da língua voltou-se
mais para o funcionamento da língua do que para a evolução dela,

66



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

interessando-se pelas “leis que regem a geração do significado”.10

Em decorrência disso, Saussure postulou que as relações entre as
palavras e o mundo real, ou melhor, entre o significante e o
significado eram arbitrárias11 e não fruto de leis naturais, criando
assim a chamada Teoria da Arbitrariedade do Signo Linguístico.12

Saussure, no entanto, acreditava na unidade da estrutura do
discurso literário, isto é, desprovido de influências externas. Os
teóricos estruturalistas da década de 60 matizaram essa opinião.
Assim é que para Todorov a descrição da obra literária não pode
prescindir de sua dimensão externa ao texto propriamente dito,
isto é, ao contexto em que foi produzida.13 Esses postulados foram
decisivos para os estudos ulteriores das línguas em geral e para
estudos de línguas antigas em particular. 

AS GRAMÁTICAS DE CIRO F.S. CARDOSO14

Em língua portuguesa, em especial no Brasil, as primeiras
tentativas de ser dar algum estofo ao estudo sistemático da língua
egípcia ocorreram pela iniciativa do professor Ciro Flamarion S.
Cardoso no final da década de 1980. Para o público brasileiro,
permanece, no entanto, um enorme desconhecimento sobre a
gramática produzida pelo professor.15 Em verdade, a atual
gramática, que continua inédita, editorialmente falando, é o
resultado de pelo menos quatro outras tentativas de dar forma e
conjunto ao estudo da língua egípcia.

Podemos dizer que as primeiras tentativas de sistematizar
esse conhecimento veio por meio de lições gramaticais, em notas
de aula, manuscritas ou datilografadas, contendo proposições
iniciais que tinham o objetivo de analisar ponto a ponto a estrutura
da língua egípcia, mas fundamentada em uma perspectiva
moderna, com extensas análises morfológicas e fonéticas sobre os
fenômenos da língua egípcia clássica (ou média) em relação à
língua portuguesa. No conjunto, reunidas as notas, podemos
considerá-las como a primeira tentativa de construção de uma
gramática de língua egípcia.

67



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

A exemplo de A. Gardiner,16 Ciro Cardoso procurava, em
cada lição (capítulo), fazer com que o estudante acumulasse
vocabulário suficiente de modo a permitir que esse mesmo
estudante pudesse entender as fórmulas verbais mais à frente. Sua
preocupação também se estendia ao aprendizado da escrita. Quase
todas as notas eram manuscritas e os sinais hieroglíficos
estereotipados, provando que não era necessário ser desenhista
para se aprender língua egípcia. Aqui também estava embutida
uma outra lição: a de que as formas escritas, embora com regras
esteticamente canônicas, poderiam ser feitas, sem comprometer a
compreensão, em formas reduzidas mínimas, sem volume, o que
possibilitava a grafia rápida e mais segura. 

Figura 1: Notas avulsas de sala de aula manuscritas pelo professor Ciro Cardoso
e entregues aos estudantes de pós-graduação do seu Curso de Língua Egípcia na
UFF no ano de 1992 (arquivo pessoal).

68



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

A segunda gramática foi dividida em sete lições, tendo
algumas lições subdividas em seções. 

Figura 2: Gramática de Língua Egípcia. datilografada com hieróglifos manuscritos
pelo prof. Ciro Cardoso. Material de aula distribuído aos estudantes do curso de
Pós-Graduação de Língua Egípcia, UFF-1992. Arquivo pessoal.

A partir da primeira lição, temos uma espécie de
crescendo, em que cada lição posterior repete o vocabulário da
lição anterior, ao mesmo tempo em que introduz novos vocábulos
e noções. O primeiro capítulo intitulava-se “A palavra” e
procurava definir o lugar dos substantivos na língua egípcia. A
palavra, em seus termos, era definida como “signo” devido ao
caráter semântico e simultaneamente ideográfico de sua forma,
bem de acordo com a acepção do vocábulo tit (em hieróglifos

69



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

) : palavra, vocábulo e também imagem do próprio hieróglifo.17 Em
escrita hieroglífica, cada “letra” (‘t’, ‘i’, ‘t’ + determinativo) é
investida de significado. 

Nessa etapa, a gramática de Ciro Cardoso ainda possuía, a
título de curiosidade, figuras indicando as partes que compõem o
corpo humano em português e em egípcio (manuscrito), e, na
seqüência, exercícios relativos a cada uma das lições, todos
acompanhados de um vocabulário básico. O texto datilografado
findava com um pequeno dicionário, com vocábulos usados ao
longo das lições

Figura 4: Material de apoio do curso de língua egípcia. Desenhos do professor
Ciro Cardoso. UFF, 1992.

Fenômenos l ingu í s t i cos como os chamados
“determinativos” ou ainda a transposição gráfica e a transcrição
fonética dos signos mais corriqueiros eram tratados en passant, bem

70



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

como a apresentação de um “pseudo-alfabeto”, que nada mais é
do que uma lista dos signos uniliterais e que trazem a ideia mais
aproximada de unidade fonética em um único signo.

O ponto alto, porém, vem com o segundo capítulo, “O
discurso se precisa”18 (vide figura 3), e aqui, cremos, reside a sua
maior contribuição ao debate das teorias linguísticas em
egiptologia. Nesse segundo capítulo, ainda em nível
morfossintático, Ciro Cardoso preocupava-se com as partes
básicas do discurso, com o foco nos verbos “ser” e “estar” como
elementos axiais das sentenças em língua egípcia.

Nessa fase, esquemas rígidos de classificação sintática
eram propostos com o fito de fazer memorizar as principais
fórmulas com verbos. Outros itens entravam nessa segunda parte
acompanhando o primeiro movimento: gêneros de substantivos, a
noção de número, adjetivos, as principais preposições, o pronome
demonstrativo pw. Neste ponto, é importante insistirmos no
estudo que Ciro Cardoso fez sobre a língua em seu nível discursivo.
Mas o que ele queria dizer com isso? Creio que as pistas sobre essa
aproximação à língua egípcia estão em grande parte centradas nos
estudos que Ciro Cardoso fez paralelamente sobre a Semiótica.

Em 1976, trabalhando como pesquisador do Programa
Centro-americano de Ciências Sociais do Consejo Superior
Universitario Centroamericano e como professor de História na
Universidade de Costa Rica, Ciro F.S. Cardoso ministrou uma
disciplina para o curso de Letras dessa universidade, cuja ementa
girava em torno da Semiótica Textual, com especial atenção para
as análises de Tzvetan Todorov e Lucien Goldmann.19 A partir de
1990, já no Brasil, suas atividades acadêmicas desenvolvidas na UFF

permitiram-lhe o desenvolvimento dos métodos semióticos
vinculados à Narratologia de Algirdas Julien Greimas e de Joseph
Courtés, muitos estudos dos quais, aliás, foram aplicados a fontes
primárias em língua egípcia.20 Essas pesquisas redundaram em seu
livro Narrativa, sentido e história, publicado em 1997.21

71



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Figura 3: Gramática digitada e entregue aos alunos do curso de língua egípcia –
2007, UFF, p. 12.

Nesse livro – Narrativa, sentido e história –, Ciro Cardoso
procura mostrar o quanto o nível discursivo é um meio pelo qual é
possível perceber, na construção da língua egípcia, um nível
narrativo aparente e um outro, imanente, mais profundo, que lhe é
mesmo anterior, “prévio aos modos concretos de sua
manifestação”.22 A língua egípcia, em sua forma figurativa, possuía
todos os elementos – pictóricos, fonéticos, sintáticos etc – da
narratividade, pois, com os signos hieroglíficos, o que se nos
apresenta não é apenas o que é narrado, mas como é narrado,
denunciando assim “relações de dependência mútua” entre o
sentido das sentenças e suas formas discursivas, como se
apresentam. 

72



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

Assim, é possível inferir que Ciro Cardoso procurava
demonstrar, com o Curso Língua Egípcia (Egípcio Clássico ou Médio), a
partir da seção “O discurso se precisa”, que, para além de um
“sistema estruturado de signos”, a língua egípcia era por
antonomásia uma relação íntima entre “estruturas e processos de
significação discursiva” e por isso possibilitava de imediato a
passagem do monema (elemento mínimo da fase de análise
morfossintática) ao texto (monema, palavra, grupo de palavras,
cláusulas, oração e texto*)23 – i.e., fase linguística – e desse ao
enunciado, mensagem ou texto – fase semiótica.24 É importante
ainda sublinharmos que, em nenhuma das gramáticas semelhantes
consultadas, temos uma noção tão clara de discurso como aquela
empregada à língua egípcia por Ciro Cardoso.

No parte 3, “O discurso de se precisa” de seu Curso de
Língua Egípcia (p. 12), o autor introduz a noção de aspecto verbal
da ação exercida ou sofrida, em relação ao qual os tempos verbais
como os conhecemos modernamente – presente, passado e futuro
– não são “explícitos” (p. 16). A noção de aspecto é determinante
para as modalidades do discurso (ação sofrida ou exercida,
qualificação, identificação ou situação) A partir da terceira seção –
o verbo –, as partes do discurso ganham cada vez mais riqueza de
detalhes. O autor então a divide em duas subseções: a primeira
relativa aos verbos fortes, fracos e geminados, e em relação ao
infinitivo e suas funções, mantendo ainda o foco na análise
morfossintática, características das gramáticas de K. Sethe e A.
Gardiner; e a segunda é dedicada aos tipos básicos de proposições
frasais (p. 21), mas agora retoma a ideia de que os componentes da
frase funcionam como se fossem indutores das circunstâncias em
que ocorrem o discurso, muitas vezes até prescindindo dos verbos.

Na quarta parte, intitulada “Elementos Adicionais de
Precisão quanto à Sintaxe do Substantivo e à Conjugação Verbal”
(p. 26), após uma breve explicação sobre a importância posicional
do adjetivo e do substantivo, o conhecimento do verbo é
ampliado, com a adição de outros modos verbais, iniciando com as
formas passivas e ativas e seus respectivos tempos verbais. Aqui, é
reforçada a noção de aspecto das frases em seu nível narrativo,

73



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

resultante, contínuo ou passivo. Na quinta parte, é introduzida a
noção de estativo (p. 31), por meio de que forma verbal insinua
um estado e não uma ação, mesmo que aparentemente possua o
que chamamos de verbos de ação.

A sexta parte – “Sintaxe do substantivo e do infinitivo
verbal” (p. 40) – retoma mais uma vez noções morfossintáticas de
lições precedentes, combinadas com explicações sobre o infinitivo,
tendo ele valor substantival ou mesmo verbal absoluto. A sétima
parte – “Expressões e formas relativas” (p. 55) – trata
majoritariamente do papel descritivo que desempenham os
predicados adjetivais, substantivais e adverbiais, além dos adjetivos
nisbé/nisba, derivados de preposições. Mas é aqui, na subseção 3,
“Formas verbais de sentido relativo”, dividida respectivamente em
1) particípio (p. 60), 2) sḏ m.ty.f (p. 69) e 3) forma verbal relativa (p.
71), que Ciro Cardoso expande sua proposta de se afastar da
compreensão da língua egípcia a partir de noções normativas das
gramáticas modernas, isto porque, a exemplo do que acontece com
os particípios em língua egípcia, há várias formas verbais que não
possuem qualquer marcador distintivo específico, como
desinências.

Nesse ponto é preciso fazermos uma distinção entre a
Gramática Descritiva de Língua Egípcia e o que atualmente
chamamos de Gramática Normativa em sua acepção geral. Na
primeira, o autor pretende registrar e descrever (daí ser descritiva)
o sistema linguístico em todos os seus aspectos (fonético-
fonológicos, morfossintáticos e lexicais), com base, obviamente em
uma gramática universal que lhe serve como meio para definir os
elementos daquele sistema linguístico; já em sua forma normativa,
cabe à gramática decidir quais e quais elementos lhe servem como
modelares. Aqui, se combinam duas propostas: uma de caráter
científico e outra de caráter pedagógico. A primeira apresenta os
esquemas formais em que se expressam os elementos do sistema
linguístico; a segunda recolhe e perfila esses elementos, seguindo
critérios de regularidade e exemplaridade. Sem abrir mão dessa
experiência com a linguística, Ciro buscou, na segunda versão de

74



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

seu Curso de Língua Egípcia (2007), uma compreensão mais próxima
ao que A. Loprieno chama de “Aproximações Verbalísticas”:25

Em recentes anos, devido em certa medida ao aumento da
consciência entre os egiptólogos a respeito das idiossincrasias
do sistema polotskyano e dos desenvolvimentos
metodológicos no campo da linguística geral, a Standard theory
parece ter exaurido seu potencial de inovação, sendo
ultrapassada por [...] interpretações acerca da sintaxe egípcia
nas quais as frases verbais, mais do que sendo convertidas a
outras formas de discurso, mantém em sua totalidade o
caráter “verbal”.26

Na última parte, intitulada “Ainda o verbo: imperativo,
verbos auxiliares. interrogação e negação”, são introduzidas lições
sobre o imperativo, sobre os verbos auxiliares, seguida de
explicações sobre proposições interrogativas e sobre expressões
negativas. 

Por isso Ciro, declara de um modo um tanto confessional
a sensação de conforto com as mudanças propostas nesta versão
de seu curso, retirando quase que por completo as noções de
discurso tão marcantes nas primeiras versões:

Mesmo assim, no que me concerne, o enfraquecimento da
teoria derivada de Polotsky, em especial no tocante a seus
aspectos mais extremos, é um alívio. Sua aplicação ortodoxa,
em gramática, acabava por transformar a língua egípcia em
algo muito estranho, quase extraterrestre – portanto, em um
idioma muito difícil de aprender (e, portanto, de ensinar).
Ora, nas condições que são as da incipiente Egiptologia em
nosso país, estou fadado a me concentrar no ensino básico ou
introdutório da língua egípcia. E a verdade é que muitas das
sutilezas que se podem derivar da corrente polotskyana
entendida stricto sensu afetam pouco a tradução, em que meus
esforços de docente necessariamente se concentram.27

CONCLUSÃO 
Como há de se notar, basta uma breve mirada nos títulos

das gramáticas e cursos de língua egípcias publicadas desde os

75



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

tempos de Champollion, na primeira metade do séc. XIX (vide infra),
para se notar que o ensino e o aprendizado da língua egípcia tem
sido um palco fértil para questões linguísticas, isto porque,
abandonando gradativamente a perspectiva naturalista das línguas
antigas, em grande parte fundamentada em sistemas alfabéticos
indo-europeus, o estudo da língua egípcia clássica, derivada do
tronco “afro-asiático”, passou a produzir, nos séc. XX e XXI, uma
metalinguagem que buscava – e ainda busca – dar conta dos
fenômenos de funcionamento da linguagem que lhe são muito
particulares, repensando, em especial a relação entre “nome” e
“verbo”. Segundo B. Mathieu,

se é verdade que a desconexão absoluta entre os níveis
sintático e semântico, herança do modelo chomskiano
(Chomsky, 1965), é dificilmente sustentável, ainda assim essa
divisão, na influência que exerceu na egiptologia, também
contribuiu de maneira positiva para a degradação da “essência
verbal” em favor, mais corretamente, de análises de tipo
funcionalista. Uma vez que o “verbo” foi despojado de seu
status monolítico quimérico e sua posição hegemônica
usurpada, a antiga divisão entre “Nominalsätze” (frases
nominais) e “Verbalsätze” (frases verbais) deixa de ter
legitimidade, e o espaço é dado a descrições sintáticas do
egípcio que podem parecer hoje mais adequadas, baseadas em
um sistema de oposição ternária entre “predicação de
situação”, “predicação de qualidade” e “predicação de classe”
(Vernus 1994, p. 328-329), ou binária entre “proposições com
predicado adverbial” e “proposições com predicado
nominal”.28

Este novo prisma permitiu a introdução de novos modos
de considerar e de entender não apenas o papel da normatividade
na gramática egípcia glássica, mas a gramática ela própria. No caso
d a Curso de Língua Egípcia Clássica do prof. Ciro Cardoso, a
introdução da noção englobante de discurso que, do ponto de vista
da semiótica, permitiu que as proposições em egípcio fossem
analisadas não somente em termos normativos descritivos,
conforme a gramática tradicional nos aponta, mas como
proposições que supunham escolhas deliberadas, temporalidades e

76



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

contextos específicos, onde a produção de sentido não é isenta de
“intencionalidade e finalidade”29 (p. 17). Cremos que a reavaliação
de suas posturas nas últimas versões da gramática do professor
Ciro Cardoso, respectivamente 2000 e 2007, fornece bem o tom de
quanto as mudanças ocorridas no estudo da língua egípcia ainda
escapam a noções enrijecidas de compreensão da linguagem e, no
limite, de produção normativa de uma metalinguagem. Sem
abandonar as antigas posições, Ciro Cardoso declara: “Este meu
curso de língua egípcia (Egípcio Médio) para principiantes é
eclético quanto a método e ao enfoque”.30

Acreditamos, então, que não se trata exatamente de uma
flexibilização das posições iniciais, mas antes do reconhecimento
da inesgotabilidade dos estudos linguísticos no interior, diríamos
mesmo no coração, da pesquisa e do ensino de língua egípcia. Por
isso, é possível até entrever o significado anfibológico de uma das
últimas sentenças analisadas por Ciro na sua derradeira gramática
de língua egípcia e que nos revelam um projeto bem mais
ambicioso: a da unidade de camadas discursivas vivas no coração
da palavra.

Figura 5: Akh n irr r irrw (“É mais útil para quem a pratica do que àquele para
quem é feita”).31

77



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

ABSTRACT

This article aims to provide a brief overview of the ancient
Egyptian language, and the grammatical knowledge developed
since its decipherment, focusing on the studies conducted by
professor Ciro Flamarion Santana Cardoso (1942-2013).
Throughout his career, he was dedicated to training other scholars
and analyzing the grammatical aspects of the ancient Egyptian
language, contributing to think about the development of a
grammar in Portuguese.

KEYWORDS

Ancient Egyptian language; Egyptology; Grammatical Studies of
Ancient Egyptian.

78



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

REFERÊNCIAS

ARAÚJO, S.R.R. de; ROSA, C.B. da. Entra em cena a semiótica. In: ARAÚJO, S.R.R.
d e ; LIMA, A.C.C. (orgs.). Um combatente pela história: professor Ciro
Flamarion Cardoso. Rio de Janeiro: Vício de Leitura, 2012. p. 147-162.

BECHARA, Evanildo. Moderna gramática portuguesa. 37. ed. Rio de Janeiro:
Editora Lucerna, 1999.

CAPLICE, Richard (com a colaboração de Daniel Snell). Introduction to
Akkadian. 3. ed. Roma: Instituto Bíblico, 1998.

CARDOSO, Ciro Flamarion. Ensayos. San Jose; Costa Rica: Editorial de la
Universidad de Costa Rica, 2001.

CARDOSO, Ciro Flamarion Santana Cardoso. Curso de língua egípcia (egípcio
clássico ou médio). Inédito. 2007.

CARDOSO, Ciro Flamarion Santana Cardoso. Curso de língua egípcia (egípcio
clássico ou médio). Inédito.

CARDOSO, Ciro Flamarion Santana Cardoso. Curso de língua egípcia (egípcio
clássico ou médio). Inédito. 2000.

CARDOSO, Ciro Flamarion Santana Cardoso. Narrativa, sentido e história.
Campinas: Papirus, 1997. (1996).

CHAMPOLLION, Jean-François. Grammaire égyptienne ou principes généraux
de l’écriture sacrée égyptienne appliquée a la representation de la langue
parlée. Paris: Typographie de Firmin Didot Frères, 1836.

CHAMPOLLION, Jean-François. lettre a m. Dacier, secrétaire perpétuel de
l’Académie Royale des Inscriptions et Belles Lettres, relative a l’alphabet
des hieroglyphes phonetiques employés par les égyptiens pour inscrire
sur leurs monuments les titres, les noms et les surnoms des souverains
grecs et romains. Paris: Firmin Didot Père et fils, 1822.

DAVIES, W.V. Os Hieróglifos Egípcios. In: V.V.A.A. Lendo o passado: a
história da escrita antiga do cuneiforme ao alfabeto. São Paulo: EdUSP;
Melhoramentos, 1996. p. 96-173.

ENGLUND, Gertie. Middle Egyptian: an Introduction. 2. ed. Estocolmo;
Uppsala: Uppsala University; Tryckeri Balder AB, 1995.

FARIA, L.B. Os hieróglifos antes de Champollion. In: VVAA: representações,
poder e práticas discursivas. Rio de Janeiro: UFRRJ; Prodocência, 2010.
D i s p o n í v e l e m :
<http://www.ufrrj.br/graduacao/prodocencia/publicacoes/praticas-
discursivas/default.html>. Acesso em: 23 mar. 2025.

79



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

GARDINER, Alan H. Egyptian Grammar: Being an Introduction to the Study of
Hieroglyphs. 3. ed. Oxford: Cambridge University Press, 1994.

GARDINER, Alan H. Reviews of Recent Publications. Resenha de: Études de
Syntaxe Copte. By H.J. Polotsky (Publications de la Societé d’Archéologie
Copte.) Cairo, 1944. 8vo. ix+104pp. The Journal of Egyptian Archaeology
(JEA). vol. 33, Londres, dez. 1947. p. 95-101.

LOPRIENO, Antonio. Ancient Egyptian: a Linguistic Introduction. Cambridge:
Cambridge University Press, 1995.

MATHIEU, Bernard. Grammaire et politique. Réflexions sur quelques empreintes
idéologiques dans la terminologie linguistique des grammaires de l’égyptien
ancien. In: BICKEL, S.; FISCHER-ELFERT, H-W.; LOPRIENO, A. e RICHTER, S. (orgs.)
com a colaboração de L. POPKO. Ägyptologen und Ägyptologien Zwischen
Kaiserreich und Gründung der Beiden Deutschen Staaten: Reflexionen zur
Geschichte und Episteme eines Altertumswisseschaftlichen Fach sim 150. Jahr
der Zeitschrift für Ägyptische Sprache und Altertumskunde. Sonderdruck.
Berlim: Akademie, 2013. p. 444

MENU, Bernadette. Petit lexique de l’égyptien hiéroglyphique à l’usage des
débutants. Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1989.

MENU, Bernadette. Petite grammaire de l’égyptien hieroglyphique a l’usage
des débutants. Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1989.

SAUNERON, Serge. Grammaires de la langue égyptienne. In: A.A.V.V.: textes et
languages de l’Égypte pharaonique. Cent Cinquante Années de Recherches.
1822-1972. Hommages à Jean-François Champollion. Institut Français
d’Archéologie Orientale du Caire, 1972.

SAUSSURE, F. de. Cours de linguistique générale: édition critique préparée par
Tullio de Mauro. Paris: Payot, 1972.

SCHENKEL, Wolfgang. Tübinger Einführung in die Klassisch-ägyptische
Sprache und Schrift. Tübingen: s.n., 1997.

TEIXEIRA, Ivan. Estruturalismo. In: Cult: Revista Brasileira de Literatura, III, 15,
Outubro, 1998. p. 34-37.

TODOROV, Tzvetan: Estruturalismo e poética. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 1971.

80



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

ANEXO: UMA CRONOLOGIA DAS GRAMÁTICAS DE LÍNGUA EGÍPCIA32

1824

Jean François CHAMPOLLION. Précis du Système Hiéroglyphique des anciens
Egyptiens; ou, recherches sur les éléments premiers de cette écriture sacrée,
sur leur diverses combinaisons, et sur les rapports de ce système avec les
autres méthodes graphique Egyptiennes. Paris, Imprimerie royale, 1824, 2
vol., com um volume de imagens (planches), in-8. Uma segunda edição
apareceu em 1827-1828, in-8.

1836

[Jean-François] CHAMPOLLION le Jeune. Grammaire/ égyptienne, / ou /
Principes généraux / de l’écriture sacrée égyptienne / apliquée à la
représentation de langue parlée. Publicada a partir do manuscrito do próprio
autor, por ordem do sr. Guizot, Ministro de Instrução Pública. Paris, Firmin
Didot frères, 1836.

1855
Heinrich Karl BRUGSCH. Grammaire démotique / contenant / les principes
généraux / de la langue et de l’écriture populaires / des Anciens Egyptiens.
Berlim, F. Dümmler, 1855.

1855
Gustav SEYFFARTH. Grammatica Aegyptiaca / Erste Anleitung / zum
Uebersetzen altägyptischer Literaturwerke / nebst der / Geschichte des
Hieoglyphenschlüssels. Gotha, F.A. Perthes 1855.

1867 Samuel BIRCH, Hieroglyphic Grammar. Dans C.C.J. Bunsen, Egypt’s Place in
Universal History, London, vol. 5, 1867.

1867

Vicomte (visconde) Emmanuel de ROUGÉ. Chrestomathie Egyptienne /
Première partie / Introduction / à l’étude des écritures / et de la langue
égyptiennes. Paris, A. Franck, 1867. O fascículo 2 apareceu em 1868 e o 3
em 1875.

1868 Vicomte (visconde) Emmanuel de ROUGÉ. Chrestomathie Egyptienne /
Abrégé grammatical / 2o. Fascículo. Paris, Imprimerie Impériale, 1868.

1872
Heinrich BRUGSCH. Grammaire hiéroglyphique / contenant / les principes
généraux / de la langue et de la l’écriture sacrée des anciens Egyptiens
composée / à l’usage des étudiants. Leipzig, J.C. Hinrichs, 1872.

1872

Heinrich Karl BRUGSCH. Hieroglyphische Grammatik: oder, Übersichtliche
Zusammenstellung der graphischen, grammatischen und syntaktischen
Regeln der heiligen Sprachen und Schrift der alten Aegypter zum Nutzen der
studierten Jugend. Leipzig, J.C. Hinrichs, 1872.

1875 Vicomte Emmanuel de ROUGÉ. Chrestomathie Egyptienne / Abrégé
grammatical / 3 fascículo.. Paris, Imprimerie Nationale, 1875.

1875
Sir Peter le Page RENOUF. An / Elementary Grammar / of the / ancient
Egyptian Language / in the / hieroglyphic type. Archaich Classics. London:
S. Bangster and Sons, 1875. Uma segunda edição apareceu em 1890.

1800 Adolf ERMAN. Neuägyptische Grammatik. Leipzig, W. Engelmann, 1880.

1889 Victor LORET. Manuel / de la / Langue égyptienne / Grammaire, Tableau
des hiéroglyphes, / textes & glossaire. Paris. Ernest Leroux, 1889.

1889 Adolf ERMAN. Die Sprache / des / Papyrus Westcar. / Eine Vorabeit /
zur / Grammatik der älteren ägyptischen Sprache. Abhandlungen der

81



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Königlischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, besonders
abgedruckt. Göttingen, Dieterich, 1889.

1890 Sir Peter le Page RENOUF. An Elementary Grammar... segunda edição (vide
1875). Londres: S. Bagster & Sons, 1890.

1894

Adolf ERMAN. Ägyptische Grammatik / mit / Schrifttafel, / Literatur, /
Lesestücke / und / Wörterverzeichnis. Porta Linguarum Orientalium, pars
15. Berlim: Reuther & Reichard, 1894. Uma segunda edição apareceu em
1902, uma terceira em 1911 e a quarta e última em 1928.

1894
Adolf ERMAN. Egyptian Grammar / with / Table of signs, bibliography /
exercises for reading / and / glossary. Traduzida por James Henry Breasted.
Londres: Williams and Norgate, 1894.

1895
E. A. WALLIS BUDGE. First Steps in Egyptian / A Book for Beginners.
Londres: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co., 1895. Um nova edição
apareceu em 1923.

1899

E. A. WALLIS BUDGE. Easy Lessons / in / Egyptian Hieroglyphics / with
sign list. Books on Egypt and Chaldaea, vol. III. Londres: Kegan Paul,
Trench, Trubner & Co. 1899. Outras tiragens apareceram em 1902 (2a.
Impressão), 1910 (3a.), 1922 (4a.), 1935 (5a.) e 1951 (6a.).

1899-
1902

Kurt SETHE. Das aegyptische Verbum im Altägyptischen, Neuägyptischen
und Koptischen. I. Laut- und Stammeslehre. II. Formenlehre und Syntax
der Verbalformen. III. Indices. Leipzig: J. C. Hinrichs, 1899-1902, 3
volumes.

1901 Francesco ROSSI. Grammatica egizia / nelle tre scritture / Geroglifica,
Demotica e Copta. Torino: Ditta G. B. Paravia, 1901

1902
Adolf ERMAN. Aegyptische Grammatik / mit / Schrifttafel, Literatur,
Lesenstücken / und / Wörterverzeichnis. Segunda edição totalmente revista.
Berlim: Reuther & Reichard, 1902.

1902

E.A. WALLIS BUDGE. Easy Lessons / in / Egyptian Hieroglyphics. Segunda
edição: Londres: Kegan, Paul, Trench, Trubner & Co., 1902. A primeira
edição apareceu em 1899; outras tiragens foram feitas em 1910 (3a.), 1922
(4a.), 1935 ( 5a) e em 1951 (6a.)

1905
Margaret Alice MURRAY. Elementary Egyptian Grammar. Londres: B.
Quaritch, 1905. Outras edições apareceram em 1908 (2a.), 1914 (3a.) e 1920
(4a.).

1906 Hermann JUNKER. Grammatik / der / Denderatext. Leipzig, J. C. Hinrichs,
1906.

1908 Margaret Alice MURRAY. Elementary Egyptian Grammar. 2a edição
Londres: B. Quaritch, 1908

1910
Gioulio FARINA. Grammatica della lingua egiziana antica in caratteri
geroglifici. Milano, U. Hoepli, 1910. Uma segunda edição apareceu em 1926,
e será traduzida para o francês 1927.

1910 E. A. WALLIS BUDGE. Easy Lessons / in / Egyptian Hieroglyphics / with
sign list. Books on Egypt and Chaldaea, vol. III. 3a. Edição. Londres: Kegan

82



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

Paul, Trench, Trubner & Co., 1910.

1911
Adolf ERMAN. Ägyptische Grammatik / mit / Schrifttafel, / Literatur, /
Lesestücke / und / Wörterverzeichnis. 3a. edição totalmente refeita Berlim:
Reuther & Reichard, 1911

1913

Günther ROEDER. Ägyptisch / praktische Einführung in die Hieroglyphen
und die ägyptische Sprache / mit Lesenstücken und Wörterbuch. Clavis
Linguarum Semiticarum, pars VI. Munique: C.H.Beck, 1913. Uma edição
inglesa apareceu em 1920. Uma edição alemã apareceu em 1926.

1914
Jean LESQUIER. Grammaire égyptienne / d’après la troisième édition de la
grammaire d’Adolf ERMAN. Cairo: IFAO, Bibliothèque d’Etude, tomo 7,
1914.

1914 Margaret Alice MURRAY. Elementary Egyptian Grammar. 3a edição
Londres: B. Quaritch, 1914. Edições anteriores 1905 e 1908.

1920 Margaret Alice MURRAY. Elementary Egyptian Grammar. 4a edição
Londres: B. Quaritch, 1920

1920 Günther ROEDER. Short Egyptian Grammar. Traduzido do alemão / por /
Rev. Samuel A.B. Mercer. New Haven, Yale University Press, 1920.

1922 Etienne DRIOTON. Cours / de / grammaire égyptienne. Nancy: 1922.
(datilografada)

1922
E.A. WALLIS BUDGE. Easy Lessons / in / Egyptian Hieroglyphics / with sign
list. Books on Egypt and Chaldaea, vol. III. 4a. Edição. Londres: Kegan Paul,
Trench, Trubner & Co., 1922

1923 E.A. WALLIS BUDGE. First Steps in Egyptian / A Book for Beginners. Nova
Edição. Londres: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co., 1923
Adolf ERMAN. Kurzer Abriss der ägyptischen Grammatik zum Gebrauch in
Vorlesung mit Schrifttafel, Lesenstücken und Wörterverzeichniss. Segunda
edição não revisada. Berlim: Reuther & Reichard, 1924.

1924 Antoine ZIKRI. Gramática de língua egípcia em árabe.

1925 Willhelm SPIEGELBERG. Demotische Grammatik. Heidelberg, C. Winter:
1925

1926
Giulio FARINA. Grammatica dell’antica lingua egiziana in caratteri geroglifici.
2a. edição revisada. Milão: 1926. A primeira edição apareceu em 1910. Uma
tradução francesa apareceu em 1927.

1926

Günther ROEDER. Ägyptisch / praktische Einführung in die Hieroglyphen
und die ägyptische Sprache / mit Lesenstücken und Wörterbuch. Clavis
Linguarum Semiticarum, pars VI. Segunda edição melhorada e ampliada.
Munique: C.H.Beck, 1926.

1927 Alan H. GARDINER. Egyptian Grammar / being an Introduction to / the
Study of Hieroglyphs. Oxford: Clarendon Press, 1927.

1927 Samuel Alfred Browne MERCER. An Egyptian Grammar with Chrestomathy
and Glossary. Oriental Research Series. Vol. I. Londres: Luzac & Co., 1927.

1927 J. FARINA. Grammaire de l’ancien Egytien (hiéroglyphes). Edição francesa de
René Neuville, segundo uma nova edição italiana refeita. Paris: Payot, 1927.

83



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

1928

Adolf ERMAN. Ägyptische Grammatik / mit Schrifttafel, Paradigmen und
Übungsstücken / zum Selbststudium und zum Gebrauch / in Vorlesungen.
Porta Linguarum Orientalium, [pars] 15. 4a. edição totalmente refeita
Berlim: Reuther & Reichard, 1918.

1929
Adolf ERMAN. Ägyptische / Grammatik / Ergänzungsband zum Erlernen
der Schrift, Paradigmen / und Übungsstücke. Berlim: Reuther & Reichard,
1929.

1930 Frida BEHNK. Grammatik / der Texte aus / El Amarna. Paris, P. Geuthner,
1930.

1932 Margaret Alice MURRAY. Elementary Egyptian Grammar. 5a. edição
Londres: B. Quaritch, 1932. Edições precedentes: 1905, 1908, 1914 e 1920.

1933 Adolf ERMAN. Neuägyptische Grammatik. 2a. totalmente revista. Leipzig: W.
Engelmann, 1933.

1935
E.A. WALLIS BUDGE. Easy Lessons in Egyptian hierophycs with sign list.
Books on Egypt and Chaldaea. Vol. III. Londres: Kegan Paul, Trench,
Trubner & Co. 1935. 5a. Edição cujo primeiro título apareceu em 1899.

1935

Alan H. Gardiner e M. Gauthier-Laurent. Supplement to Gardiner’s
Egyptian Grammar. I. Addition and Corrections, por Alan H. Gardiner e II.
General Index of References, por M. Gauthier-Laurent. Neuilly sur Seine,
1935.

1936 Georges ORT-GEUTHNER. Grammaire démotique / du / Papyrus démotique
de Londres et Leyde (n?). Demotica I. Paris: P. Geuthner, 1936.

1940
Gustave LEFEBVRE. Grammaire / de / l’Egyptien Classique. Cairo:
Bibliothèque d’Etude de l’IFAO. Tomo XII, 1940. Uma segunda edição
apareceu em 1955.

1941 Adriaan de BUCK. Egyptische Grammatica. Leiden, 1941. Uma segunda
edição apareceu em 1944 e uma tradução francesa em 1952.

1942
Marius CHAÎNE. Notions / de langue égyptienne. Vol. II: Langue du Nouvel
Empire / Le néo-égyptien, ses rapports avec le moyen-égyptien et les
dialectes coptes. Paris: P. Geuthner, 1942.

1944
Dr. Adriaan de BUCK. Egyptische Grammatica. 2a edição melhorada. Leiden,
Nederlandsch Instituut voor het nabije Oosten, 1944. Uma primeira edição
apareceu em 1941 e uma tradução francesa apareceu em 1952.

1950
Sir Alan GARDINER. Egyptian Grammar / being an Introduction to the
Study of Hieroglyphs. 2a. edição totalmente revisada. Londres: Oxford
University Press, 1950.

1951

František LEXA. Grammaire démotique. I (1949). Introduction, orthographe,
phonétique. II (1950). Morphologie 1. Pronoms, substantifs, adjectifs,
numéraux. III (1947). Morphologie 2. Verbe I: classification des verber,
formes simples des verbes. IV (1948) Morphologie 2. Verbe II: formes
composées du verbe. V (1948) Morphologie 3. Particules. VI (1948).
Syntaxe. VII (1951). Index. Prahá, Edição do autor, II, Sokolská, 1947-1951,
7 fascículos.

84



No coração da gramática [...] | Marcos José de Araújo Caldas | Nely Feitoza Arrais

1951 Ernest. A. WALLIS BUDGE. Egyptian Language. Easy Lessons in Egyptian
hieroglyphics with sign list. 6a. Edição. Londres: 1951

1952
Dr. Adriaan de BUCK. Grammaire élémentaire du Moyen Egyptien.
Traduzido por B. van de Walle e J. Vergote, revista pelo autor. Leiden, E.J.
Brill, 1952. Tradução da edição holandesa de 1944.

1954 ʽ Abd el-Moḥ senBAKIR,  árabe. Cairo, 1954. Com o prefácio em inglês e
francês.

1955

Gustave LEFEBVRE. Grammaire / de / l’Egypte classique. 2a. Edição revista e
corrigida com a colaboração de Serge Sauneron. Cairo: Bibliothèque
d’Etude de l’IFAO, tomo XII, 1955. Um segunda tiragem desta segunda
edição surgiu por processo fotomecânico em 1967.

1955
e

1964

Elmar EDEL. Altägyptische Grammatik. Analecta Orientalia 34 e 39. Vol. I:
Roma, Pontificum Institutum Biblicum, 1955. Vol. II. Ibid. 1964. Um register
dos ‚Zitaten‘ apareceu em 1967.

1956 C.E . SANDER-HANSEN. Studien zur Grammatik der Pyramidentexte.
Analecta Aegyptiaca VI. KØBENHAVN, Ejnar Munksgaard, 1936.

1957
Sir Alan GARDINER. Egyptian Grammar / being an Introduction to the
Study of Hieroglyphs. 3a. Edição. Revisada. Londres: Oxford University
Press. 1957.

1957

N.S. PETROVSKI. La langue égyptienne. Introduction aux hiéroglyphes et au
vocabulaire, avec un exposé de la grammaire du moyen égyptien, sous la
rédaction de l’académicien V.V. Struve. Leningrado, ed. de l’Université,
1958.

1960
Hellmut BRUNNER. Abriss der mittelägyptischen Grammatik / Zum
Gebrauch in akademischen Vorlesungen. Graz. Austria, Akademische
Druck und Verlagsanstalt, 1961.

1963 Sergio DONADONI. Appunti di Grammatica Egiziana, con un elenco di segni
e di parole. Milão: ed. Cisalpino/Goliardica, 1963 (2a. Edição 1990).

1964 Elmar EDEL. Altägyptische Grammatik, II. (vide supra, 1955).

1967
Hellmut BRUNNER. Abriss der / mittelägyptischen Grammatik / zum
Gebrauch in akademischen Vorlesungen. Segunda edição estendida e
melhorada. Graz, Austria: Akademische Druck, 1967.

1967
Rolf GUNDLACH e Barbara SCHWARTZKOPF. Altägyptische Grammatik /
Elmar Edel / Register der Zitate. Roma, Pontificum Institutum Biblicum
(vide supra, 1955-1964).

1969

Gertie ENGLUND. Introduction à l’Egyptien Pharaonique. Inclui: p. 95-101,
aperçu de la grammaire de l’ancien égyptien; p 102-110: aperçu de la
grammaire du nouvel égyptien; p. 111-131: Liste de signes. Stockholm,
Språkförlaget Skriptor, 1969.

1970 N.S. PETROVISKI. Sochétanya slov v Egipetskom Iaziké. Moskva, 1970.

1971
Pierre du BOURGUET, s.j. Grammaire égyptienne / Moyen Empire
Pharaonique / méthode progressive / basée sur les armatures de cette
langue. Louvain, Ed. Peeters, 1971.

85



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

1973 M. KOROSTOVTSEV. Grammaire du néo-égytien. Moscou, Ed. „Naouka“,
départament de la littérature orientale, 1973.

1978
Jaroslav ČERNY e Sarah Israelit GROLL, com a contribuição de Christopher
EYRE. A late Egyptian Grammar. Roma: Pontificio Istituto Biblico, 1978. A
4a. edição é de 1993.

1989

Bernadette MENU. Petite Grammaire de L’Égyptien Hieroglyphique a
L’usage des débutants. Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1989. 2
volumes. I vol.: Petite Grammaire de L’Égyptien Hieroglyphique a L’usage
des débutants, 1989; II vol. Exercices corrigés de la Petite Grammaire de
l’Égypte Hiéroglyphique à l’usage des débutants. 1998.

1990 Wolfgang SCHENKEL. Einführung in die altägyptische Sprachwissenschaft.
Darmstadt: WBG, 1990.

1991
Friedrich JUNGE. Late Egyptian Grammar. An Introduction. Traduzida do
alemão por David Warburton. Oxford Griffit Institut, 2001. Publicada a
partir da 2a. edição em alemão editada pela Otto Harrassowitz de 1999.

1991-
1993

Sir Alan GARDINER. Gramatica Egipcia. Una Introduccion al estudio de los
jeroglificos. 1a. edição. 2 Tomos 1991 e 1993. Editorial Lepsius.

1995 Antonio LOPRIENO. Ancient Egyptian. A Linguistic Introduction.
Cambridge, Cambridge University Press, 1995.

1995 Gertie ENGLUND. Middle Egyptian. An Introduction. 2a. edição.
Estocolmo\Uppsala: Universidade de Uppsala\Tryckeri Balder, AB, 1995.

1996 Karl JANSEN-WINKELN. Spätmittelägyptische Grammatik der Texte der 3.
Zwischenzeit. Wiesbaden, 1996, 556 p.; Ägypten und Altes Testament 34.

1996 François NEVEU. La langue de Ramsès. Grammaire de néo-égyptien
Kheops, Paris, 1996.

1997
Wolfgang SCHENKEL. Tübinger Einführung in die klassisch-ägyptische
Sprache und Schrift. Tübingen 1997. A partir das versões já esgotadas de
1991 e 1994.

2001
James P. ALLEN. Middle Egyptian. An Introduction to the Language and
Culture of Hieroglyphis. 3a. Edição. Revisada, com uma nova análise do
sistema verbal. Cambridge, Cambridge University Press, 2014.

2016
Ronaldo Guilherme Gurgel PEREIRA. Gramática fundamental de Egípcio
Hieroglífico para o estágio inicial da língua egípcia (de ca. 3000 a 1300 a.C.).
Editora Chiado. Portugal/Brasil/Angola/Cabo Verde, 2016.

86



1 Champollion, 1822, p. 11.
2 Paris, Imprimerie royale, 1824, 2.vol., com um volume de imagens (planches), in-8.
3 Grifos do próprio autor. Grammaire Égyptienne ou Principes Généraux de l’Écriture
Sacrée Égyptienne appliquée a la representation de la langue parlée. Paris: Typographie de
Firmin Didot Frères, 1836
4 Schenkel, 1997, p. 22.
5 A importância do copta para o estudo da língua egípcia e ressaltada em
Schenkel, 1997, p. 07 sqq.
6 Esta teoria era chamada também de Teoria da Transposição.
7 Englund, 1995.
8 Em realidade, o que temos no Cours de linguistique générale foi preparado com
base nas anotações dos cursos de Linguística Geral dados por Saussure entre os
anos de 1906-1907, 1908-1909 e 1910-1911. Saussure, 1972.
9 Teixeira, 1998, p. 35; Faria, 10, p. 3 sqq.
10 Idem, ibidem, p. 35.
11 A palavra “arbitrária” é tomada aqui no sentido de imotivada.
12 Saussure, 1972, p. 100-101.
13 Todorov, 1971. “Digamos, para encerrar a questão das relações entre a literatura e a
realidade, que estas não são inexistentes, mas não têm o caráter a um só tempo
dominante e simplista que se quis atribuir-lhes. Vimos, a propósito do Decameron,
que, para compreender melhor a sintaxe narrativa, somos obrigados em certos
momentos a referir-nos ao contexto social no qual aparece a obra. Esta referência não
é certamente única; mas somos tentados a dizer que é a “realidade” que às vezes faz
parte da obra, mais que o caso contrário” (p. 91).
14 Separamos folhas avulsas dos cursos ministrados a partir dos anos 90 e dados
pelo próprio Ciro Cardoso em aula. Verificamos que com o passar dos anos as
análises morfossintáticas, centradas na descrição dos fenômenos sintáticos (pré-
polotskyanas), passaram à análises de tipo funcionalista com o foco nos aspectos
verbais. 
15 O curso de língua egípcia está disponível em: clique para acessar.
16 Gardiner, 1994. A primeira edição da gramática de Gardiner aparece em 1927.
Desde então, a Gramática de Sir Alan Gardiner recebeu três edições, sendo que
a última edição ganhou 15 impressões. 
17 Em um livro organizado por Ciro e Vainfas (CARDOSO, C.F.S.; VAINFAS, R.
História e análise de textos. CARDOSO, C.F.S.; VAINFAS, R. (orgs.). Domínios da
História: ensaios em teoria e metodologia. 5. ed. Rio de Janeiro: Campus, 1997)
na década de 90, ao comentar um livro de Laurence Bardin (BARDIN, L. Análise
de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1991), chama a atenção da insuficiência com
que a linguística trata a palavra: “[Q]ue, curiosamente não tem nenhuma
definição precisa em linguística” (p. 545-546).
18 Usamos como referência a segunda versão da gramática (2000) por estar bem
mais expandida, ocupando quase todo conteúdo restante, a partir da página 12.
É de se notar que a contagem da numeração dos tópicos reinicia (1, 1.1, 1.2 ...)
19 Cardoso, 2001, p. 09.
20 Araújo, 2012, p. 147-162. Em uma nota de pé-de-página (n. 180, p. 149) o
autor admite que seu interesse pela semiótica adveio das leituras, ainda na
infância, de livros de ficção científica.
21 A versão que possuímos é de 1996.
22 Cardoso, 2001,  p. 5.

87

https://drive.google.com/file/d/1pMKvuNhECQQHH_Nzafbtyxiz5bJpDd-g/view


* É importante aqui diferenciar a noção de texto implicada nos Estratos
Gramaticais e o uso da palavra em semiótica. O primeiro sentido se dá por mera
oposição a noção de oração. A oração é uma unidade sintagmática de ‘sujeito’ e
‘predicado, ou seja, referente e referido. O texto, por sua vez, é, neste sentido,
um estrato superior à oração a um nível idiomático, aqui entendido como
funcional dentro do exercício das funções sintáticas, assegurando-lhe uma
realidade sintática, sem determinar seu valor. Bechara, 1999, p. 45 e 46-51. Já na
definição Semiótica, o texto é tomado como sinônimo de discurso, inclusive
designando uma organização sintagmática tanto linguística (comportamentos
verbais) quanto não linguística (comportamentos somáticos significantes) que
subjaz a manifestação mesma do discurso\texto. Assim, pode-se considerar o
ballet, um filme ou um ritual etc como texto e\ou como discurso. Cf. GREIMÁS,
A.J.; COURTÉS, J. Sémiotique: dictionnaire raisonné de la théorie du langage.
Paris: Hachete, 1979. Verbetes “discours” e “texte”.
23 Bechara, 1999, p. 44-45.
24 Por exemplo, na aproximação feita por Ciro Cardoso (2001, p. 29) entre
discurso = enunciado, mensagem ou texto
25 Loprieno, 1995, p. 09.
26 Idem, ibidem.
27 Cardoso, 2007, p. vii.
28 Mathieu, 2013, p. 444. No original: “S'il est vrai que la déconnection absolue entre
niveaux syntaxique et sémantique, héritage du modèle chomskien (Chomsky, 1965), est
difficilement tenable, il reste que cette partition, dans l’influence qu’elle a pu exercer en
égyptologie, a contribué elle aussi de manière positive à la dégradation de l’”essence verbale” au
profit, plus justement, d’analyses de type fonctionnaliste. Le “verbe” étant dépourvu de son
statut monolithique chimérique et de son rang hégémonique usurpé, la division ancienne entre
“Nominalsätze” vs “Verbalsätze” n’a plus de légitimité, place est laissée à des description
syntaxiques de l’égyptien qui peuvent paraître aujourd’hui mieux adaptées, fondées sur um
système d’opposition ternaire entre “prédication de situation”, “prédication de qualité” et
“prédication de classe” (Vernus, 1994, p. 328-329), ou binaire entre “propositions à
prédicat adverbial” et “propositions à prédicat nominal” (Grandet; Mathieu 2003, p. 649-
652).
29 Cardoso, 1997, p. 14; 17. Nas palavras de Cardoso: “Em semiótica, a
produção de um discurso aparece como resultado de uma seleção contínua
operada entre as diferentes unidades possíveis: o discurso supõe uma
temporalidade e é da ordem do processo semiótico, ou melhor, da relação entre
estruturas e processos de significação discursiva”; e lembrando Greimás: “[...] a
descrição semiótica da significação é, por conseguinte, a construção de uma
linguagem artificial adequada”. A linguagem que permitiria falar do sentido seria,
então, uma semiótica das formas de significação que procurasse captar as suas
articulações, manipulações e transformações nos discursos e textos (Greimas,
1970, p. 14, 17). Essa postura lógica obriga a renunciar à esperança ingênua de
captar o sentido como um encadeamento linear e imóvel de significações
unívocas, contidas nos textos e nos discursos: já vimos que o sistema
estruturado supõe um processo (e vice-versa)” (p. 17).
30 Cardoso, 1997, vii.
31 Invocação aos vivos – L’enseignement loyaliste, séc. XX a.C. – XIIa. Dinastia
apud Cardoso, 2007, p. 109.
32 Sauneron, 1972, p. 179-194. Esta não é uma lista exaustiva e também não
inclui os estudos pontuais sobre a língua egípcia.

88



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

Considerações sobre a dóxa em Parmênides
e as fake news, sob a perspectiva da psicologia
das massas, de Freud
Eveline de Mello Souza Miranda | Ricardo de
Souza Nogueira

RESUMO

O artigo em questão propõe apresentar uma análise da representação do
conceito de dóxa (opinião) na filosofia de Parmênides - conforme apresentada
em seu poema filosófico Da natureza (Perì phýseos) - em confronto com o
significado das fake news no âmbito dos tempos modernos. A proposta de
análise se fundamenta nas formulações de cultura e adventos sociais
empreendidas por Sigmund Freud, em seu tratado “Psicologia das massas e
análise do eu” (1921; 2011), e conta com o amparo das elucubrações apontadas
por Néstor Cordero, em seu livro “Sendo, se é: a tese de Parmênides” (2004;
2011), além do seu artigo “En Parménides, ‘tertium non datur’” (2009), no qual ele
se posiciona a favor da existência de apenas dois caminhos na filosofia
parmenidiana: o do ser e o do não ser, o qual é exatamente o caminho das
opiniões dos mortais.

PALAVRAS-CHAVE

Dóxa; Fake news; Parmênides; Freud; Psicologia das massas.

SUBMISSÃO 6.10.2024 | APROVAÇÃO 11.3.2025| PUBLICAÇÃO 23.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.65717

89

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.65717


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

ste artigo tem por objetivo articular o conceito de
opinião (dóxa), no âmbito da filosofia de Parmênides,
com as fake news, tanto no tocante ao advento do
fenômeno quanto com relação ao significado que elas
adquirem em meio às parcelas da sociedade em que se
propagam. Para tanto, fez-se uso de uma proposta de
análise amparada por contribuições da psicanálise que
se debruçam na cultura e nos adventos sociais da
maneira como fora formulada pelo pai da Psicanálise
Sigmund Freud, em seu tratado “Psicologia das massas
e análise do eu”. Nessa perspectiva, busca-se levantar
questões que atravessam o tempo e estão presentes da
an t igu idade à contemporane idade . Para o

empreendimento dessa ponte, é necessário, em primeiro lugar,
mergulhar no surgimento da filosofia antiga onde acontece a
passagem do pensamento mítico para um tipo de pensar que busca
as respostas sobre a realidade no próprio mundo observável,
atitude intelectual essa conhecida comumente por pensamento
filosófico-científico, e, em um segundo momento, focar em
algumas questões concernentes à filosofia de Parmênides, mais
precisamente no tocante à determinação do caminho referente à
opinião dos mortais, em oposição ao caminho de investigação que
afirma que o ser é.

A filosofia nasce com a travessia do mito (mŷthos) em
direção à razão (lógos). Assim, na Grécia Antiga, os pré-socráticos
apontam para um pensar racional e não mais fincado em ideias
míticas, que se debruçam no sobrenatural para explicar a realidade.
O pensamento filosófico-científico, que floresce no séc. VI a.C.,
primeiramente na cidade de Mileto, com Tales, Anaximandro e
Anaxímenes, torna-se um instrumento intelectual para buscar
entender o mundo, a partir dele e não fora dele, baseando-se
assim, a princípio, nas causas naturais, na natureza em
desenvolvimento (phýsis), que se organiza em uma ordem específica
(kósmos) por meio de um elemento primordial ordenador (arché).
Dessa maneira, abre-se uma via na direção do conhecimento, da
ciência, da verdade. Contudo, deve-se frisar que o entendimento

90

E



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

da verdade perpassa pela compreensão da inverdade, em uma
dialética em que um conceito só existe em função do outro. Nessa
constatação, este estudo se apoia, pois se pode dizer que, em
contraposição à verdade, estão tanto as opiniões (dóxai, no plural)
quanto as fake news. 

Como um conceito caro e sempre discutido no embrião da
filosofia, entende-se aqui a dóxa conforme preceitos apresentados
na filosofia de Parmênides, em meio a um sistema filosófico que
adquire especial complexidade e que permite um diálogo que vai
ao encontro das fake news, que se configuram como fenômenos
informativos sem nenhum compromisso com a investigação e a
veracidade dos fatos. Parecem pertencer a contemporaneidade,
mas em verdade acompanham a trajetória humana. Por esse
prisma, pode-se pensar nas várias passagens em que aparece o
caminho das opiniões na filosofia permenidiana como a
representação de uma via do erro elaborada pelo pensador de
Eleia, em seu poema filosófico Da natureza (Perì phýseos), pois esse
caminho atravessa a natureza humana, comprometendo e
obscurecendo o percurso no sentido da luz da sabedoria e da
verdade.

Para dar conta da perspectiva pretendida, a proposta de
análise se ampara no que demonstra Néstor Cordero em seu livro
Sendo, se é: a tese de Parmênides (2011), e no seu artigo “En Parménides,
‘tertium non datur’” (2009).1 Em tais textos, o estudioso defende que
só existe a proposição de dois caminhos na filosofia parmenidiana,
sendo o provável terceiro caminho, que seria o das opiniões dos
mortais, gerado no cerne das discussões sobre o v. 3 do fragmento
6, o mesmo caminho negativo, o do não ser, que não deve ser
seguido, mencionado nos fragmentos 1, 2, 7 e 8. Desse modo, a
dóxa adquire uma complexidade e um interesse bem mais
abrangentes para ser tratada no âmbito da filosofia parmenidiana,
uma vez que seu significado paira sobre um bom número de
fragmentos, não estando, assim, sua ideia só presente no
fragmento 6.2

O argumento de Cordero, de base filológica, debruça-se
sobre um problema presente no fragmento 6, que traria a

91



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

possibilidade de se pensar em um terceiro caminho na filosofia de
Parmênides. Ele afirma que todos os manuscritos de O comentário à
Física de Aristóteles, de autoria de Simplício, única fonte da passagem
problemática tratada aqui, apresenta uma lacuna entre o termo
dizésios (de investigação), do v. 3, e a conjunção autár (depois, em
seguida), já no início do v. 4.3 Toda a problemática se deu por
conta de um erro no preenchimento dessa lacuna, em um equívoco
já transmitido pela tradição manuscrita4 e que foi reformulada por
Diels, em sua monumental obra Die Fragmente der Vorsokratiker, em
que organiza a totalidade dos fragmentos dos filósofos pré-
socráticos.5 Diels, apesar de alterar a passagem, não modifica o
verbo causador de toda a polêmica, mantendo uma ação ilógica.
Esse erro se configura no fato da utilização do verbo eírgo (afastar),
no v. 3 do fragmento 6, o que produziria uma afirmação estranha
da parte de Parmênides ao dizer que é necessário afastar-se do
caminho da verdade, já que o filósofo nesse momento está falando
desse caminho e não do negativo. Para deixar mais clara essa
questão e outras que se seguirão, apresenta-se, em seguida, o
fragmento 6, em sua totalidade, com a correção de Cordero, que
preenche a lacuna, substituindo o verbo eírgo, na primeira pessoa
do singular do presente ativo, pelo verbo árcho (começar), na forma
árxei, na segunda pessoa do singular do futuro médio:6

χρὴ τὸ λέγειν τὸ νοεῖν τ̓  ἐὸν ἔμμεναι· ἔστι γὰρ εἶναι,
μηδὲν δ᾽ οὐκ ἔστιν· τά γ᾽ ἐγὼ φράζεσθαι ἄνωγα·
πρώτης γάρ τ᾽ ἀφ᾽ ὁδοῦ ταύτης διζήσιος <ἄρξει>,7

αὐτὰρ ἔπειτ᾽ ἀπὸ τῆς, ἣν δὴ βροτοὶ εἰδότες οὐδὲν
πλάττονται, δίκρανοι· ἀμηχανίη γὰρ ἐν αὐτῶν
στήθεσιν ἰθύνει πλακτὸν νόον· οἱ δὲ φοροῦνται
κωφοὶ ὁμῶς τυφλοί τε, τεθηπότες, ἄκριτα φῦλα,
οἷς τὸ πέλειν τε καὶ οὐκ εἶναι ταὐτὸν νενόμισται
κοὐ ταὐτόν· πάντων δὲ παλίντροπός ἐστι κέλευθος.

É necessário dizer e pensar que sendo, se é; pois é possível ser,
e o nada não é. Essas coisas te ordeno que proclames;
pois < tu começarás > por esse primeiro caminho de investigação,
e depois por aquele forjado pelos mortais que nada sabem,
bicéfalos, pois a carência de recursos conduz em seus
peitos ao intelecto errante. São levados cegos

92



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

e surdos, estupefatos, gente sem capacidade de juízo,
que considera que ser e não ser são o mesmo e não o mesmo;
o caminho de todos eles volta ao ponto de partida.8

Assim como ocorre com outros fragmentos importantes de
Parmênides que falam do ser e do não ser, o fragmento 6 soa
como palavras oriundas da deusa da verdade, o que é consolidado
pelo fato de o prólogo do poema, que será também debatido mais
à frente, apresentar o trajeto que leva o homem à presença dessa
deusa. Pode-se dizer que a conjectura de Cordero coloca as coisas
em seu devido lugar, organizando todo o fragmento 6. A proposta
de um terceiro caminho partiria do princípio de que, ao rechaçar a
possibilidade de o mortal seguir pelo primeiro caminho, que afirma
que o ser é, que se oporia a um segundo caminho impossível, que
afirma que o ser não é, restaria a ele um terceiro caminho: o das
opiniões dos mortais. A correção de Cordero exclui toda a
possibilidade de haver um caminho das opiniões além de um
caminho do não ser, pois o helenista comprova filologicamente
que ambos são o mesmo caminho, ou seja, o caminho equivocado
que afirma que o não ser é se apresenta exatamente como caminho
das opiniões dos mortais. Fica agora estabelecida a possibilidade de
ver, em todas as citações ao caminho negativo nos fragmentos de
Parmênides, a questão da dóxa, ou seja, a opinião dos mortais
oposta à verdade propriamente dita. Contudo, ainda há algo
instigante a ser dito sobre o conteúdo do fragmento 6 e que se
mostra muito importante para o trabalho desenvolvido aqui.

A coordenação entre os v. 3 e 4, feita por meio da
expressão “αὐτὰρ ἔπειτ᾽” (e depois, na tradução de Cordero), faz
com que a deusa recomende ao mortal também adentrar no
caminho negativo da opinião dos mortais. Parmênides, assim,
estaria sugerindo que os mortais também conhecessem, em um
segundo momento, um caminho errôneo de investigação, aquele
que diz que o não ser é? Isso não iria de encontro àquilo que o
filósofo havia defendido até então? Talvez não, e a resposta para
isso, de certa maneira, é o mote que inspirou a possibilidade de
relação entre a dóxa parmenidiana e as fake news. O que Parmênides
parece querer significar é que, para conhecer a verdade, é

93



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

necessário também penetrar na inverdade e percebê-la como tal,
pois, só pela percepção da falsidade de um fato e a sua superação, é
possível ir ao encontro da verdade. Aqui, deve-se resgatar o que já
foi dito nesse estudo sobre o entendimento da verdade perpassar
pela compreensão da inverdade, na formação de uma dialética em
que uma não existe sem a outra.   

Caminhando nesta direção, a contribuição da construção
teórica psicanalítica traz uma série de possibilidades que norteiam
um olhar sobre a condição humana em sua singularidade e na
relação com o outro, na perspectiva individual e coletiva. Abordar
os fenômenos de massa é demarcar questões que estão na direção
contrária da busca pelo conhecimento e pela verdade no campo da
filosofia e da ciência. Neste sentido, acontece o fato de a grande
parte desses fenômenos ter como âncoras as certezas, se opondo
assim à dúvida, ao questionamento, ao pensamento crítico. Desta
forma, Freud em sua inquietante competência em mergulhar nos
abismos da alma, marca o que está amalgamado entre passado,
presente e futuro.

A noção de dóxa é primordial para se pensar os critérios
racionais. Parmênides sustenta que as dóxai desvirtuam o caminho
da verdade. Segundo Néstor Cordero, para o filósofo eleata as
opiniões são a conjunção de um “intelecto errante”, ou seja,
incapazes de seguir um caminho, um método, como dados
fornecidos pela percepção.9 Assim, Parmênides acredita ser a dóxa
uma oposição ao lógos, haja vista a opinião se afirmar com base em
crenças vazias e a razão se dirigir ao caminho (hodós)10 da verdade,
priorizando os argumentos fundamentados e lógicos.

Cordero ainda diz que, nos caminhos apontados pelo
filósofo, “o da verdade, será considerado necessário; o das
opiniões vai se revelar um beco sem saída, ou pior ainda, um
círculo vicioso”.11 Tal aspecto tem a sua primeira manifestação ao
final do prólogo:

[...] χρεὼ δέ σε πάντα πυθέσθαι
ἠμὲν ἀληθείης εὐκυκλέος ἀτρεμὲς ἦτορ
ἠδὲ βροτῶν δόξας, ταῖς οὐκ ἔνι πίστις ἀληθής.

94



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

Assim, é necessário que te informes de tudo: de um lado,
o inabalável coração da perfeitamente circular verdade; de
outro, as opiniões dos mortais, nas quais não há verdadeira
convicção.12

Parmênides assim demonstra a distinção entre dóxa e
alétheia, em que a primeira é governada pelas falsas convicções e
leva o indivíduo a uma série de erros e a segunda somente pode ser
buscada pela lógica racional. E observa-se aqui, conforme já foi
discutido a respeito do fragmento 6, já a primeira formulação da
necessidade de se informar a respeito de tudo (“pánta”, todas as
coisas, no acusativo neutro plural), tanto da verdade, quanto da
inverdade. 

Com o advento cibernético e junto a ele as redes sociais, o
ser humano tem um acesso mais imediato acerca do mundo que
está à sua volta. As notícias chegam numa velocidade galopante e
informações, sejam de caráter legítimo, sensacionalista ou
simplesmente falacioso, atravessam os celulares e os computadores
de todos na mesma proporção. É curioso constatar o quanto as
pessoas, em alguma medida, são afetadas diariamente pelo que
brota em seus timelines. Elas são invadidas cotidianamente por
aquilo que as interessam ou não, e assim uma rede de informativos
toma conta do dia a dia de cada indivíduo. Mas o que de fato está
em questão aqui é a dimensão que os boatos e as notícias falsas
tomam e como são incorporadas pelas massas e ganham status de
verdade. É no mínimo curioso constatar que os fatos são
irrelevantes ante os afetos de uma determinada “verdade” que se
impõe. As pessoas são assim confrontadas com a questão das
paixões humanas que têm uma força, uma energia bem mais
potente que o desejo de saber. Surge daí um enigma questionador:
que força sedutora é essa que atira muitos indivíduos em seus
próprios abismos? É realmente perturbador deparar-se com esta
natureza destruidora (thánatos)13 que habita o íntimo do ser
humano.

Enfrenta-se hoje uma realidade que está em processo de
divórcio com a ciência (epistéme) e absolutamente seduzida pela
dóxa. Claro que este não é um fenômeno da atualidade, mas que,

95



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

por conta da velocidade e proporção que alcança, coloca as
pessoas frente a frente com os efeitos devastadores desta aliança,
onde muitos abandonam os fatos e se refugiam na opinião. O
afastamento dos indivíduos da ciência e a d óx a sedutora os
remetem a períodos obscuros de prevalência das lendas, mitos e
dogmas. Esse evento de que se trata aqui é o que se denomina de
pós-verdade, fenômeno social em que a informação falsa é aceita
porque corresponde a opiniões e sentimentos previamente
existentes. Ela tem mecanismos que confirmam o que a pessoa
acha e acolhe uma opinião em que não há a preocupação em se
saber se o conteúdo está ou não ancorado na realidade. Sendo
assim, qualquer informação que fortaleça uma opinião irracional
previamente existente é bem mais interessante que uma verdade
inconveniente que abale certas crenças e opiniões cristalizadas.
Sem dúvida, toda essa perspectiva perante as fake news tem sua
intencionalidade na manipulação e controle das massas. Assim,
viabiliza-se a disseminação de notícias inverídicas que atendam a
interesses políticos e econômicos, assim como a propagação de
ideias que digam respeito a costumes, denominações religiosas,
apelos morais que privilegiem dogmas, crenças e doutrinas de
determinados grupos.

Pode-se dizer, assim, que as fake news são a s dóxai
parmenidianas contemporâneas, e que, de fato, a formulação que
Parmênides faz delas, no âmbito de sua filosofia, ao opô-las a um
caminho investigativo regido pelo lógos, permite que se pense nelas
nos mais variados tempos e espaços. As dóxai sempre existiram e
estão presentes nos textos antigos, nas mitologias, na bíblia, assim
como também eram utilizadas em estratégias de guerra. De todo
modo, não se pode perder de vista o quanto a fragilidade
existencial do ser humano é um alvo fácil do sistema, seja ele qual
for e situado em qualquer que seja a temporalidade. A ilusão e a
negação da verdade se jogam nos braços do caminho das opiniões,
na contramão do caminho do conhecimento, seguindo uma
tendência que não é exclusividade de uma única estação. Se
Parmênides, em seu poema, já lança sinais na direção do perigo do

96



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

caminho do erro é porque o embate entre a verdade e as ilusões é
atemporal.

Em Psicologia das massas e análise do eu, Freud convida seus
leitores a percorrer as entranhas do comportamento grupal, tendo
como ponto de partida a Psicologia das multidões (1895) do médico,
psicólogo e sociólogo Gustave Le Bon, que acreditava ser essencial
um estudo sobre a psicologia das multidões para uma possível
compreensão da natureza humana. Le Bon entendia ainda a
importância das multidões na história e considerava que a ação
inconsciente dos grupos substitui a atividade consciente dos
indivíduos.14

É bem verdade que este é o ponto de partida de Freud em
sua elaboração sobre os fenômenos das massas. No entanto, o pai
da psicanálise vai bem mais além do que Le Bon, ao articular os
efeitos das massas na vida psíquica de cada sujeito com os efeitos
da carga singular de cada um nos adventos sociais: 

A psicologia das massas trata, portanto, do ser humano
individual enquanto membro de uma linhagem, de um povo,
de uma casta, de uma classe, de uma instituição ou enquanto
parte de uma multidão que se organiza como massa durante
um certo tempo e para um fim determinado.15

Lançando mão dessa perspectiva freudiana, é possível
afirmar que dóxa e fake news têm uma relação direta com os
fenômenos que advém das massas, em que os processos de
identificação estão instaurados. Neste sentido, o pensamento
grupal tem um efeito homogeneizante onde o todo se faz um. O
que vale é a unidade, o tamponamento do vazio, a obturação da
falta. Assim, a certeza cristalizada e indestrutível é reivindicada a
qualquer custo e a ilusão da plenitude é o caminho a ser percorrido
às cegas. Interagindo em vários momentos com o que diz Le Bon
em seu livro, Freud chega a um ponto final assombrosamente atual
sobre a caracterização das massas:
 

E finalmente: as massas nunca conheceram a sede pela
verdade. Elas exigem ilusões, a que não podem renunciar.

97



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Para elas, o irreal sempre predomina sobre o real; o inverídico
as influencia quase tão fortemente quanto o verdadeiro. Elas
têm a visível tendência de não fazer nenhuma distinção entre
ambos.16

A afirmação categórica de Freud sobre a sedução das
massas pela inverdade vai perfeitamente ao encontro do que diz
Parmênides em sua filosofia. Ao afirmar que o que é
necessariamente tem que ser, Parmênides, conforme argumenta
Cordero, contribuiu para o pensamento filosófico-científico como
o criador da argumentação lógica (raciocínio lógico) em filosofia.17

Dessa maneira, o filósofo de Eleia apresenta a oposição entre a
verdade e a inverdade gerada pela mera opinião. Cordero continua,
demonstrando que, no âmbito do próprio idioma helênico, essa
argumentação lógica transparece no fato de Parmênides inovar ao
substantivar, no neutro singular, o particípio presente do verbo
eimí (ser), na forma tò ón, evidenciando-se que ele está tratando do
fato de ser, não se podendo negar que o que é tem que
necessariamente ser (ibidem). Desse fato de ser compartilham todas
as coisas que são. Parmênides, então, não está se referindo aos
seres vivos ou objetos, mas àquilo que os fazem ser seres.18  

Observa-se, por tudo que foi desenvolvido neste singelo
estudo, que a premissa de se considerar a existência de apenas dois
caminhos (o da verdade e o das opiniões dos mortais) na filosofia
de Parmênides é essencial e indispensável para a construção da
ponte que aqui se fez. Contudo, não se poderia fechar este artigo
sem a tentativa de se colocar em prática a análise feita, pois, afinal
de contas, como visto, Parmênides apresenta um método e, além
disso, afirma, como se demonstrou no estudo do fragmento 6,
com base na correção efetuada por Cordero, que há a necessidade
de adentrar ambos os caminhos, tanto o positivo, ou seja, o da
verdade, que afirma que o ser é, quanto o das opiniões, ou seja, da
dóxa. Para o exercício aqui proposto, são suficientes as citações ao
poema Perì phýseos feitas neste estudo, a saber, o fragmento 6, e a
passagem referente ao fragmento 1 (v. 28-30), e ainda as ideias de
Freud apresentadas na sequência. Como questões referentes a
elucubrações oriundas de uma filosofia da antiguidade poderiam se

98



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

mesclar, de alguma maneira, com fenômenos de informação de
tempos atuais, ainda trazendo à baila questões freudianas
prementes? Como amarrar esse todo?

Hoje em dia, existem plataformas com mecanismos de
combate às fake news. O slogan “é fake” aparece constantemente em
sites de jornais confiáveis ou em outras mídias de comunicação do
mesmo tipo para refutar afirmações falsas e maldosas sobre
determinado assunto, muitas vezes de teor político. O objetivo de
tais conteúdos não é outro senão doutrinar e arregimentar pessoas
para o apoio das pautas expostas, com uma finalidade pessoal para
aquele que produz o conteúdo e não coletiva, em prol da
sociedade, apesar de falsamente se propor a isso. D’ Ancona
explica o processo pelo qual o indivíduo fica à mercê de tal
discurso e impossibilitado de reagir como uma força de oposição:

Massacrado por informações inverossímeis e contraditórias, o
cidadão desiste de tentar discernir a agulha da verdade no
palheiro da mentira e passa a aceitar, ainda que sem
consciência plena disso, que tudo que resta escolher, entre
versões e narrativas, aquela que lhe traz segurança emocional.
A verdade, assim, perde a primazia epistemológica nas
discussões públicas e passa a ser apenas um valor entre
outros, relativo e negociável, ao passo que as emoções, por
outro lado, assumem renovada importância.19

O estudioso esclarece que é pelo viés da emoção e não da
razão que a aceitação pelo falso se transfigura em verdade, o que
vai perfeitamente ao encontro da mesma crítica que se costuma
fazer em âmbito filosófico, sendo tal constatação eficiente para
traçar uma ponte entre o conceito de dóxa, em Parmênides, e as
fake news. Baseando-se na similaridade entre essas duas forças
formadoras de informações falsas e seguindo a análise prática que
foi proposta em articular a dóxa parmenidiana com as inverdades,
poder-se-ia dizer que os indivíduos que caem no abismo das fake
news são, utilizando o vocabulário figurado presente no fragmento
6, de Parmênides, cegos (“typhloí”, v. 7), surdos (“kophoí”, v. 7),
estupefatos (“tethepótes”, v. 7) e sem capacidade de juízo (“ákrita”,
v. 7). Tais qualificativos expressam perfeitamente a incapacidade

99



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

para um pensamento crítico que faça o sujeito desconfiar do
material que lhe chega e buscar a verdade. Já, essas últimas ações
de desconfiança e, consequentemente, de busca pelo verídico,
formam exatamente a atitude daquele que não se deixa enganar.
Esse indivíduo também é bombardeado pelas fake news, já que
também adentra o caminho daqueles mortais que nada sabem
(“brotoì eidótes oudén”, v. 4), como também é mostrado no
fragmento 6, mas diferentemente desses consegue usar as fake news
como trampolins para saber mais a respeito de tudo o que
acontece, ou seja, ele examina as notícias falsas, adentra em suas
motivações e as compreende para, assim, buscar a verdade por trás
da mentira. E aqui pode-se tomar emprestado ainda o que diz a
deusa parmenidiana no fragmento 1, sobre a necessidade de o
indivíduo se informar a respeito de tudo (“pánta pythésthai”, v. 28).
Transpondo tudo isso para a questão das massas mencionadas por
Le Bon e Freud, é possível construir um panorama, infelizmente,
pessimista referente à circulação de notícias falsas sedutoras, pois,
se não afetam negativamente a maioria da sociedade, o fazem de
uma substancial parcela. Como dizem os renomados estudiosos da
mente humana, as massas, entendidas aqui como massas de
manobra, não possuem a sede da verdade, preferindo o irreal
ilusório ao real, o que pode ser sintetizado nas palavras de Le Bon,
que traça um comentário sobre as pessoas que compõem tais
grupos:

[...] diante de evidências que lhes desagradam, viram as costas
e preferem divinizar o erro, se ele as seduzir. Quem as souber
iludir, facilmente será seu senhor; quem as tentar desiludir,
será sempre a sua vítima.20

Tudo, assim, se resume ao erro, ou melhor, à valorização
do erro e à sua manutenção como uma falsa verdade. Essa
característica está presente tanto na dóxa parmenidiana quanto nas
fake news. Ficam assim estabelecidas as relações que foram tratadas
na análise proposta, uma amarra, de certa maneira, simples, mas
reveladora daquilo que tem atravessado a dimensão humana.

100



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

Apesar das ferramentas e mecanismos para o combate às
fake news, o esforço de autoridades, cientistas e estudiosos dos mais
diversos não dá conta nem garantia para que a humanidade se
abasteça de instrumentos que a lance em direção ao desejo de
saber. Nesse sentido, há invariavelmente a ameaça e, por vezes, a
materialidade do retorno ao mŷthos, onde a fé e a opinião,
ancoradas na ilusão do conforto, nos paralisam em nossa
obscuridade em detrimento da razão. Todas as sociedades têm
seus mitos de fundação que possuem um grande valor simbólico.
No entanto, estes mitos, quando são de natureza religiosa,
ideológica e cultural, podem representar um engessamento da
razão, no sentido de um pensar acrítico, se distanciando assim dos
questionamentos substanciais que nos conduzem ao
conhecimento.

Quando se propõe aqui a fazer uma ponte entre passado e
presente tem-se a intenção de, através dos registros
historiográficos e das produções literárias desde os tempos mais
remotos até a contemporaneidade, pensar o que é estruturante da
condição humana. Assim, abordar as fake news, que de novidade
tem apenas o nome, é o alvo da investigação deste estudo, tendo
em vista o entendimento de que a dóxa parmenidiana, e as fake news
fazem parte da mesma ideia, pois estão relacionadas à ilusão e
conduzem a um caminho equivocado sem levar em conta a razão.
Logo, estes fenômenos atravessam a história humana e, a cada
geração, se apresentam com outras faces.

É possível entender o antagonismo entre o caminho das
opiniões e o da verdade como uma reflexão filosófica que surge
efetivamente por meio tentativa de situar o homem na direção da
ética e da virtude, pois, sempre que se confronta um raciocínio
negativo com um positivo, a intenção é por deixar transparecer o
positivo. As dóxai e as fake news negam a razão e não necessitam do
argumento verdadeiro para existirem, já que bastam para aqueles
que as seguem, mas o argumento lógico, fundamentado pela
verdade, que as refutam, necessitam delas, pelo simples fato de
lhes fazerem, dialeticamente, oposição. Assim, por ser mais fácil
acreditar naquilo que é banal e sedutor, o rompimento e o

101



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

abandono da razão estão sempre na iminência de emergir, como se
estivessem em constante estado de latência. De tempos em tempos
os fantasmas da escuridão despertam, retornam com uma força
irresistivelmente sedutora e arregimentam seu rebanho.

Freud, em Psicologia das massas e análise do eu, levanta uma
série de discussões sobre esses fenômenos que se sustentam nos
agrupamentos sociais. Daí, não há como deixar de levar em conta
que o tema proposto neste estudo se relaciona diretamente com os
fundamentos da psicanálise estruturados por seu fundador,
considerando que o edifício teórico freudiano se debruça na
investigação do inconsciente e nos laços sociais. Pode-se, então,
pensar as fake news como fenômenos de massa contemporâneos, a
dóxa da atualidade.

102



Considerações sobre a dóxa [...] | Eveline de M.S. Miranda | Ricardo de S. Nogueira

ABSTRACT

In this present article, we intend to make an analysis between what
the dóxa (opinion) represents in the philosophy of Parmenides, as
presented in his philosophical poem On Nature (Perì phýseos), and
what Fake News means in the context of modern times. The
proposed analysis is based on the formulations of culture and
social developments undertaken by Sigmund Freud, in his treatise
Group Psychology and the Analysis of the Ego (2011), written in 1921,
and is supported by the statements highlighted by Néstor Cordero,
in his book By being, It is: the thesis of Parmenides (2011)”, published
for the first time in 2004, and in his article “En Parménides,
'tertium non datur'” (2009), which takes a position on the existence
of there are only two ways in Parmenidean philosophy, the one of
being and other of non-being, which is exactly the way of mortal
opinions.

KEYWORDS

Dóxa; Fake news; Parmenides; Freud; Group psychology.

103



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS

CHEMAMA, Roland. Dicionário de psicanálise Larousse. Porto Alegre: Artes
Médicas, 1995.

CORDERO, Néstor Luis. Siendo, se es: la tesis de Parménides. Buenos Aires: Biblos,
2005.

CORDERO, Néstor Luis. Sendo, se é: a tese de Parmênides. São Paulo: Odysseus
Editora, 2011. (1. ed. em inglês By Being, It is de 2004).

CORDERO, Néstor Luis. A invenção da filosofia: uma introdução à filosofia antiga.
São Paulo: Odysseus Ed., 2011. (1. ed. em espanhol La invención de la filosofia de 2008).

CORDERO, Néstor Luis. En Parménides, ‘tertium non datur’. In: Acerca do Poema
da Parmênides: estudos apresentados no I Simpósio Internacional OUSIA de
Estudos Clássicos. Organização: Fernando Santoro, Henrique Cairus e Tatiana
Ribeiro. Beco do Azougue Editorial Ltda., 2009.

D’ANCONA, Matthew. Pós-verdade: a nova guerra contra os fatos em tempos de
fake news. Barueri: Faro Editorial, 2018.

DIELS, Hermann. Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannssche
Verlagsbuchhandlung, 1960.

FREUD, Sigmund. Obras incompletas de Sigmund Freud: cultura, sociedade,
religião; o mal-estar na cultura e outros escritos. Belo Horizonte: Autêntica, 2023.

FREUD, Sigmund. Obras completas: Psicologia das massas; Análise do eu e Outros
Textos. Rio de Janeiro: Companhia das Letras, 2011.

LE BON, Gustave. Psicologia das multidões. São Paulo: Martins Fontes, 2008.

LEGRAND, Gerard. Os pré-socráticos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1991.

LUCE, John Victor. Curso de filosofia grega. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994.

MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, Maria Celeste Consolin; NEVES, Maria Helena de Moura
(equipe de coordenação). Dicionário grego-português. São Paulo: Ateliê Editorial,
2006; 2007; 2008; 2009; 2010. 5 v.

MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos a
Wittgenstein. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000.

NOGUEIRA, Ricardo de Souza. As imagens do saber no Prólogo (v. 1-32) do poema
Da natureza, de Parmênides. Calíope: Presença Clássica, n. 26, 2013.

PARMÊNIDES. Da natureza. Edição do texto, tradução e comentários por Fernando
Santoro. Rio de Janeiro: Laboratório OUSIA, 2006.

REALE, Giovanni. Pré-socráticos e orfismo. São Paulo: Edições Loyola, 2009.

104



1 O artigo é a reprodução de uma conferência apresentada por Néstor Cordero,
no I Simpósio Internacional OUSIA de Estudos Clássicos, evento esse realizado
na cidade do Rio de Janeiro, no Instituto de Filosofia e Ciências Sociais (IFCS) da
UFRJ e na Academia Brasileira de Letras (ABL), entre os dias 16 e 20 de outubro
de 2006. O simpósio foi organizado pelos Programas de Pós-graduação em
Filosofia (PPGF) e Letras Clássicas (PPGLC) e pelo Laboratório OUSIA – Estudos
de Filosofia Clássica, todos da UFRJ. 
2 De fato, a palavra dóxa aparece, por exemplo, no v. 30 do fragmento 1,
evidenciando que é em torno de seu conceito que se constrói o caminho
negativo levantado pelo filósofo. De fato, Cordero afirma de maneira
peremptória que não cabem dúvidas de que o caminho negativo, mencionado
em vários fragmentos de Parmênides, é o caminho das opiniões dos mortais
(Cordero, 2009, p. 23).
3 Cordero, 2004; 2011; p. 131. Além do livro Sendo, se é: a tese de Parmênides, utiliza-se
neste artigo o livro A invenção da filosofia, também de autoria de Néstor Cordero, mais
precisamente, a parte que trata da filosofia de Parmênides. Como as edições
brasileiras de tais livros são do mesmo ano (2011), foi colocado também, junto ao
ano da edição brasileira, o ano da edição original: Sendo, se é: a tese de Parmênides, cuja 1ª
edição, em inglês By Being, It is, foi publicada exatamente em 2004. Já, o livro A
invenção da filosofia será citado 2011, sendo 2008 o ano da 1ª edição original em
espanhol: La invención de la filosofia. A parte sobre Parmênides no livro A invenção da
filosofia (capítulo V, p. 89-102) sintetiza, em muitos aspectos, o que se encontra
contido no livro Sendo, se é: a tese de Parmênides, de modo que esse último só será citado
quando certo conteúdo não estiver presente no primeiro, como ocorre agora.
Maiores detalhes editoriais se encontram na bibliografia.
4 Cordero, 2009, p. 24.
5 Diels, 1960, p. 233. Para uma pormenorizada análise do histórico do
preenchimento da lacuna, ver tópicos (f) e (g) do capítulo 6 do livro Sendo, se é: a
tese de Parmênides, de Cordero (2011, p. 131-137). 
6 A tradução em português apresentada está no apêndice da edição portuguesa
do livro Sendo, se é: a tese de Parmênides (2011, p. 230), versão essa baseada na
tradução original do espanhol, feita diretamente do grego, constante no
apêndice 1 do livro Siendo, se es: la tesis de Parménides (2005, p. 219).  
7 O v. 3 em grego, conforme apresentado por Diels, possui a seguinte
configuração, com a conjectura que faz uso do verbo : “πρώτης γάρ σ᾽ ἀφ᾽ ὁδοῦ

ταύτης διζήσιος <εἴργω>,”. Como se observa, além da modificação do verbo,
Cordero substitui o pronome pessoal elidido de segunda pessoa do singular no
acusativo σ᾽  (σε) pela conjunção aditiva elidida τ᾽  (τε). Uma tradução para o
português tomando por base o texto de Diels ficaria algo como: “pois te afasto
desse primeiro caminho de investigação”.
8 Parm., Fragm. 6.
9 Cordero, 2008; 2011, p. 101.
10 É interessante observar que o termo hodós entra na composição da palavra
g r eg a méthodos (método). A metáfora de um caminho de investigação,
perfeitamente compreensível até os dias atuais, por ser ainda utilizada, possui,
assim, sua primeira formulação filosófica em Parmênides. Ao falar de um
caminho investigativo, Parmênides sugere um método lógico baseado na
premissa de que o ser é, entendendo-se aqui o ser, simplesmente, como o fato
de ser e não como uma entidade ou um ser vivo. Cordero afirma que lógos, em
Parmênides, tem o sentido de “argumentação” e que toda investigação deve
apoiar-se no fato de que o que está sendo é (Cordero, 2011; 2008, p. 98). 
11 Cordero, 2008; 2011, p. 95.

105



12 Parm., Frag. 1, v. 28-30.
13 Freud bebe na fonte da mitologia grega para elaborar alguns dos conceitos
mais caros para a psicanálise, e entre eles estão thánatos, Pulsão de Morte
(Todestrieb) e éros, Pulsão de Vida (Lebenstrieb). A hipótese de uma pulsão de
morte foi formulado em Além do princípio do prazer, tratado escrito em 1919. Não
se pode considerar efetivamente uma oposição à Pulsão de Vida e sim um par
complementar onde se ancora a teorias das pulsões. Conforme Freud caminha
em suas investigações acerca do inconsciente, o conceito de Pulsão de Morte vai
ganhando mais protagonismo para a psicanálise, tendo em vista reconhecê-la
constitutiva para o funcionamento do aparelho psíquico (Chemama, 1995, p.
180).
14  Le Bon, 2008, p. 15.
15 Freud, 2023, p. 138.
16 Idem, ibidem, p. 150.
17 Cordero, 2008; 2011, p. 100.
18 Anteriormente a Parmênides, os filósofos gregos faziam a substantivação do
verbo eimí no neutro plural, na forma tà ónta, expressão essa que servia para
fazer menção a todas as coisas (e não ao fato de elas serem). Essa substantivação
já aparece no primeiro texto de filosofia da história da humanidade: o fragmento
de Anaximandro.  
19 D’ancona, 2018, p. 10.
20 Le Bon, 2008, p. 104-5.

106



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

O criticismo literário de Horácio: tradução
da carta II.1 a Augusto
Carlos Eduardo Silva dos Santos | Lucas Amaya

RESUMO

Neste trabalho, apresentamos uma tradução da carta do livro II.1 escrita por
Horácio e endereçada a Augusto, o Princeps Romanus. Como se trata de um texto
latino em versos e uma tradução em prosa, a proposta estrutural consiste em
apresentar primeiramente o texto latino para depois elucidar com a devida
tradução para o vernáculo, para que não haja alterações no alinhamento dos
versos. Após isso, há comentários em notas, sobre a tradução exercida e análise
literária sobre o texto apresentado. Sobre as cartas de Horácio, entende-se que
criticismo literário do poeta é expresso a partir de conselhos e reflexões
atinentes à prática da escrita, à arte da poesia e à crítica literária em si. Essas
cartas oferecem uma visão técnica nas quais o poeta se posiciona como um
crítico literário, exercendo um papel que se encaixa como um verdadeiro
filósofo da literatura, ou seja, um pensador da poiesis. 

PALAVRAS-CHAVE

Horácio; Augusto; Carta; Poesia.

SUBMISSÃO 17.9.2024 | APROVAÇÃO 28.11.2024| PUBLICAÇÃO 31.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.65579

107

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.65579


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

1 INTRODUÇÃO

uinto Horácio Flaco teve um
impacto duradouro na literatura e
sua influência pode ser vista em
muitos escritores posteriores, tanto
na tradição romana quanto na
l i t e r a t u r a o c i d e n t a l . S u a s
composições poéticas foram
admiradas por sua clareza, estilo
elegante e profundidade reflexiva
principalmente em relação à
sociedade na qual viveu. Em
relação à sua biografia, é possível
encontrar informações tanto em

suas próprias obras, ou de outros escritores da antiguidade, como
o biógrafo Suetônio, em sua obra De poetis, quanto na de outros
escritores especialistas em antiguidade clássica da atualidade.

O poeta Horácio nasceu em oito de dezembro de 65 a.C.
em Venúsia.1 A partir da obra Sermones, do próprio Horácio, é
possível deduzir a localização aproximada de Venúsia que estaria
provavelmente situada entre os limites da Apúlia e Lucânia, no sul
da Itália: “[S]equor hunc, Lucanus an Apulus anceps; nam Venusinus arat
finem sub utrumque colonus”, Hor., Sat., II.1, v. 34-35 (“Sigo este
incerto local, Lucano ou Apuliano, pois o lavrador venusino ara a
terra até o limite de ambos”). Neste contexto, o poeta parece estar
refletindo a dificuldade de determinar se um duvidoso local
pertence à região de Lucânia ou Apúlia, visto que o lavrador da
região de Vênus (Venusinus) ara a terra até a fronteira que divide
essas duas áreas.

Há de se acreditar que sua crítica social, bem presente em
suas composições literárias, seja fruto de sua condição social de
origem, pois apesar de ter nascido livre, Horácio era filho de um
liberto como o próprio cita em sua obra: “[I]gnotos ut me libertino
patre natum”, Hor., Sat., I.6, v. 6 (“ignorados, porque eu nasci de um
pai liberto”). Segundo Nisbet, seu pai provavelmente foi
escravizado após ter sido capturado na Guerra Social.2

108

Q



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

 Horácio, nessa obra, deixou evidente sua indignação por
quem acreditava que uma linhagem ilustre seria plenamente
relevante para conquistar grandes feitos: “[M]ultos saepe viros nullis
maioribus ortos et vixisse probos amplis et honoribus auctos”, Hor., Sat., I.6,
v. 10-11 (“muitos homens frequentemente nasceram sem quaisquer
antecessores ilustres e viveram dignos, enriquecidos com
distinções e honras”). Essa passagem ressalta relevância do status
de nascimento, em contrapartida ao valor e às realizações pessoais.
Nitidamente, as obras do poeta Horácio contêm muitos elementos
autobiográficos principalmente em suas poesias líricas e satíricas
nas quais ele frequentemente faz referências à sua própria vida,
experiências e circunstâncias pessoais. Armstrong,3 inclusive,
afirma que os primeiros leitores dos versos de Horácio tinham a
noção de que ele não teria empreendido elementos ficcionais
referentes à sua vida pessoal, muito menos atinentes aos seus
cargos como oficial militar, cavaleiro romano e secretário do
tesouro, visto que conheciam a geografia e o desenvolvimento
militar, político e social presentes na Itália.4 

Apesar de Horácio ter feito parte do círculo literário de
Mecenas, patrono das artes e político romano protegido de
Augusto, há de se destacar sua participação como oficial legionário
na batalha de Filipos contra as forças de Otaviano, que mais tarde
se nomeou Augusto, e Marco Antônio, que depois se tornou rival
de Otaviano,5 enquanto era aliado de Bruto e Cássio na guerra civil
que marcou o início da transição da República Romana para o
Império Romano.

Após a derrota de Bruto e Cássio, Horácio, que estava
lutando do lado dos republicanos derrotados, retornou a Roma
com dificuldades financeiras e pessoais. Parte desta dificuldade se
remete ao fato de os dois triúnviros terem confiscado suas
propriedades em sua cidade natal, Venúsia. Depois, sua
participação como membro do círculo de Mecenas se explica pela
agregação que Augusto estabeleceu ao perdoar muitos homens que
haviam servido ao lado de Bruto e Cássio e incluí-los em sua corte;
nesta época, em 23 a.C., Horácio havia publicado a obra Carmina I-
III. Sendo assim, em suas poesias, o escritor faz referência a vários

109



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

patronos, amigos e veteranos de guerras, tanto dos que foram
aliados de Bruto, quanto dos que participaram das guerras de
Antônio contra Otávio César, no momento em que já se
encontravam perdoados como ele sob o novo regime vigente
instituído por Augusto.6

Após toda essa conturbação e conflitos, Horácio foi
altamente valorizado por Mecenas e recebeu seu patronato, o que
lhe proporcionou segurança financeira e reconhecimento. Em
agradecimento a tudo que lhe foi conferido, Horácio compôs
obras como os Carmina e Sermones que exaltavam os valores de
Augusto e promoviam a estabilidade e a ordem que o imperador
buscava estabelecer em Roma. Além dessas, há também suas
Epistulae, que revelam aspectos de sua filosofia pessoal, suas
preocupações a respeito da vida e de sua visão do mundo. Ele
discute questões sobre amizade, moralidade e o papel do poeta,
muitas vezes se referindo a suas próprias experiências e
sentimentos. Portanto, o apoio de Mecenas foi crucial para a
carreira de Horácio, permitindo-lhe se dedicar à sua arte e criar
algumas das mais importantes obras da literatura latina.

Em relação à estrutura do presente artigo, consideramos
conveniente organizar da seguinte forma: primeiramente,
apresentar um breve tópico sobre a obra epistolar horaciana, pois
as Epistulae (Cartas) de Horácio, especialmente as mais filosóficas,
são fundamentais para entender sua visão moral e ética, sendo,
inclusive, central para compreender o mais profundo e pessoal do
pensamento horaciano. Sendo assim, escrever um capítulo sobre a
obra epistolar de Horácio foi essencial para analisarmos a carta II.1
de forma mais minuciosa. Assim, autores como Martin e Gaillard
(1990), Conte (1999), Kilpatrick (1986) e Fantham (1999) foram os
principais nomes para o desenvolvimento desta parte do artigo.

O próximo passo deste artigo consiste em apresentar o
texto latino, a carta II.1 do poeta Horácio endereçada ao Princeps
Romanus, Augusto. Para essa exposição, utilizamos o texto Horace:
Satires; Epistles; The Art of Poetry (1926) da Harvard University Press,
retirado da plataforma virtual Loeb Classical Library. 

110



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

Após a exibição do texto latino, há a apresentação da
tradução para o vernáculo de natureza pessoal, concedendo as
devidas notas com elucidações sobre alguns componentes da obra.
Dessa forma, autores modernos como Martin e Gaillard (1990) e
Kilpatrick (1986) foram determinantes para a elaboração de
algumas dessas notas, além de autores antigos como Cícero (1913),
Quintiliano (2002) e o próprio Horácio (1926) que foram
essenciais para preencher algumas lacunas presentes na obra latina
traduzida.  

 Cabe ressaltar que a preferência por estruturar um capítulo
para o texto latino e outro para a tradução se baseia no fato do
texto latino ser constituído por versos, enquanto nossa tradução
será em prosa. Então, para manter o alinhamento dos versos,
consideramos conveniente separar os textos, já que o texto
traduzido em prosa não conseguiria se manter alinhado ao texto
latino.

Como se trata de um artigo em que o foco central é uma
tradução com notas, consideramos fundamental apresentar um
capítulo no qual esclareça os motivos que nos levaram a exercer
uma tradução literária em prosa ao invés de uma literal em versos.
Logo, o autor Antoine Berman (2013), um especialista em teoria
tradutória, contribuiu para que pudéssemos elucidar o referente
assunto de forma elaborada e explicativa. 

Para finalizar nosso artigo, foi desenvolvida uma breve
análise literária da obra em questão, a carta II.1 destinada a
Augusto. Nesse tópico, esclarecemos alguns pontos relacionados
ao criticismo literário compreendido por Kilpatrick (1990), além de
evidenciar o aspecto e o pensamento crítico e literário sob a ótica
de Horácio que se pode extrair dessa carta. Para tanto, acreditamos
que a relevância desta análise consiste em trazer reflexões
horacianas sobre a arte de escrever, a função moral da literatura, o
papel do crítico e o equilíbrio entre técnica e conteúdo presentes
na obra.

111



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

2 A OBRA EPISTOLAR HORACIANA

A obra epistolar horaciana, composta de dois livros, é
ocasionalmente posta lado a lado com as sátiras, chamada de
Sermones, referindo-se ao lado conversacional das cartas e das
sátiras, como gêneros próximos.7 O primeiro livro apresenta cartas
que se correlacionam por um mesmo tema, a amicitia; enquanto o
segundo, pelo tema da crítica literária e dos ensinamentos poéticos.
Não há discussão sobre a existência de vinte cartas no primeiro
livro, todas curtas – entre 14 e 105 versos, com uma média de
cinquenta versos –, contendo dezesseis remetentes reais, um
metaliterário – sua própria obra –, e a repetição de dois
remetentes, Mecenas três vezes e Lélio duas. 

A primeira carta, que se dirige a Mecenas, possui uma
fundamental importância para entendermos as cartas de Horácio
não como peças soltas que foram reunidas num mesmo quadro,
mas elementos esculpidos e em posições relevantes para seu
próprio significado. Isso se confirma ao vermos que, na primeira
carta, Horácio justifica por que deixou os outros gêneros líricos –
possivelmente as cartas foram as últimas obras a serem escritas – e
não atenderá aos pedidos e projetos do amigo e patrono. A escolha
pelo gênero epistolar é logo justificada, ainda que de forma sutil e
não escrita, pela distância e pela necessidade de comunicar algo.
Nas palavras de Fantham: 

Uma coleção restrita a si mesma requer um tratamento
especial em seu arranjo. Os livros romanos não tinham um
sumário e enrolar e desenrolar o papiro traziam dificuldades
para chegar a alguma parte interna sem observar o poema
inicial. Por isso, o poema inicial deveria ser composto para
explicar o conteúdo do volume.8

Não é difícil, então, aceitar a opinião de Conte, quando ele
afirma que Horácio é o primeiro poeta a escrever um livro de
cartas, possivelmente o primeiro livro de cartas como um todo: 

Nós temos conhecimento de epístolas em versos (nas sátiras
de Lucílio, por exemplo, ou certos poemas de Catulo que se
autointitulam cartas, como o 68), e há tratados filosóficos

112



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

amplamente conhecidos em forma de epístolas em prosa (as
cartas de Platão e as de Epicuro a seus alunos). Mas uma
coleção sistemática de cartas em verso como a de Horácio é
provavelmente um experimento original. E o poeta, neste
caso, não se refere a um inventor do gênero no que ele se
insere.9

Ainda na mesma direção, Kilpatrick esclarece:

Virgílio tinha imitado Teócrito, Hesíodo e Homero;
Propércio Calímaco e Fileta. Horácio declarou sua dívida para
com Arquíloco, na composição dos epodos, Bíon e Lucílio
para as sátiras, Safo e Alceu para as Odes. Mas, em lugar
algum, ele nomeia quem foi seu modelo para as cartas.10

De fato, a ideia de um livro pensado enquanto unidade era
recente em Roma, bem como obras feitas exclusivamente de
cartas, levando em consideração as cartas de Cícero, fossem elas
quais fossem. Horácio se vangloria de ser o primeiro poeta
verdadeiramente lírico de Roma e não se refere a nenhum outro
poeta epistológrafo cujo modelo ele teria seguido. É mister então
perguntar por que Horácio também não se vangloria do seu feito?
Acaso ele não acreditava no potencial literário do livro epistolar de
poesias ou apenas não se importava com o feito?

Podemos ainda falar de outro traço que corrobora a
genialidade da obra: a construção ficcional de personagens reais.
Primeiro, é de grande valia relembrar as palavras de Martin e
Gaillard sobre o caráter não dialógico das cartas:

De fato, o verdadeiro destinatário das cartas poéticas de
Horácio é o solitário, de sorte que, mesmo se a literatura
epistolar é eminentemente uma literatura de “sociabilidade”,
parece que nas epístolas o poeta monologa (ou dialoga
consigo mesmo) mais do que escreve para outra pessoa. Ele
não é nada menos do que o criador de um gênero específico,
dentro da nossa perspectiva, que além de tudo ele elevou à
perfeição.11

113



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Sem dúvida, não há cartas sem um destinatário e um
emissor, porém, numa bela construção, Horácio usa seu
destinatário como ambientação e direcionamento primeiro para
interpretação de seu leitor ouvinte. Em outras palavras, o
destinatário da carta serve não apenas como elemento básico para
a existência da carta – a ausência de uma ou mais pessoas com
quem se precisa trocar informações –, mas também como
elemento retórico que cria um tom e uma expectativa de
interpretação no leitor/ouvinte.12 Quando a primeira carta do
primeiro livro é destinada a Mecenas, já partimos de uma gama de
informações para direcionar nosso entendimento da carta,
principalmente a relação hierárquica entre emissor e destinatário,
que no caso é a de um protegido a seu patrono. 

Tal elemento, com efeito, já era comum nas cartas de
Cícero, especificamente no conjunto Ad familiares – uma vez que
todos os outros são grupos de apenas um destinatário –, porém,
em boa parte, os destinatários e as cartas estão envolvidos em um
ambiente dialógico externo a um mundo literário criado pelo
emissor, de sorte que não afetam profundamente o conteúdo do
livro como um todo. Nas cartas horacianas, o destinatário é
engendrado para uma ressignificação do conteúdo da carta e da
carta dentro do livro.13 Isso porque as cartas, dentro de um livro
planejado, contêm tanto um significado próprio para si mesmas
quanto um significado para o livro. Assim, explica Kilpatrick: “Sua
precisa definição poética requer uma interpretação cuidadosa dos
poemas como trabalhos individuais e partes de um grupo”.14 

Uma explicação um pouco mais aprofundada é a de
Fantham:

Há uma infinita variedade de arranjos baseados nos prazeres
causados pela comparação e contraste, expectativa e surpresa.
Como poemas podem ser relacionados entre si de diversas
formas – tema, metro, comprimento, tom –, é um erro o
leitor moderno esperar uma única razão para a sequência ser
daquela forma, certo de que uma orquestração fluida unifica o
todo.15 

114



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

Tudo o que foi dito até aqui sobre as cartas horacianas se
referem basicamente ao livro primeiro, porém servem também
para o livro segundo, apesar de esse só conter três cartas – número
que debateremos brevemente. A primeira carta é também a um
patrono, Augusto; a segunda, a um destinatário recorrente já no
primeiro livro, Floro. A terceira carta é aos Pisões, sendo a maior,
476 versos, e mais famosa de todas.16 A diferença está no fato de
esse livro conter uma temática mais direta e sensivelmente mais
objetiva: a crítica literária em Roma.

A questão de a carta aos Pisões pertencer ou não ao
segundo livro merece uma breve consideração. Em todos os
manuscritos medievais, essa carta aparece separada das demais e
era frequentemente chamada de Ars poetica – título dado por
Quintiliano, professor de retórica e autor de Institutio oratoria,
algumas décadas após a morte de Horácio –,17 em referência à obra
aristotélica de mesmo nome. De fato, interpretar a obra como um
mero poema didático desconsidera toda a construção epistolar que
o autor lhe conferiu, com seus motivos e nuances, e acaba por
suprimir características significativas que o poeta desenvolveu no
texto. 

Por outro lado, numa das primeiras edições impressas de
Horácio, organizada por Cruquius em 1578, ela é chamada de
terceira carta do livro dois – justificativa que se dá para colocá-la
logo após as outras cartas em diversas edições, como a Loeb.18 É
difícil acreditar que o próprio Horácio teria dado um nome a sua
obra que, de certa forma, a igualasse ao volume aristotélico,
observada a grande diferença de composição das obras: uma é um
tratado filosófico em prosa; a outra, uma carta em versos. O pé é o
mesmo hexâmetro usado nas demais cartas e nada indica o termo
ars poetica na obra, o que poderia ser um indicativo do nome. O
vocábulo poetica ou qualquer variação morfossintática desse não
aparece na obra – apenas o termo poeta aparece –, e o termo ars e
suas variantes morfossintáticas apenas cinco vezes. 

Cabe ainda falar da harmonia da obra. O primeiro livro
apresenta por volta de mil versos,19 bem divididos em vinte partes.
O livro dois, se considerado apenas as duas primeiras cartas,

115



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

apresenta menos de quinhentos versos, menos da metade do
primeiro, o que seria estranho para livros que observam diversos
detalhes, inclusive espaciais. Porém, se considerarmos a carta três,
o total de versos passa para mais de 950.20 Ademais, apesar de ser
de longe a maior carta, não chega a ser o dobro da primeira do
livro II, por exemplo. Além disso, a temática proposta na carta a
Augusto, a carta que abre tal livro, é harmonicamente soante com
o tom e a circulação temática dessa carta aos Pisões. 

De sorte que toda a construção das cartas isoladas, bem
como suas correlações a formar uma unidade, leva-nos a acreditar
que possivelmente a Carta aos pisões faz parte sim de um segundo
livro de cartas, todas metaliterárias. Sem dúvida, o caráter didático
e retórico das cartas já havia sido muito explorado pelos filosóficos
e oradores gregos, porém é Horácio que cria todo um novo campo
inexplorado de atuação retórica e didática, dessa vez não das
cartas, mas de um livro de cartas, o que certamente influenciaria e
direcionaria toda a obra epistolográfica de Plínio, o Jovem.

No contexto das cartas de Horácio, o fato de as cartas na
Antiguidade serem documentos públicos e não privados tem um
significado importante em relação à forma como as mensagens
eram concebidas e divulgadas. A correspondência em Roma,
especialmente nas obras literárias e filosóficas, não era uma troca
intimista e privada como podemos conceber hoje, mas sim um
meio de comunicação com um público mais amplo, de caráter
pedagógico ou literário.

No caso das cartas de Horácio, esse aspecto se manifesta
na maneira como ele utiliza o formato da carta não apenas para se
dirigir a amigos ou colegas de maneira pessoal, mas também para
expor suas ideias filosóficas, morais e políticas. As Epistulae de
Horácio, embora apresentem uma estrutura epistolar, não são
cartas privadas no sentido moderno, mas sim obras literárias
cuidadosamente elaboradas para serem lidas por um público geral.
Acredita-se que Horácio, ao escrever essas cartas, tinha plena
consciência de que seus textos seriam lidos além de seu
destinatário imediato, e sua escrita reflete uma intenção de
comunicação pública.

116



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

3 TEXTO LATINO: CARTA II.1
Cum tot sustineas et tanta negotia solus,
res Italas armis tuteris, moribus ornes,
legibus emendes, in publica commoda peccem,
si longo sermone morer tua tempora, Caesar.

5 Romulus et Liber pater et cum Castore Pollux,
 post ingentia facta deorum in templa recepti,
dum terras hominumque colunt genus, aspera bella
componunt, agros assignant, oppida condunt,
ploravere suis non respondere favorem
10 speratum meritis. diram qui contudit hydram
notaque fatali portenta labore subegit,
comperit invidiam supremo fine domari.
urit enim fulgore suo, qui praegravat artis
infra se positas; exstinctus amabitur idem.
15 praesenti tibi maturos largimur honores,
iurandasque tuum per numen ponimus aras,
nil oriturum alias, nil ortum tale fatentes.

Sed tuus hic populus sapiens et iustus in uno,
te nostris ducibus, te Grais anteferendo,
20 cetera nequaquam simili ratione modoque
aestimat et, nisi quae terris semota suisque
temporibus defuncta videt, fastidit et odit;
sic fautor veterum, ut tabulas peccare vetantis,
quas bis quinque viri sanxerunt, foedera regum
25 vel Gabiis vel cum rigidis aequata Sabinis,
pontificum libros, annosa volumina vatum
dictitet Albano Musas in monte locutas.

Como tu, César,21 sozinho susténs
muitos e imensos afazeres, e estás
prestes a defender com as armas em
punho as terras itálicas, ao mesmo
tempo que as embelezas com novos
costumes e as emendes com novas
leis, eu atrapalharia o interesse
público se eu gastasse teu tempo
com uma longa conversa.22

Rômulo,23 o pai Líber24 e Pólux25 ao
lado de Castor,26 acolhidos no
templo dos deuses depois de gestas
ingentes, enquanto cultivam a
espécie dos homens, apaziguam
guerras ásperas, semeiam os campos
e erguem fortalezas, choraram os
incensos acendidos em seus nomes
não corresponderem a seus méritos.
Aquele que esmagou a terrível
Hidra e subjugou monstros famosos
num trabalho profético, viu nascer a
vitória sobre a inveja27 apenas no
último suspiro.28 Queima-se com
seu próprio esplendor quem se
excede em talentos em si mesmo:
apenas extinto ele será amado. Mas,
ao contrário, ainda em vida
concedemos a ti muitas honras já
maduras e preparamos altares para
juramentos perante tua grandeza
divina, juras que professam nada
igual a ti já ter nascido – e algumas
que professam que nada virá a
nascer. 
Mas este teu povo, sábio e justo
num único ponto – preferir a ti
antes de comandantes gregos ou
romanos –, da mesma maneira não
estima o restante, ao passo que
ignora e odeia tudo menos o que vê
estar morto e distante. Assim,
repete o partidário do que é antigo:
as tábuas29 proibitivas,30 as quais os
decênviros sancionaram, ou os
tratados dos reis com os Gábios e
aquelas idênticas cláusulas com os
rígidos Sabinos,31 ou os livros dos

117



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Si, quia Graiorum sunt antiquissima quaeque
scripta vel optima, Romani pensantur eadem
30 scriptores trutina, non est quod multa loquamur:
nil intra est olea, nil extra est in nuce duri;
venimus ad summum fortunae, pingimus atque
psallimus et luctamur Achivis doctius unctis.

Si meliora dies, ut vina, poemata reddit,
35 scire velim, chartis pretium quotus arroget annus.
scriptor abhinc annos centum qui decidit, inter
perfectos veteresque referri debet an inter
vilis atque novos? excludat iurgia finis.
“est vetus atque probus, centum qui perficit annos.”
40 quid, qui deperiit minor uno mense vel anno,
inter quos referendus erit? veteresne poetas,
an quos et praesens et postera respuat aetas?
“iste quidem veteres inter ponetur honeste,
qui vel mense brevi vel toto est iunior anno.”
45 utor permisso, caudaeque pilos ut equinae
paulatim vello et demo unum, demo etiam unum,
dum cadat elusus ratione ruentis acervi,
qui redit in fastos et virtutem aestimat annis
miraturque nihil nisi quod Libitina sacravit.

50 Ennius et sapiens et fortis et alter Homerus,
ut critici dicunt, leviter curare videtur,
quo promissa cadant et somnia Pythagorea.
Naevius in manibus non est et mentibus haeret
paene recens? adeo sanctum est vetus omne poema.
55 ambigitur quotiens, uter utro sit prior, aufert
Pacuvius docti famam senis, Accius alti,
dicitur Afrani toga convenisse Menandro,

pontífices,32 ou os anosos volumes
dos vates que as Musas cantaram no
monte Albano.33 
Se, assim como os melhores escritos
dos gregos são realmente os mais
antigos,34 os escritores romanos
forem pesados com a mesma
balança, então não há muito mais
para falarmos: não há cascas na
oliva, não há oleosidade na casca de
noz.35 Chegamos ao auge do
sucesso: bordamos, cantamos e
choramos mais doutamente que os
elegantes aqueus. 
Se o tempo atua sobre poemas
como atua sobre o vinho, eu
gostaria de saber a partir de quantos
anos se atribui valor às páginas de
papiro. Um autor que morreu há
cem anos, deve ele ser tido entre os
antigos e perfeitos ou entre os
desvalorizados e recentes? Um
período específico mataria qualquer
querela. “É velho e bom aquele que
completa cem anos”. Então, aquele
que morreu há um mês ou um ano a
menos que cem anos, em que grupo
ele será posto? “É corretamente
colocado entre os velhos aquele que
por um mês ou um ano não nasceu
há cem anos”. Faço uso dessa
mesma brecha e, da mesma forma
que arrancando fio por fio os pelos
da cauda de um cavalo, ano por ano
tiro até que pelo Paradoxo de
Sorites caia um iludido,36 ele que
recorre a fastos anuais, estima a
virtude em anos e com nada se
maravilha, salvo com o que
Libitina37 consagrou.
Ênio, sábio e robusto,38 um segundo
Homero como dizem os críticos,39

parece pouco se importar acaso se
concretizam as promessas e sonhos
pitagóricos.40 Não está Névio41 em
nossas mãos, impregnado em
nossas mentes como se fosse
contemporâneo? Isso porque todo

118



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

Plautus ad exemplar Siculi properare Epicharmi,
vincere Caecilius gravitate, Terentius arte.
60 hos ediscit et hos arto stipata theatro
spectat Roma potens; habet hos numeratque poetas
ad nostrum tempus Livi scriptoris ab aevo.

Interdum volgus rectum videt, est ubi peccat.
si veteres ita miratur laudatque poetas,
65 ut nihil anteferat, nihil illis comparet, errat.
si quaedam nimis antique, si pleraque dure
dicere credit eos, ignave multa fatetur,
et sapit et mecum facit et Iove iudicat aequo.

non equidem insector delendave carmina Livi
70 esse reor, memini quae plagosum mihi parvo
Orbilium dictare; sed emendata videri
pulchraque et exactis minimum distantia miror.
inter quae verbum emicuit si forte decorum,
et si versus paulo concinnior unus et alter,
75 iniuste totum ducit venditque poema.

Indignor quicquam reprehendi, non quia crasse

poema antigo é sagrado. Quantas
vezes se discute se um ou outro
escritor é melhor? Pacúvio42 leva a
fama de velho sábio, Ácio43 de
velho nobre; diz-se que a toga de
Âfranio44 cairia bem a Menandro;45

d i z - s e q u e P l a u t o46 s e g u i u
prontamente o exemplo do sículo
Epicarmo;47 d i z - s e C e c í l i o48

s o b r e s s a i u p e l a g r a v i d a d e ,
Terêncio49 pela técnica. A poderosa
Roma os sabe de cor e se espreme
para vê-los num teatro estreito. Ela
os estima muito e numera os poetas
d e s d e a g e r a ç ã o d e L í v i o
Andrônico50 até nosso tempo. 
Por vezes o povo vê com correção,
às vezes vacila em perceber o certo.
Se o povo admira e louva os poetas
antigos, erra quando prefere
nenhum outro a eles, quando acha
que nenhum outro se iguala a eles.
Se o povo atribui a tais poetas uma
l i n g u a g e m p o r v e z e s
excessivamente arcaica, em muitas
outras uma linguagem dura, se o
povo declara em muitos casos eles
terem uma linguagem sem energia,
mostra discernimento, concorda
comigo e analisa conforme o justo
Júpiter.51

Não que eu esteja a atacar Lívio
Andrônico ou considere que devam
ser destruídos seus poemas –
lembro-me de Orbílio,52 u m
professor severo e duro, ditar tais
poemas para mim quando eu era
pequeno. Porém, admira-me que os
poemas antigos eram recebidos53

como corretos, belos e muito perto
da perfeição. Dentro daqueles
poemas, uma palavra sobressai se
forte e bem aplicada, se um e outro
ve r so e s t á um pouc o ma i s
e l e g a n t e m e n t e a r r a n j a d o ,
injustamente justifica tudo e vende
poema.54 
Não me agrada que algo qualquer

119



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

compositum illepideve putetur, sed quia nuper,
nec veniam antiquis, sed honorem et praemia posci.
recte necne6 crocum floresque perambulet Attae
80 fabula si dubitem, clament periisse pudorem
cuncti paene patres, ea cum reprehendere coner,
quae gravis Aesopus, quae doctus Roscius egit;
vel quia nil rectum, nisi quod placuit sibi, ducunt,
vel quia turpe putant parere minoribus, et quae
85 imberbes didicere senes perdenda fateri.
iam Saliare Numae carmen qui laudat et illud,
quod mecum ignorat, solus volt scire videri,
ingeniis non ille favet plauditque sepultis,
nostra sed impugnat, nos nostraque lividus odit.

90 Quod si tam Graecis novitas invisa fuisset
quam nobis, quid nunc esset vetus? aut quid haberet
quod legeret tereretque viritim3 publicus usus?
Ut primum positis nugari Graecia bellis
coepit et in vitium fortuna labier aequa,
95 nunc athletarum studiis, nunc arsit equorum,
marmoris aut eboris fabros aut aeris amavit,
suspendit picta voltum mentemque tabella,
nunc tibicinibus, nunc est gavisa tragoedis;
sub nutrice puella velut si luderet infans,
100 quod cupide petiit, mature plena reliquit.
quid placet aut odio est, quod non mutabile credas?
hoc paces habuere bonae ventique secundi.

seja criticado porque é recente, não
porque seja avaliado como uma
composição rudimentar e sem
graça. Bem como não me agrada
que sejam oferecidos honras e
louvores aos antigos, não somente
complacência. Se eu questionasse se
a peça de Ata55 perambula sem
mancar56 ou não por um bosque de
flores e açafrão,57 q ua s e e m
uníssono a ordem patrícia clamaria
ter-se perdido a vergonha, enquanto
eu ensaiasse repreender aquilo que o
importante Esopo58 ou o erudito
Róscio59 teriam feito, ou porque
nada dizem ser correto salvo o que
lhes agradou, ou porque julgam ser
vergonhoso ceder aos mais novos e
reconhecer que muita coisa antiga,
que decoraram ainda criança, deve
ser apagada. Já aquele que louva o
Cântico Saliário de Numas60 e deseja
ser visto como conhecedor daquilo
que, como eu, desconhece, ele não
aplaude e apoia os talentos dos já
sepultados, mas ele, invejoso,
prostra-se contra o que é nosso,
odeia a nós, de sua mesma geração,
e também a nossas obras. 
Pois se a novidade fosse tão
malvista pelos gregos quanto é por
nós, o que seria agora considerado
velho? Ou, por que es tar ia
disponível a todos para a leitura e
referenciação? Quando, deixadas de
lado as guerras,61 a Grécia começou
a divertir-se com poesia e por uma
sorte justa cair em vícios, ela ora
ardia pelo esforço dos atletas, ora
pelo esforço dos cavalos, amava os
artesãos da madeira, do marfim, do
fogo, pendura sua expressão e
pensamento em pequenas pinturas,
ora se alegrava com as flautistas, ora
com os tragediógrafos. Como uma
garotinha, que brinca sob a
supervisão da ama, larga o que tão
desejosamente pediu assim que se

120



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

Romae dulce diu fuit et sollemne reclusa
mane domo vigilare, clienti promere iura,
105 cautos nominibus rectis expendere nummos,
maiores audire, minori dicere, per quae
crescere res posset, minui damnosa libido.
mutavit mentem populus levis et calet uno
scribendi studio; pueri patresque severi
110 fronde comas vincti cenant et carmina dictant.
ipse ego, qui nullos me adfirmo scribere versus,
invenior Parthis mendacior, et prius orto
sole vigil calamum et chartas et scrinia posco.

navem agere ignarus navis timet; habrotonum aegro
non audet nisi qui didicit dare; quod medicorum est
116 promittunt medici; tractant fabrilia fabri:
scribimus indocti doctique poemata passim.
Hic error tamen et levis haec insania quantas
virtutes habeat, sic collige. vatis avarus
non temere est animus; versus amat, hoc studet unum;
121 detrimenta, fugas servorum, incendia ridet;
non fraudem socio puerove incogitat ullam
pupillo; vivit siliquis et pane secundo;
militiae quamquam piger et malus, utilis urbi,
125 si das hoc, parvis quoque rebus magna iuvari.

os tenerum pueri balbumque poeta figurat,

satisfaz, o que há que pode agradar
ou ser odiado que tu não consideres
passível de mudança? Bons tempos
de paz e ventos favoráveis causaram
isso. 
Antigamente, em Roma, era solene
e agradável ficar em casa de portas
abertas e a postos pela manhã,
explicar a um protegido seus
dire i tos , emprestar d inhe i ro
afiançado a pessoas de boa
reputação, ouvir aos mais velhos,
dizer aos mais novos por quais
meios pode um desejo ruim ser
controlado. O povo inconstante
mudou a forma de pensar e inflama-
se com o desejo por uma única
atividade escrita: os filhos e pais
severos jantam com coroas de
louros em suas testas e ditam
poemas.62 Eu mesmo, que afirmo
não escrever versos, descubro-me
mais mentiroso que os persas63 e,
desperto antes do sol, busco o
cálamo atento, as folhas em branco
e escrínios. 
Quem não conhece um navio teme
conduzir um navio; não ousa dar
abrótano ao doente senão aquele
que estudou. O que é dos médicos
aos médicos compete, artesãos
fabris tratam de tecidos. Contudo,
doutos ou não, da mesma maneira
escrevemos poemas. Todavia, este
erro e esta loucura suave teriam
muitas virtudes: o espírito do vate
não é comumente inquieto, ama um
verso e a ele se dedica; ri do
prejuízo das fugas de escravos, de
incêndios; não pensa fraude alguma
contra um parceiro ou contra um
jovem aprendiz; vive de legumes e
pão integral. Ainda que viva lento e
seja inapto para as forças armadas, é
útil à cidade, se me permites,
porque os grandes feitos também se
apoiam em detalhes pequenos. 
O poeta modela a boca tenra e

121



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

torquet ab obscenis iam nunc sermonibus aurem,
mox etiam pectus praeceptis format amicis,
asperitatis et invidiae corrector et irae,
130 recte facta refert, orientia tempora notis
instruit exemplis, inopem solatur et aegrum.
castis cum pueris ignara puella mariti
disceret unde preces, vatem ni Musa dedisset?
poscit opem chorus et praesentia numina sentit,
135 caelestis implorat aquas docta prece blandus,
avertit morbos, metuenda pericula pellit,
impetrat et pacem et locupletem frugibus annum.
carmine di superi placantur, carmine Manes.

Agricolae prisci, fortes parvoque beati,
140 condita post frumenta levantes tempore festo
corpus et ipsum animum spe finis dura ferentem,
cum sociis operum et pueris et coniuge fida,
Tellurem porco, Silvanum lacte piabant,
floribus et vino Genium memorem brevis aevi
145 Fescennina per hunc inventa licentia morem
versibus alternis opprobria rustica fudit,
libertasque recurrentis accepta per annos
lusit amabiliter, donec iam saevus apertam
in rabiem coepit verti iocus et per honestas
150 ire domos impune minax. doluere cruento
dente lacessiti; fuit intactis quoque cura
condicione super communi; quin etiam lex
poenaque lata, malo quae nollet carmine quemquam
describi: vertere modum, formidine fustis
155 ad bene dicendum delectandumque redacti.

vacilante de um menino e desde
cedo lhe vira a orelha para falas
obscenas. De pronto lhe forma o
peito com preceitos amigáveis –
corretor da aspereza, da inveja e da
ira, ele transcreve corretamente os
fatos, instrui novas gerações com
exemplos notáveis, traz esperança
ao fragilizado e ao doente. Quando
se casam os jovens castos, onde a
garota inocente aprenderia preces,
senão através do que a Musa proveu
por entre as palavras do vate? O
coro do vate busca ajuda e sente a
presença dos poderes divinos.
Manso com a prece ensinada
implora por águas celestes, o coro
a f a s t a e n f e r m i d a d e s , b a n e
temerosos perigos, impetra um ano
de paz e boas colheitas. Os deuses
do alto céu se comprazem com um
poema, os deuses dos interiores da
Terra se comprazem com um
poema.64 
Os priscos agricultores, fortes e
felizes com pouco, depois do
plantio, recuperando-se com
festividades, mantendo a fé na
esperança dura da co lhe i ta ,
ofertavam um porco a Telure,65 leite
a Silvano66 e flores e vinho ao
Gênio,67 lembrança daquele breve
tempo, ao lado da fiel esposa e dos
filhos, companheiros na lavoura. A
en t ã o de s co ber t a l i b e r da de
Fescenina68 espalhou as vergonhas
do campo em versos alternados
através da manutenção destas
festividades. Esta mesma liberdade,
aceita ano após anos, ridicularizava
de forma amável até que a
brincadeira livre começou a ser
r e a l i z a d a p o r m e i o d e u m
ressentimento exposto e, perigosa,
passou a atingir casas honestas
impunimente. Os atingidos pela
mordida ensanguentada incomodaram-
se, como também os não atingidos

122



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

Graecia capta ferum victorem cepit et artis
intulit agresti Latio. sic horridus ille
defluxit numerus Saturnius, et grave virus
munditiae pepulere; sed in longum tamen aevum
160 manserunt hodieque manent vestigia ruris.
serus enim Graecis admovit acumina chartis
et post Punica bella quietus quaerere coepit,
quid Sophocles et Thespis et Aeschylus utile ferrent.
temptavit quoque rem, si digne vertere posset,
165 et placuit sibi, natura sublimis et acer:
nam spirat tragicum satis et feliciter audet,
sed turpem putat inscite metuitque lituram.
Creditur, ex medio quia res accersit, habere
169 sudoris minimum, sed habet Comoedia tanto
plus oneris, quanto veniae minus, adspice, Plautus
quo pacto partis tutetur amantis ephebi,
ut patris attenti, lenonis ut insidiosi,
quantus sit Dossennus edacibus in parasitis,
quam non adstricto percurrat pulpita socco.
gestit enim nummum in loculos demittere, post hoc
176 securus cadat an recto stet fabula talo.
Quem tulit ad scaenam ventoso Gloria curru,
exanimat lentus spectator, sedulus inflat:
sic leve, sic parvum est, animum quod laudis avarum
180 subruit aut reficit. valeat res ludicra, si me
palma negata macrum, donata reducit opimum.

tiveram uma preocupação pelo
bem-estar comum: mais ainda,
foram aprovadas uma lei e uma
pena69 que não permitiam que um
poema perverso estigmatizasse
alguém. Trocaram a fórmula pelo
medo do bastão, foram levados a
falar bem e agradar.
A cativa Grécia capturou seu feroz
vencedor e injetou no agrário Lácio
as artes agrestes, de forma que
aquela austera medida métrica do
verso saturnino70 se desfez, mas,
como por um longo período
perdurou tal verso, ainda hoje
permanecem vestígios do campo na
poesia. O vencedor muito depois
estimulou os aguilhões das páginas
gregas e, quieto depois da Guerra
Púnica, começou a buscar o que de
útil trazia Sófocles,71 Téspis72 e
Ésquilo.73 Ensaiou também temas,
s e e r a p o s s í v e l p a s s á - l o s
completamente para o Latim de
forma digna. Agradou-lhe o
resultado, sublime e acre por
natureza, pois inflama bem o
tragediógrafo e ousa com alegria,
mas num grande erro julga
horrenda uma mudança e a teme. 
Acredita-se, como a comédia busca
seus temas no dia a dia, que ela
precisa de um mínimo esforço, mas
tem tanto mais de fardo quanto
menos de permissividade. Observes
de que forma Plauto respeita o
papel do jovem apaixonado, do pai
iludido, do proxeneta, do escravo
malandro, quão distinto seria seu
Dosseno74 dentre os parasitas
glutões, assim como ele percorreria
os tablados com os socos frouxos.75

De fato, encarregou-se de meter
moedas nos bolsos – depois que
isto estava assegurado, [não
importava] se a peça caísse por terra
ou permanecesse firme em pé. A
Glória trouxe à cena num carro

123



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Saepe etiam audacem fugat hoc terretque poetam,
quod numero plures, virtute et honore minores,
indocti stolidique et depugnare parati,
185 si discordet eques, media inter carmina poscunt
aut ursum aut pugiles: his nam plebecula gaudet.
 verum equitis quoque iam migravit ab aure voluptas
omnis ad incertos oculos et gaudia vana.
quattuor aut pluris aulaea premuntur in horas,
dum fugiunt equitum turmae peditumque catervae;
191 mox trahitur manibus regum fortuna retortis,
esseda festinant, pilenta, petorrita, naves,
captivum portatur ebur, captiva Corinthus.

si foret in terris, rideret Democritus, seu
195 diversum confusa genus panthera camelo
sive elephans albus volgi converteret ora;
spectaret populum ludis attentius ipsis
ut sibi praebentem nimio spectacula plura:
scriptores autem narrare putaret asello
200  fabellam surdo. nam quae pervincere voces
evaluere sonum, referunt quem nostra theatra?
Garganum mugire putes nemus aut mare Tuscum;
tanto cum strepitu ludi spectantur et artes
divitiaeque peregrinae, quibus oblitus actor
205 cum stetit in scaena, concurrit dextera laevae.
“dixit adhuc aliquid?” “nil sane.” “quid placet ergo?”
“lana Tarentino violas imitata veneno.”
ac ne forte putes me, quae facere ipse recusem,
cum recte tractent alii, laudare maligne,
210 ille per extentum funem mihi posse videtur

r á p i d o q u e m o e x p e c t a d o r
preguiçoso observa e o zeloso
encoraja. Fato que ora leve, ora
pequeno rouba ou restaura o
espír i to áv ido pelos louros .
Despeço-me da atividade cênica, se
as palmas negadas me deixam
magro e doente; agora, se as palmas
dadas me deixam bem nutrido e
vigoroso, fico. 
Isto também normalmente afugenta
e aterroriza um poeta decidido, pois
maiores em número e menores em
virtude e posição social, ignorantes
e insensatos (mas prontos para o
embate se um equestre discorda)
buscam no meio dos poemas ou um
urso, ou pugilistas - pois a ralé vibra
com esses artifícios. Em verdade,
toda a volúpia da ordem equestre
também já migrou dos ouvidos para
os prazeres vãos e olhos incertos.
As cortinas são retidas embaixo76

por quatro ou mais horas enquanto
as alas a cavalo e as alas a pé fogem.
Em seguida é apresentado o destino
dos reis, com mãos atrás do corpo.
Apressam-se éssedos,77 pilentos,78

petórritos79 e navios, transporta-se o
marfim capturado, toda a Corinto
capturada.80 
Se estivesse por estas terras, riria
Demócrito81 a o v e r q u e u m
estranho híbrido de pantera com
camelo ou um elefante branco
impressiona o povo chulo. Ele
observaria as pessoas mais atentas
do que os próprios envolvidos nas
apresentações, já que ao passo que
assistem, apresentam para si
mesmas muito mais espetáculos.
De mócr i to ju l ga r i a , por ém,
escritores narrarem uma anedota a
um jumento surdo. Pois, quais
vozes se fortaleceram para vencer o
som que reverberavam nossos
teatros? Tu acreditarias a floresta
Gargana82 ou mar da Toscana

124



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

ire poeta, meum qui pectus inaniter angit,
irritat, mulcet, falsis terroribus implet,
ut magus, et modo me Thebis, modo ponit Athenis.

Verum age et his, qui se lectori credere malunt
215 quam spectatoris fastidia ferre superbi,
curam redde brevem, si munus Apolline dignum
vis complere libris et vatibus addere calcar,
ut studio maiore petant Helicona virentem.
Multa quidem nobis facimus mala saepe poetae
220 (ut vineta egomet caedam mea), cum tibi librum
sollicito damus aut fesso; cum laedimur, unum
si quis amicorum est ausus reprehendere versum;
cum loca iam recitata revolvimus irrevocati;
cum lamentamur non apparere labores
225 nostros et tenui deducta poemata filo;
cum speramus eo rem venturam ut, simul atque
carmina rescieris nos fingere, commodus ultro
arcessas et egere vetes et scribere cogas.
sed tamen est operae pretium cognoscere, qualis
230 aedituos habeat belli spectata domique
Virtus, indigno non committenda poetae.

es tarem soando , quando com
tamanho barulho são assistidas às
encenações e as artes ricas e
estrangeiras, das quais se esqueceu o
ator quando estava em cena e a
destra encontra a esquerda. O ator
dissera algo até ali? Absolutamente
nada. Então o que agrada? O
figurino pintado de rosas com
tintura tarentina.83 Mas, para que
não aches, por acaso, que eu elogie
mesquinhamente o que eu mesmo
me recuso a fazer, quando há outros
que tratam disso com correção: essa
estirpe de poeta84 parece-me poder
seguir por uma corda bamba, ele,
que moderadamente aperta meu
peito, irrita, afaga, transborda-me
com falsos terrores, como um
feiticeiro, ora me põe em Tebas, ora
em Atenas. 
Venha, então, e manifestes uma
breve atenção a estes que preferem
as mãos de um leitor ao desdém do
expectador soberbo, se desejas
encher uma biblioteca digna de
Apolo85 com livros e fornecer
estímulo aos vates, que com maior
zelo buscaram o esverdeado monte
Hélicon.86 É v e r d a d e q u e
frequentemente, nós, poetas,
fazemos muito mal a nós mesmos
(eu mesmo cortare i minhas
vinhetas),87 quando damos um livro
a ti quando estás ocupado ou
cansado; ou quando ficamos
incomodados quando um de nossos
amigos critica um único verso; ou
quando, mesmo se não requisitado,
voltamos a uma parte já recitada; ou
quando lamentamos não serem
famosos nossos trabalhos e nossos
poemas são reduzidos a uma única
linha; ou quando temos esperança
do tema chegar a isso ou aquilo.
Tão logo descubras não chegarmos
perto de um poema, bondoso nos
convoca, vetas que nos falte algo e

125



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

gratus Alexandro regi magno fuit ille
Choerilus, incultis qui versibus et male natis
rettulit acceptos, regale nomisma, Philippos;
235 sed veluti tractata notam labemque remittunt
atramenta, fere scriptores carmine foedo
splendida facta linunt. idem rex ille, poema
qui tam ridiculum tam care prodigus emit,
edicto vetuit, ne quis se praeter Apellen
240 pingeret, aut alius Lysippo duceret aera
fortis Alexandri voltum simulantia. quod si
iudicium subtile videndis artibus illud
ad libros et ad haec Musarum dona vocares,
Boeotum in crasso iurares aere natum.
245 At neque dedecorant tua de se iudicia atque
munera, quae multa dantis cum laude tulerunt
dilecti tibi Vergilius Variusque poetae,
nec magis expressi voltus per aenea signa,
quam per vatis opus mores animique virorum
250 clarorum apparent, nec sermones ego mallem
repentis per humum quam res componere gestas,
terrarumque situs et flumina dicere, et arces
montibus impositas et barbara regna, tuisque
auspiciis totum confecta duella per orbem,
255 claustraque custodem pacis cohibentia Ianum,
et formidatam Parthis te principe Romam,
si quantum cuperem possem quoque; sed neque parvum
carmen maiestas recipit tua, nec meus audet
rem temptare pudor quam vires ferre recusent.
260 sedulitas autem stulte quem diligit urget,
praecipue cum se numeris commendat et arte;
discit enim citius meminitque libentius illud
quod quis deridet, quam quod probat et veneratur.
nil moror officium quod me gravat, ac neque ficto
265 in peius voltu proponi cereus usquam
nec prave factis decorari versibus opto,
ne rubeam pingui donatus munere, et una
cum scriptore meo, capsa porrectus operta,
deferar in vicum vendentem tus et odores
270 et piper et quidquid chartis amicitur ineptis.

nos constrange a escrever. Todavia,
é o preço do trabalho conhecer que
sorte de guardiões a Virtude teria,
quer em guerra, quer em paz, esta a
ser empreendida por um poeta
digno. 
Quérilo, aquele que esteve nas
graças do rei Alexandre Magno,
demonstrou os creditados Filipos, a
moeda real, com seus versos
malformados e incultos. Mas assim
como a tinta tratada restitui uma
famosa queda, geralmente escritores
mancham fatos maravilhosos com
poemas horríveis. Aquele mesmo
rei, que ávido comprou a tão
elevado preço um poema tão
ridículo, proibiu por meio de um
edito nenhum outro senão Apeles o
pintasse, ou ninguém além de
L i s i p o f a z e r d o b r o n z e a
semelhança do rosto do forte
Alexandre. Se convocares tal juízo
sutil das artes visuais para analisar
livros e estes dons das Musas,
acharias ele ter nascido no espesso
ar da Boécia. Entretanto, teus juízes
sobre ele estão corretos, assim
como teus presentes, que muito do
que é dado receberam teus poetas
preferidos, Virgílio e Vário, com teu
louvor e não mais os bustos
expressos por sinais de bronze que
pelos poetas são representados o
trabalho, os costumes e as almas
dos homens ilustres. E eu mesmo
não preferiria os sermos que
rastejam pela lama do que compor
grandes gestas, a disposição
geográfica de terras e rios, a
localização de fortalezas nos
montes, os reinos distantes e os
combates vencidos sob teus
auspícios por todo orbe, os
ferrolhos trancando Jano, guardião
da paz, e a Roma apavorada por ti,
Princeps, e os Partas, se eu puder o
que eu quiser. Mas nem tua

126



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

majes tade ace i ta um poema
pequeno, nem meu poder ousa tal
empresa, que quase todos os
homens recusariam. O excesso de
empenho oprime a quem, todavia
e s t u p i d a m e n t e a g r a d a ,
principalmente quando o entrega
aos números e a arte poética. Em
verdade aprende mais rapidamente
e lembra-se com mais vontade do
que é risível para alguém do que
algo que alguém prova e respeita.
Em nada me prende um ofício que
me sobrecarregue, e não quero,
num esculpido busto horrível, ser
exposto como uma vela de cera,
nem ser ornado com versos
malformados, nem ficarei corado ao
receber um gordo presente, nem
serei levado para a vizinhança onde
se vende incenso, perfumes,
pimentas e qualquer coisa colocada
em barracas improvisadas, eu
estando exposto com meu escritor
sobre um único baú fechado.

4 SOBRE A TRADUÇÃO

Todo exercício tradutório pode possuir objetivos variados,
mas todos são voltados para a comunicação eficaz de uma
mensagem de uma língua para outra, levando em consideração
aspectos linguísticos, culturais e contextuais. Apesar de Antoine
Berman,88 especialista nos estudos de teoria da tradução, ressaltar,
para fazer refletir, que o tradutor que traduz para um público-alvo
de seu tempo trai o texto original para adaptá-lo às comodidades
de seus leitores, não significa que uma tradução de viés
esclarecedora ou literária tenha valor negativo, mas sim que visa
satisfazer um objetivo específico em determinado trabalho.  

Sendo assim, o embate de escolha entre tradução literária e
tradução literal, que todo tradutor possivelmente reflete antes de
seu exercício, demonstra a relevância e os fatores que um tradutor
deve considerar para adequar seu texto traduzido a um objetivo
que se tornará específico conforme sua análise. De acordo com

127



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Berman,89 a língua traduzida de um tradutor se estende em direção
a uma terceira língua, que também ocupa a posição de “língua-
rainha”, uma vez que a escrita literária pode se projetar no
horizonte de uma língua superior, que é ao mesmo tempo origem e
ideal da língua materna. Logo, o referido autor afirma que a
primeira possibilita a escrita na língua materna, enquanto a segunda
possibilita a tradução dentro dessa língua. Daí talvez venha o fato
que toda tradução tende a ser “polilíngue”, sendo essencial para o
tradutor traduzir e viver em múltiplas línguas, tornando-se um
“politradutor”.

Em relação à tradução exercida na carta de Horácio
presente neste artigo, cabe frisar, primeiramente, que entendemos
que o latim, como língua clássica, está imerso em uma riqueza de
contextos culturais, históricos e filosóficos que podem ser difíceis
de entender sem uma explicação mais profunda. Acreditamos,
portanto, que uma tradução literal, que visa tentar reproduzir as
palavras do latim no português, poderia deixar de lado nuances e
referências culturais essenciais. Por isso, optamos por uma
tradução literária esclarecedora que, por sua vez, em nosso intuito,
busca interpretar o contexto de forma que faça sentido para o
leitor moderno, muitas vezes explicando ou adaptando essas
referências para que o leitor compreenda o significado mais amplo
da obra.

Paralelamente a isso, compreendemos ainda que o latim é
uma língua altamente flexível em termos de sintaxe e vocabulário,
e muitas palavras têm múltiplos significados ou conotações que
podem ser difíceis de traduzir literalmente. Uma tradução literal
pode resultar em equívocos ou falhas de interpretação. A tradução
literária, ao considerar o significado subentendido e a intenção do
autor, pode esclarecer ambiguidades e garantir que o leitor
compreenda o texto de maneira mais precisa e rica.

Portanto, mesmo que a obra latina neste artigo esteja
escrita em verso, compreendemos que a vantagem da tradução
para prosa pode tornar o texto mais acessível para um público
mais amplo, especialmente quando o poema original é complexo e
denso. Traduzir para prosa pode ajudar a esclarecer o significado,

128



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

tornar a leitura mais fluida e compreensível, especialmente para
aqueles que não têm familiaridade com o latim. Sendo assim, a
escolha de nossa tradução literária se remete principalmente a essas
ponderações. 

5 BREVE ANÁLISE LITERÁRIA DA EPISTULA II.1 
A carta II.1 de Horácio, exposta e traduzida neste artigo,

faz parte de um conjunto de versos que mistura elementos
filosóficos, políticos e pessoais. A carta, endereçada a Augusto, é
uma reflexão sobre a tarefa monumental de governar Roma e a
relação entre o imperador e a poesia. Esta é considerada como
uma parte fundamental da teoria poética clássica, ao lado das cartas
dos Pisões, também de Horácio, a poética de Aristóteles e as obras
de Pseudo-Demétrio e Libano. Compreendemos que esse
conjunto de obras forma um corpo robusto de reflexão sobre a
arte poética e suas funções, que influenciaria teorias literárias e
estéticas subsequentes, especialmente no contexto da crítica
literária na modernidade.

A carta em questão abre o livro II das cartas de Horácio e é
frequentemente chamada por estudiosos como “a poesia do
criticismo” (“the poetry of criticism”), como consta no título da obra
de Kilpatrick (1990). A razão pela qual essa obra recebe essa
designação e abre o segundo livro das cartas está intimamente
ligada ao seu conteúdo, ao seu papel dentro da obra de Horácio e
ao desenvolvimento da crítica literária na tradição ocidental. 

O termo “poesia do criticismo” também remete ao fato de
que a carta II.1 é uma obra que não só se ocupa da produção de
poesia, mas também oferece uma análise crítica daquilo que
constitui uma boa obra poética. Horácio busca refinar a noção de
que o poeta é, ao mesmo tempo, criador e crítico de sua própria
arte. Ele combina teoria estética com uma análise crítica da poesia,
sugerindo que o poeta deve ser tanto um praticante quanto um
avaliador de sua arte. Logo, a carta debate o valor e a recepção da
poesia atual de seu tempo em contraposição à poesia mais antiga
em Roma, apontando que essa poesia antiga, apenas por ser antiga,

129



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

é considerada mais bem elaborada que a nova, ainda que, na
prática, isso não se confirme.

Horácio começa a carta de forma elogiosa, mas com um
tom reflexivo e até filosófico. Ele destaca a grandeza das tarefas de
Augusto, que governa sozinho um vasto império e cuida de todos
os aspectos da administração, das leis à defesa militar. No entanto,
ele também sugere que, mesmo um homem tão grandioso quanto
Augusto, que exerce seu poder com sabedoria, corre o risco de ser
criticado ou mal compreendido. O poeta se coloca em uma
posição humilde, sugerindo que ele poderia ser um “desperdício de
tempo” se falasse demais, dado o quão valiosas são as ações de
Augusto para Roma. Além disso, por se tratar de uma carta a
Augusto, Horácio parece inferir que o valor da poesia atual deveria
ser assunto de princeps, um tema de extrema importância para a
sociedade romana em sua totalidade.

Nesse contexto, Horácio faz uma reflexão profunda sobre
a natureza do poder, da virtude e da crítica, especialmente sobre a
figura do imperador Augusto. Mesmo sendo um grande líder,
Augusto não está imune à inveja ou ao ressentimento daqueles que
não compreendem ou apreciam sua obra. Horácio usa essa
reflexão para colocar sua própria poesia em um lugar modesto,
sugerindo que, como poeta, ele não é o centro das atenções, mas,
ao mesmo tempo, oferece suas palavras como uma forma de
imortalizar a grandeza do imperador.

A referência aos deuses e aos heróis mitológicos (Rômulo,
pai Liber, Castor e Pólux) serve para situar Augusto no contexto de
grandes figuras da história romana e da mitologia, comparando
suas ações àquelas que moldaram a fundação de Roma. A menção
a essas figuras mitológicas também estabelece uma conexão entre a
política e a divindade, sugerindo que o poder de Augusto tem uma
relação com a tradição divina que fundou Roma.

Portanto, é uma obra que fundamente diversos estudos
sobre o ensino em Roma, já que é nela que Horácio aponta os
valores recebidos em sua educação supervisionada por Orbílio,
uma alusão que transmite também bem a ideia de que Horácio tem
memórias de sua juventude e da rígida educação literária que

130



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

recebeu. Sendo assim, pode-se intuir que seria um dos motivos de
Horácio criticar a tendência de idealizar os poemas antigos e os
juízos precipitados sobre sua qualidade, destacando a necessidade
de um critério mais rigoroso.

Horácio, quando se aproxima dos versos finais desta carta,
discute a relação entre arte, poesia e a valorização dos méritos em
diferentes campos de expressão. A análise por nós conferida revela
algumas camadas de ironia e crítica, tanto à literatura quanto aos
julgamentos sociais. O poeta reflete como ele rejeita qualquer
forma de exposição ou reconhecimento que seja feita de maneira
superficial ou sem mérito. Ele não quer ser “ornado” com versos
“malformados” ou ser lembrado apenas por um reconhecimento
fútil, mas sim valorizar a clareza da verdadeira arte.

6 CONCLUSÃO

Este artigo teve como principal objetivo explorar a prática
tradutória que se caracteriza pela elaboração de tradução literária,
acompanhada de comentários detalhados em notas da carta II.1 do
poeta romano Horácio. Foi possível constatar a importância dessa
abordagem, que não só oferece uma tradução fluída em prosa de
um texto latino em versos e contextualizada do texto original, mas
também permite uma reflexão crítica sobre as decisões tradutórias
e as estratégias adotadas.

Concluímos que tradução comentada emerge como uma
ferramenta valiosa para a compreensão de textos em um nível mais
profundo e crítico. Além disso, constatamos que uma tradução em
prosa fluída de um texto latino em versos pode facilitar a análise
literária de várias maneiras, especialmente ao permitir uma
compreensão mais clara e acessível do conteúdo original, que pode
ser complexo ou repleto de nuances linguísticas.

Em relação a Horácio, por exemplo, suas cartas muitas
vezes abordam a arte da poesia e da crítica literária. Concluímos,
então, que traduzir o seu texto para a prosa permitiu uma análise
mais clara de suas reflexões, sem que precisássemos ter uma
preocupação intensa atinente à manutenção dos versos.

131



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Entendemos que a tradução literária aqui apresentada pode facilitar
a compreensão de como o autor interage com seu público sobre
temas complexos, como a poética, a moralidade e a prática
literária. 

Em suma, uma tradução em prosa fluída de um texto latino
em versos pode atuar como uma ferramenta poderosa para a
análise literária ao esclarecer o significado imediato, descomplicar a
gramática, o estilo poético e permitir uma compreensão mais
profunda dos temas e das ideias do autor. A partir dessas
considerações, acreditamos que este artigo concluiu seu objetivo.

132



O criticismo literário de Horácio [...] | Carlos Eduardo S. dos Santos | Lucas Amaya

ABSTRACT

In this work, we present a translation of the letter from book II.1,
written by Horace and addressed to Augustus, the Princeps
Romanus. Since this is a Latin text in verse and a prose translation,
the structural approach consists of first presenting the Latin text
and then providing the appropriate translation into the vernacular,
so that there are no changes in the alignment of the verses.
Afterward, there are comments in footnotes regarding the
translation and a literary analysis of the presented text. Regarding
Horace's epistles, it is understood that the poet's literary criticism
is expressed through advice and reflections related to the practice
of writing, the art of poetry, and literary criticism itself. These
epistles offer a technical view in which the poet positions himself
as a literary critic, playing a role that fits him as a true philosopher
of literature, that is, a thinker of poiesis.

KEYWORDS

Horace; Augustus; Epistle; Poetry.

133



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS 

ARMSTRONG, David. The Biographical and Social Foundations of Horace’s
Poetic Voice. In: DAVIS, Gregson (ed.). A Companion to Horace. Malden (MA):
Blackwell Publishing Ltd, 2010. p. 07-33.

BERMAN, Antoine. A tradução e a letra ou o albergue do longínquo.
Tradução de Marie-Hélène C. Torres, Mauri Furlan, Andreia Guerini.
Florianópolis: PGET; UFSC, 2013.

CICERO. De Oficiis. Translated by Walter Miller. Cambridge (MA): Harvard
University Press, 1913. (Loeb Classical Library 30).

CONTE, Gian Baggio. Latin Literature: a History. Translated by Joseph B.
Solodow. Baltimore: John Hopkins University Press, 1999.

FANTHAM, Elaine. Roman Literary Culture: from Cicero to Apuleius.
Baltimore: John Hopkins University Press, 1999.

HORACE. Satires. Epistles: The Art of Poetry. Translated by H. Rushton
Fairclough. Cambridge (MA): Harvard University Press, 1926. (Loeb Classical
Library 194).

KILPATRICK, Ross S. The Poetry of Criticism. Alberta: Alberta University
Press, 1990.

KILPATRICK, Ross S. The Poetry of Friendship. Alberta: University of Alberta
Press, 1986.

MARTIN, Réne; GAILLARD, Jacques. Les genres littéraires à Rome. 2. ed. Paris:
Nathan ed, 1990.

NISBET, Robin. Horace: Life and Chronology. In: HARRISON, Stephen (ed.).
Horace. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. p. 07-21.

QUINTILIAN. The Orator's Education. Edited and translated by Donald A.
Russell. Cambridge (MA): Harvard University Press, 2002. (Loeb Classical
Library 124; vol. I: books 1-2).

134



1 Cf. Citroni, 2006, p. 499.
2 Armstrong apud Harrison, 2007, p. 7: “[H]is father had perhaps been enslaved as a
result of capture in the Social War”.
3 Armstrong apud Davis, 2010, p. 9.
4 No original: “All of them knew what the land, on the other side of the Italian boot from
the Bay of Naples, where he came from, was like. Italy is a small country, and not all the
north of it was even “Italian” in Horace’s lifetime, and all Italian citizens were also by then
citizens of Rome, and all prosperous Italian citizens had and did business there”.
5 Armstrong apud Davis, 2010, p. 9: “[E]specially Philippi, where he fought at age 23
as a legionary officer against Octavian, the future Augustus, and Antonius, Octavian’ s
rival”.
6 Armstrong apud Davis, 2010, p. 9: “But by the time Horace published Odes 1 – 3 in
23 BCE, Augustus ‘court and inner circle included many who, like Horace, had once served
with Brutus and Cassius against him, and others who had served with Antony and
Cleopatra, and some who had done both. Horace throughout his poetry addresses as patrons
and friends many veterans of Brutus’ wars with Caesar and Antonius, and of Antonius’ wars
with Caesar, now safe and forgiven, like himself, under Augustus’ regime and a testimony to
Augustus’ clemency and willingness to forget the past”.
7 Martin e Gaillard, 1990, p. 467; Kilpatrick, 1986, p. xiv. Há de se investigar
melhor as correlações literárias entre como eram recebidos e transmitidos tais
gêneros. Contudo, é cabível a comparação e aproximação, tanto pelo lado
estilístico, com uma linguagem mais próxima da conversacional, quanto pelo
lado temático, amplo e acolhedor.
8 Fantham, 1999, p. 64-65. No original: “The self-contained collection required special
care in arrangement. Roman books had no table of contents, and the roll made it difficult to
reach an inner unit without surverying the opening poem. Hence the opening poem should be
designed to announce the contents of the volume”.
9 Conte, 1999, p. 313. No original: “We know of epistles in verse (in the satires of
Lucilius, for example, or certain poems of Catullus that proclaim themselves letters, such as
68), and there were well-known philosophical treatises in the form of prose epistles (Plato’s
letters and the letter of Epicurus to his pupils). But a systematic collection of verse letters as
Horace’s is probably an original experiment; nor does the poet in this case refer, as he does in
others, to an inventor of the genre he is practicing”.
10 Kilpatrick, 1986, p. 14. No original: “Vergil had imitated Theocritus, Hesiod, and
Homer; Propertius, Callimachus and Philetas. Horace declared his debt to Archilocus
(Epodes), Bion and Lucilius (Satires), Sappho and Alcaeus (Odes); but nowhere does he
name his models for the Epistles”.
11 Martin e Gaillard, 1990, p. 467. No original: “En fait, le véritable destinataire des
letres poétiques d’Horace, c’est le solitaire; de sorte que, même si la littérature épistolaire est
éminemment une littérature de ‘sociabilité’, il semble bien que dans les Épitres le poète
monologue (ou dialogue avec lui-même) plus encore qu’il n’écrit à autrui. Il n’en est pas moin,
dans la perspective qui est la nôtre, le créateur d’un genre spécifique, qu’il a d’emblée porté à
son point de perfection”.
12 Vale citar que Cícero já usava o mesmo mecanismo nas suas obras filosóficas,
como ferramenta natural da literatura filosófica grega, inclusive na obra epistolar
De officiis.
13 De todas as descrições e análises sobre este fato, a de Kilpatrick (1986, p. 16) é
a mais objetiva e clara: “But are these situations real or fictional? They all require
interpretation as poetic constructs, arising often enough perhaps from genuine occasions and
personalities. Blossoming into works of art transcending time and individuals they present a
poetic statement of Horace’s humanitas: the uir bonus et sapiens is seen among his friends and
in the wider milieu of Roman society”.

135



14 Kilpatrick, 1986, p. 16. No original: “Their precise poetic definition requires careful
interpretation of the poems as individual works and as groups”.
15 Fantham, 1999, p. 65-66. No original: “There are infinite varieties of arrangement
based on the pleasures of comparison and contrast, expectation and surprise. Because poems
can be related in so many ways – theme, meter, length, tone – it is as misguided for the modern
reader to expect a single reason for a sequence as it is, certain that there will be fluid design
unifying the whole”.
16 Desde a Antiguidade e durante todo o Medievo, tal carta fora estudada e tida
como base de uma arte poética, donde é comumente chamada de Ars poetica.
17 Na carta introdutória, Quintiliano diz “Vsus deinde Horati consilio, qui in arte
poetica suadet ne praecipitetur editio”; no livro VIII.LIX, Quintiliano usa novamente o
termo, “id enim tale monstrum quale Horatius in prima parte libri de arte poetica fingit”.
Cf. Quintilian, 2002.
18 Cf. Fairclough (1926, XIII).
19 Conforme edição de Fairclough (1926), 1003.
20 962, confome edição de Fairclough (1926).
21 Otávio César Augusto. Tanto César, quanto Augusto eram títulos, bem como
Otávio era da gens Julia, de Julio César. Então, a utilização do nome se faz válida
pelos dois motivos.
22 O termo latino utilizado é sermone, conversa oral. A noção de que a carta é um
dos turnos de uma conversa é basal na estruturação do gênero epistolográfico.
Por conseguinte, a ideia de que havia comunicação antes deste turno e que
continuará é implícita. 
23 Considerado o fundador de Roma, quem definiu os limites iniciais da cidade,
promoveu o pacto com os sabinos, instituiu as primeiras leis e teria sido o
primeiro rei de Roma. Ao morrer, os romanos consideraram que ele fora
elevado aos céus para junto a divindades, tornando-se um deus após uma
apoteose.
24 Divindade itálica relacionada a cultura de vinhas e da liberalidade. Não há
muitas informações sobre seu caráter puramente itálico, salvo que tinha uma
versão feminina, Libera, ocasionalmente relacionada a Ceres. Após a influência
helenística se fazer presente em Roma, Líber fora confundido com Dionísio,
que chegou a Roma através da Grécia, apesar de não ser originalmente grego.
Conforme este relato de Horácio, é crível que ele tenha alguma referência
humana e mortal antes de ser considerado um deus.
25 Aqui Horácio parece tomar a versão helênica do mito, que também era
utilizado em Roma desde o começo da República, ainda que com um grande
foco em Castor. Na versão grega, Pólux e Castor eram chamados de Dióscoros,
filhos de Zeus com Leda e seu marido, Tíndaro. Pólux era irmão gêmeo de
Helena, com traços divinos de Zeus, Castor era ligado a Clitemnestra, com
traços mortais de Tíndaro. Após a morte de Castor, Pólux intercede junto aos
deuses, levando a Zeus conceder que se juntassem os irmãos dia no Olímpo, dia
no reino de Hades, tornando ambas divindades. Entre os Romanos, considera-
se que eles combateram ao lado dos romanos na batalha do lago Regilo, no
começo do séc. V AEC.
26 Horácio pega exemplo de três divindades que em algum momento anterior ao
menos viveram entre os homens e se tornaram eternos após suas mortes. Cada
um com uma característica específica – a fundação e organização cívica, a
liberdade e a superação bélica – parecem se unir na figura única de Augusto na
mensagem do poeta.
27 A estrutura original é “comperit invidiam supremo fine domari”, cuja tradução literal
é “descobriu no último momento a inveja ser vencida”, ou seja, apenas quando
morreu passou a ser idolatrado, não mais criticado. A utilização do verbo domari

136



refere-se acima de tudo a circulação temática do herói, que subjuga e domina
feras, o que nos leva a entender que nada é mais difícil de vencer, nem mesmo a
Hidra, do que a inveja. Por outro lado, comperire traz a ideia de vir a luz, de parir,
surgir, o que propõe a ideia de dar luz a uma ideia ou a um sentimento ao final
da vida apenas, como uma dualidade vida-morte.
28 Hércules, figura mitológica de larga presença na Itália desde o período
monárquico de Roma.
29 Leis das Doze Tábuas. Primeira regulamentação legislativa do período
Republicano, desenvolvida por dez homens em semelhança as leis e os ideais
jurídicos helênicos.
30 No original se lê “tabulas peccare vetantis” as tábuas que vetam o erro. Aqui a
ideia primeiro dos textos mais antigos que os romanos teriam acesso – poucos
textos anteriores existiam e estariam acessíveis no séc. I AEC, conforme os
comentários que temos hoje –, bem como, numa segunda leitura, a ideia de que
esses mesmos textos proibiriam qualquer coisa diferente de sua própria
linguagem.
31 Referência a criação da Liga Latina no séc. VI AEC, quando Roma se põe como
líder das outras cidades a beira do Lábio, como a cidade dos Gábios e dos
Sabinos. Os tratados feitos nesta época, e até mesmo alguns posteriores,
sobreviveram até os primeiros séculos de nossa Era, como percebe-se a partir
do relato de historiadores como Dionísio de Halicarnasso (ant. rom 4.58) e Tito
Lívio (Ab Vrb. cond., 1.60-65)
32 Livros com conteúdo religioso, legal e histórico-analítico.
33 Livros de profecias, tal qual os Livros Sibilinos, que datam do período
monárquico.
34 Aqui Horácio deixa claro sua opinião de que a literatura grega arcaica grega era
superior, tendo como principais nomes Homero, Safo, Alceu, Hesíodo. O poeta
romano aparenta rebaixar a literatura do período clássico, muito marcada pela
poesia dramática e pela prosa, bem como a literatura do período helenístico.
35 Isto é, os momentos vividos pelos gregos eram diferentes dos momentos
vividos pelos romanos, bem como as diferenças culturais, logo, a comparação é
indevida, pois se trata de parâmetros não iguais.
36 Paradoxo criado pelos filósofos gregos, normalmente atribuído a Eubulides,
séc. IV AEC. Questionava-se quantos grãos de areia forma uma pilha de areia,
mostrando que se um grão não faz, dois também não, pois é um valor próximo,
e assim se chega até um bilhão, ou ao contrário, se com um bilhão se faz uma
pilha, chega-se à conclusão de que com um também se faz. 
37 Deusa romana que observava os rituais aos mortos.
38 Sábio por conta de seus poemas com conteúdo filosófico cotidiano; robusto
por conta da volumosa obra Annales. Quinto Ênio foi um dos primeiros poetas
latinos, séc. III AEC, e o primeiro a desenvolver o hexâmetro em latim.
Desenvolveu diversos gêneros literários, como a poesia épica, um embrião da
sátira, poesia didática, poesia sodática, tragédia, comédia, além de outras obras
de cunho histórico e religioso. 
39 Lucílio referiu-se a Ênio como o novo Homero, de acordo com Jerônimo.
40 Referência ao fato de Ênio afirmar que recebera em um sonho a visita da alma
de Homero, informando que a partir daquele momento, a alma do poeta grego
habitaria o corpo do latino. Tal crença fora definida, ainda que possivelmente
não inventada, por Pitágoras, a partir da noção de transmigração da alma.
41 Gneu Névio foi um poeta do séc. III AEC, um dos últimos a usar o verso
saturnino, tido como o verso puramente latino por natureza. Escreveu
comédias, tragédias, um poema próximo a épica, Bellum Punicum, além de
possíveis obras de cunho satírico. 

137



42 Marcos Pacúvio, séc. III a II AEC, sobrinho de Ênio, escreveu mais de doze
tragédias, mas se tornou muito famoso por sua longevidade – por volta de
noventa anos.
43 Ácio, séc. II a I AEC, famoso poeta trágico, praticamente tão longevo quanto
Pacúvio, porém escreveu mais de quarenta tragédias.
44 Lúcio Afrânio, poeta cômico do séc. I AEC.
45 Menandro foi o principal poeta cômico do período da Comédia Nova em
Atenas. Viveu entre os séc. IV e III AEC. 
46 Plauto foi o principal poeta cômico em Roma, seguindo os modelos de
Menandro. Viveu no séc. III AEC.
47 Epicarmo foi um dos fundadores da comédia no séc. V AEC.
48 Cecílio Estácio, poeta cômico latino. Viveu entre os séc. III e II AEC.
49 Terêncio, poeta cômico latino. Viveu entre os séc. III e II AEC.
50 Lívio Andronico foi um escravo grego trazido a Roma para ensinar língua
grega. Traduziu diversas obras do grego ao latim. Considera-se haver literatura
latina somente após Andronico, não antes.
51 Um dos principais deuses romanos, tem seu nome relativo a luz, a correção, a
certeza. O deus mais adorado por Otávio Augusto, destinatário desta carta. Seus
mitos, dogmas e ritos são variados, porém normalmente ligado a justiça e a luz.
52 Orbílio Pupilo, gramático e professor de libertos e equestres, tido como maior
nome do ensino antes de Quintiliano.
53 No original lê-se “uideri”, ser visto, parecer. Porém, sabemos que a recepção
primeiro auditiva, depois de leitura figura um sentido muito estético receptivo
do que meramente uma opinião do povo. Ainda que a teoria de estética de
recepção tenha se desenvolvido no séc. XX, a análise que Horácio propõe em
suas cartas de crítica literária se aproxima muito dessa teoria. Cf. Eagleton, 1993,
e Zilberman, 1989.
54 Aqui não somente o caráter artístico, mas mercantil das obras antigas, o
consumo da literatura é destacado. Não apenas ser bem falado, mas também,
vender bem. Marcial, epigramista romano, tornaria esse tema um dos seus mais
recorrentes algumas décadas depois. Porém, essa pequena referência em
Horácio já aponta para um mercado consumidor e a procura de autores antigos
em detrimentos dos autores vivos, tal qual o próprio Horácio. É uma das
primeiras passagens em língua latina que sugerem um mercado literário.
55 Ata, poeta cômico que morreu em meados do séc. I AEC. Porém era conhecido
por uma linguagem extremamente arcaizante.
56 Referência ao seu nome, que significa “aquele de andar leve”.
57 Possível referência a peça Matertera, na qual açafrão, muito usado em palcos, e
flores eram muito usadas.
58 Esopo, poeta didático grego. Cria o que ficaria modernamente conhecido
como fábulas. Em Roma, foi diretamente imitado por Fedro.
59 Possivelmente Quinto Róscio Galo, poeta cômico amigo de Cícero,
contemporâneo a Ata.
60 Numas foi o rei conhecido por aperfeiçoar a religião romana. Os sálios eram
clérigos do culto de Marte. Quintiliano afirma que em sua época, os cânticos
praticamente não eram mais entendidos (Inst. or., I.6.40).
61 Possivelmente as guerras contra os persas.
62 Uma crítica ao costume de mesmo na hora da ceia, usar a vestimenta antiga
dos poetas ganhadores de festivais, em vez de vestes próprias para a ocasião e
tempo. 
63 Os persas foram retratados pelos historiadores gregos como ardilosos.

138



64 Referência aos poemas religiosos, muito comuns desde o tempo da monarquia
em Roma.
65 Versão masculina da Terra Mater, a Mãe Terra, o símbolo da fertilidade.
66 Divindade ligada aos bosques e a florestas sagradas, sem mito ou função
precisamente definida.
67 O guardião de cada alma, fosse de seres vivos ou de instituições ou de lugares,
era chamado de gênio. Nascia com a alma e tinha o dever de protegê-la, porém
também se identifica com os desejos mais profundos, normalmente alcançados
através do álcool.
68 A origem dos versos fesceninos é dúbia. Geralmente associada a cidade
etrusca de Fescínio, esta interpretação mostra que a prática poderia não ser
puramente latina, mas ter vindo junto com os reis etruscos. Outra interpretação
é ligada a palavra fascinum, falo, que possivelmente seria objeto de louvor durante
tais festividades – o que é fortalecido pelo fato da palavra comoedia em grego
estar relacionada às canções fálicas entoadas nas festividades dionisíacas. 
69 Constante na Lei das Doze Tábuas, conforme Cíc., De rep. IV.10.12.
70 Metro primeiro usado pelos latinos. Último grande poeta a usá-lo numa obra
extensa foi Névio. Posteriormente o hexâmetro e outros versos estrangeiros se
fizeram presentes em Roma.
71 Um dos principais poetas trágicos em Atenas. Escreveu mais de cem peças.
72 Conhecido por ser o primeiro ator ocidental.
73 Considerado o pai do gênero poético-trágico.  
74 Personagem comum das farsas atelanas.
75 Os socos eram os sapatos característicos dos poetas cômicos, em oposição aos
coturnos, dos trágicos.
76 Quando em andamento, as cortinas permaneciam no chão. Ao final, a cortina
subia.
77 Carro de duas rodas belga.
78 Carro fechado, com duas rodas, usado pelas matronas romanas.
79 Carro romano com quatro rodas, parecido com o carro gaulês.
80 Referência a peça hoje perdida. O gosto pelo teatro na época de Augusto é
conhecido, porém, aqui Horácio coloca tal gosto sob o escrutínio da técnica, do
bom gosto e do respeito aos limites dos gêneros dramáticos. 
81 Filósofo contemporâneo de Sócrates que desenvolveu muitas obras no campo
ético, apesar de sua fama estar relacionada à filosofia atomista. Horácio na carta
I.1 o chama de filósofo cômico. 
82 Floresta do Monte Gargano, conhecida por seus santuários.
83 Região da Magna Grécia, ao sul da península.
84 I.e., os poetas dramáticos.
85 Referência à biblioteca pública que Augusto constrói dentro do templo de
Apolo, no Palatino.
86 Referência às musas, que se reuniam no monte Hélicon e ali cantavam.
87 Dito comum quando alguém está prestes a criticar ou atacar algo que lhe
atingirá por tabela.
88 Berman, 2013, p. 92.
89 Idem, ibidem, p. 152.

139



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Clássicos em movimento: pessoas,
lugares, paradigmas e o “global turn”1

Lorna Hardwick

RESUMO

A discussão analisa as implicações do recente global turn na teoria cultural para os estudos clássicos e
a recepção clássica. Inicia-se com um resumo das associações mais amplas do conceito global, que
têm implicações negativas para a pesquisa e o ensino no âmbito das clássicas, e influenciam a
construção e a interpretação de paradigmas. O global turn está situado no contexto de outros turns
culturais e conceituais que impactaram o estudo da antiguidade grega e romana e suas recepções: o
cultural turn, o translation turn, o performative turn, o democratic turn e, mais recentemente, o existential turn.
Esses Turns estão inter-relacionados, e a compreensão desse nexo fornece uma base para negociar a
relação entre o estudo da antiguidade clássica e as políticas culturais globais. A parte principal do
artigo aborda exemplos do papel de pessoas e lugares nas mudanças paradigmáticas em andamento,
incluindo a citação de algumas importantes pesquisas recentes que exploram a recepção e a
reinterpretação do material clássico na América do Sul, especialmente no Brasil. Elementos
importantes na análise incluem comparanda; o repensar das concepções de temporalidade, agência e
suas narrativas; o reconhecimento de que acadêmicos, tradutores, profissionais criativos e o público
em geral têm uma variedade de pontos de entrada em um rizoma de engajamento com a antiguidade
grega e romana. A seção de conclusão foca em paradigmas e aspirações, incluindo o imperativo de
“elaborar seriamente o passado” (Adorno) e suas relações tanto com o presente quanto com o
futuro. As histórias e urgências das disciplinas que se agrupam no estudo clássico não apenas
representam um microcosmo dos desafios enfrentados pelas sociedades e pela geopolítica, mas
também têm a capacidade de fornecer um espaço no qual os princípios da investigação imparcial e
do compromisso ético podem ser mutuamente enriquecedores.

PALAVRAS-CHAVE

Adorno; Recepções clássicas; Poesia épica; Políticas culturais globais; Antiguidade grega e romana;
Narrativas; Tragédia; Tradução.

SUBMISSÃO 8.1.2025 | APROVAÇÃO 20.3.2025| PUBLICAÇÃO 2.4.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66717

140

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66717


Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

INTRODUÇÃO: DEFININDO O CENÁRIO

ste é um artigo exploratório, destinado a provocar
discussão. Como o público leitor desta revista vem de
uma variedade de origens linguísticas e culturais,
focarei nas estruturas de investigação – o “andaime”
da questão. Espero que os leitores possam recorrer a
exemplos de seus próprios campos e contextos que
estimulam seu pensamento, ensino e pesquisa, a fim
de testar e revisar as sugestões propostas.

O GLOBAL TURN

Os primeiros passos na investigação devem ser: questionar
o que significa o termo “Clássicas globais”, quais associações o
conceito de “global” carrega e quais são as suas implicações para o
campo de Clássicas como uma disciplina (positivas e/ou
negativas)?

A s desvantagens associadas ao uso do conceito “global”
incluem: as associações de uma uniformidade do tipo “tamanho
único”, com suas implicações para o apagamento das diferenças; o
termo ser frequentemente usado como um eufemismo para
marketing/populismo, suscetível de manipulação pelas grandes
empresas; a noção de “global” poder envolver também a
marginalização do “local” e até mesmo do “regional”, deixando
pouco espaço para idiossincrasia, criatividade e experimentação; o
termo, às vezes, ser usado para atribuir valor por quantidade em
vez de qualidade, privilegiando o instrumentalismo. 

Em termos do estudo da antiguidade grega e romana e de
suas recepções, o conceito de “global” pode estar carregado de
uma sutil sugestão de ressuscitar a noção de universalidade, uma
ideia que costumava estar associada a um classicismo relativamente
acrítico e aos “valores clássicos” nele imbricados. Dadas as
associações passadas da cultura clássica com projetos imperialistas,
o “global” também pode, na prática, implicar a reafirmação da
hegemonia cultural sob outro nome.

141

E



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

“Global” também é usado como um termo pejorativo por
teóricos da conspiração, por exemplo. Portanto, conceitualmente
como praticamente, “global” é um campo ainda em disputa. Assim
sendo, é mister sugerir o que os Estudos Clássicos Globais podem
abranger de modo a não cair nessas armadilhas conceituais.

As vantagens, por sua vez, seriam: as implicações positivas
do termo “global” que inclui o reconhecimento de múltiplos
fatores – locais, pessoas, vozes, tradições, paradigmas – que
desafiam a hegemonia cultural e/ou o poder geopolítico, restritos a
um único aspecto da antiguidade e suas recepções. Se os pontos
negativos descritos acima puderem ser evitados, os aspectos
positivos incluem potencial para intercâmbio cultural, abordagens
colaborativas, múltiplos meios de comunicação, escuta de outras
perspectivas e debate. Os modos de encontro serão um fio
condutor predominante no debate, por isso o título deste artigo
faz referência a pessoas e lugares, bem como a paradigmas.

Há também um contexto específico para o recente
interesse em Clássicas globais: o global turn nos Estudos Clássicos
pode ser estimulado pela preocupação com a extensão e as causas
da marginalização do estudo e da visibilidade pública da disciplina,
especialmente em países, culturas e contextos que anteriormente a
privilegiavam. O global turn também pode ser, em parte, uma
resposta ao senso de culpa experimentado por alguns classicistas
sobre o papel dos classicismos de diversas formas ao longo dos
séculos na geração e na manutenção de divisões de classe, coloniais
e de gênero, bem como nas atitudes e nas discriminações
associadas. Assim, há um forte elemento de política cultural, bem
como o reconhecimento de uma situação atual na qual:

(I) O aprendizado clássico foi afastado de sua posição como o
auge da autoridade cultural nas e entre as sociedades. 

(II) Mesmo assim, as atividades clássicas, acadêmicas e
criativas, continuam a florescer. Especialidades tradicionais,
como a crítica textual, continuam sendo vitais, assim como o
aprendizado dos idiomas clássicos.

(III) A educação clássica de qualquer tipo é difícil de obter.
Encontros com a antiguidade são tão prováveis de começar

142



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

na comunidade – teatro, cinema, poesia, museus, galerias de
arte, romances, ficção científica, videogames e outras formas
de cultura popular – quanto na escola ou faculdade. Portanto,
é necessário reconhecer e oferecer vários pontos de entrada
nos rizomas de consciência e conhecimento da antiguidade
grega e romana. 

(IV) Existem e sempre existiram tradições clássicas greco-
romanas fora do contexto europeu ocidental e norte-
americano, como, por exemplo, no continente africano (de
diferentes formas, desde as sociedades mediterrâneas e norte-
africanas na antiguidade até a África do Sul contemporânea);
árabe (também de várias formas); subcontinente indiano,
continente da América do Sul – América Latina (com
dimensões hispânicas e lusófonas). Alguns aspectos dessas
tradições serão mencionados mais adiante.

(V) Essas tradições se somam a outras formas de tradição
clássica, fora a greco-romana, como na China e na Índia.

Um ponto importante a acrescentar, especialmente para
análises atuais e futuras, é que as suposições geopolíticas
tradicionais estão mudando. Por exemplo, a Europa é agora um
continente que oferece um espaço para o encontro e a interação de
muitas tradições culturais, e, por extensão, de suas associações com
a Grécia e Roma. Da mesma forma, as generalizações implícitas
em rótulos como África ou América do Sul são enganosas, pois
mascaram a agência e as interações de diferentes histórias e
tradições.

O CONCEITO DE TURN – ONDE SITUAR O GLOBAL TURN?
Os estudos culturais e literários têm sido marcados por

uma série de turns. O termo turn é uma abreviação para uma
mudança no foco da investigação, com consequências para as
perguntas formuladas, os métodos utilizados e os referenciais
críticos adotados. Nos estudos clássicos de recepção, o translation
turn, o cultural turn e o performative turn foram todos influentes.2

Além d isso, as impl icações dos turns são geralmente
multidimensionais. Por exemplo, o performative turn, não apenas

143



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

sinalizou um foco no papel central do drama e da poesia
performática, antiga e moderna, mas também incentivou os
acadêmicos da recepção a considerarem as implicações da fala
performativa em todas as situações, incluindo sua interação com os
contextos em que a linguagem foi produzida e utilizada. A esses
turns pode ser adicionado o democratic turn, no qual o acesso e a
participação foram ampliados entre as classes sociais, com
mudanças correspondentes na proeminência de alguns textos e
traduções.3 O postcolonial turn, no qual o material grego e romano é
reconhecido como um agente de resistência à dominação colonial,
também exerceu considerável influência acadêmica e cultural.4

Mais recentemente, outros três turns se mostraram importantes. O
conceito de medialidade está cada vez mais presente nos quadros
críticos utilizados para a análise das recepções clássicas, tanto no
sentido de que a relação entre textos antigos e recepções
subsequentes raramente é diretamente l inear, sendo
frequentemente mediada por outros textos, quanto no sentido de
que essas iterações atravessam diferentes mídias, incluindo aquelas
desenvolvidas após a antiguidade e na era moderna.5 O global turn
promoveu a conscientização sobre o estudo e o uso de material
grego e romano em todo o mundo,6 mas – como esbocei acima –
traz seus próprios problemas em termos de conceitos e métodos, e
está longe de ser uma panaceia para a descentralização dos estudos
e do conhecimento clássico em muitos domínios públicos.

O existential turn é uma abreviação utilizada para destacar a
preocupação de que o papel da antiguidade grega e romana nas
histórias culturais e políticas dos regimes colonizadores da Europa
Ocidental não apenas destruiu seu status moderno, mas também
carrega um legado tóxico da própria antiguidade, ao estabelecer a
misoginia e a escravidão como normas sociais.7 

O conceito de existential turn também reconhece que o
acesso e o conhecimento sobre a antiguidade grega e romana são
difíceis de alcançar e já não desempenham um papel central na
consciência pública. O recuo pode ser um precursor da ruína. Um
termo mais brando para descrever a situação atual do estudo da
antiguidade greco-romana, mas que ainda assim se baseia nos turns,

144



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

global e existencial, é o pós-clássico.8 No entanto, na minha
opinião, o existential turn representa um desafio válido e
potencialmente revigorante, um desafio de reconhecer e
confrontar o passado. O termo ‘passado’ abrange tanto as
matérias-primas quanto as fontes de evidência originadas na
antiguidade e suas recepções subsequentes, incluindo
interpretações e apropriações. Confrontar o passado, sem
repressão ou negação, anda de mãos dadas com o reconhecimento
de seus aspectos positivos e com a compreensão de que as
definições de “positivo” e “negativo” mudam ao longo do tempo e
do contexto.

PRINCIPAIS CONTRIBUIÇÕES NAS PESQUISAS RECENTES

As principais contribuições para estudos recentes que
questionam as suposições restritivas, redefinem as histórias das
recepções gregas e romanas e abrem caminhos para futuros
diversos incluem:

1 Clássicas Globais

[Clássicas Globais] baseia-se em três pressupostos centrais. O
primeiro é que as questões globais não são apenas
transnacionais, mas também transhistóricas [...] [em segundo
lugar] as clássicas estão idealmente posicionadas para
contribuir de maneiras significativas nas discussões sobre
questões globais, que são complexas demais para serem
abordadas a partir de uma única perspectiva disciplinar [...]
[em terceiro lugar] o próprio campo das clássicas está em uma
encruzilhada, confrontado com questões de relevância e
questões de acesso e inclusão que ameaçam sua existência.9

A abordagem de Bromberg sugere espacialidades e
temporalidades alternativas e também destaca o existential turn. Há
uma ênfase significativa no trabalho interdisciplinar.

145



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

2 Perspectivas pós-clássicas

Se o estudo dos clássicos, especialmente desde o
Renascimento, foi repetidamente motivado pelas ideias de
que, em primeiro lugar, os textos e materiais antigos gregos e
romanos – ‘clássicos’ – possuem valor intrínseco e, em
segundo lugar, que a cultura ocidental encontrou uma herança
privilegiada no passado grego e romano antigo, como deve
ser estruturado o estudo contemporâneo da antiguidade se
nem um desses compromissos ideológicos pode mais ser
sustentado ou promovido de maneira inquestionável (tanto
porque os suportes estruturais do classicismo mudaram
quanto porque o desmantelamento de muitos desses suportes
tradicionais é algo positivo que continuamos a defender)?10

Se os clássicos globais, como sugere Bromberg, são
transnacionais e transhistóricos e possuem a capacidade de
contribuir para a discussão de questões mais amplas, então eles
r e q u e r e m q u a d r o s c o m p a r a t i v o s ( a t r a v é s d e
tempos/lugares/línguas e culturas). Bromberg também enfatiza a
impor tânc ia da t radução , que o Postclassicisms Collective,
surpreendentemente, omite amplamente como uma categoria
separada, embora existam alguns tópicos em sua discussão. 

 
3 Traduções como agentes de troca e comparação

As traduções, de certa forma, são contratextos, bem como
intertextos. Elas desafiam os argumentos de que, por exemplo, o
material grego e latino só pode ser acessado por aqueles que
dominam os textos nas línguas originais. De maneira mais ampla,
as traduções desafiam a ideia de que a história de grupos
específicos só pode ser criada e comunicada por membros desses
grupos. Como coloca Ngugi wa Thiong’o em suas Wellek Library
Lectures:

A tradução é a língua das línguas. Ela abre as portas das
prisões nacionais e linguísticas. É, portanto, um dos aliados
mais importantes da literatura mundial e da consciência global
[...] [Globalectic Reading] significa romper com a prisão da

146



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

imaginação construída por teorias e perspectivas que pareciam
classificar seu conteúdo, acessível apenas a poucos [...] isso
também pode significar que o ato de ler se torna também um
processo de autoexame.11

Essa passagem de Ngugi também é interessante porque o
autor publicou suas ideias em inglês, apesar de sua defesa pelo
valor de escrever na língua vernácula e suas tentativas anteriores de
evitar publicações em inglês devido ao seu status como uma língua
global associada à hegemonia cultural e ao imperialismo.

Para Ngugi, a tarefa do tradutor é, portanto, ampliar o
número de pessoas que possam tanto se identificar quanto refletir
sobre o conteúdo dos textos. O crescente reconhecimento da
importância da tradução e das mudanças na percepção do papel do
tradutor (não mais invisível, mas criativo e engajado) tem
energizado diversos projetos de pesquisa, alguns dos quais
reconhecem o papel distinto das traduções de materiais gregos e
romanos.12

ALGUNS CONCEITOS ÚTEIS PARA MAPEAR AS RECEPÇÕES CLÁSSICAS E

SEU ALCANCE GLOBAL

A difusão do material grego e romano e os variados pontos
de partida pelos quais ele é acessado e interpretado por
acadêmicos, profissionais, leitores e espectadores exigiram
agilidade conceitual. Isso incluiu o desenvolvimento de métodos e
taxonomias que vão além da identificação de intertextualidades e
alusões diretas.13 As taxonomias agora incluem, por exemplo,
noções de “afinidade” e “associação” (como respostas a lugares e
atributos de figuras icônicas da mitologia e da história). A análise
deve identificar e investigar encontros com material antigo que
podem ser glancing (em que nenhum texto é totalmente absorvido
pelo outro), ghosting (quando vestígios sobrevivem em uma
recepção, mas podem permanecer adormecidos até serem
resgatados pela sensibilidade do leitor ou do profissional), e
improvising e riffing (termos retirados da música e usados para indicar
como uma passagem ou tema pode ser extraído de um texto antigo

147



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

e reconfigurado, explorando variações antes de retornar ao tema
básico). Essa dinâmica carrega ressonâncias com a noção de
estrutura quiasmática no épico, uma forma de arte oral em que os
poetas “cantavam”. Todos esses conceitos oferecem ferramentas
para que acadêmicos e leitores mapeiem como a antiguidade e a
modernidade podem se relacionar, como essas conexões têm sido
mediadas e como podem ser estabelecidas ligações que funcionem
através de diferentes tradições culturais.

Um modelo útil é o do rizoma, uma rede na qual existem
vários pontos de entrada que permitem conexões e, ao mesmo
tempo, possibilitam diferentes caminhos. Por exemplo, um
acadêmico, profissional ou estudante com formação em literatura
moderna, teatro ou relações internacionais pode ser atraído para o
rizoma através de uma percepção de associações. No processo,
eles podem adquirir conhecimento sobre materiais gregos e
romanos e seus contextos, permitindo-lhes entrar no rizoma a
partir de pontos diferentes e com uma perspectiva distinta no
futuro, mantendo ainda assim as percepções geradas por seu ponto
de entrada original. Esse processo pode engajar o leitor leigo
interessado, mas também tem um lado inverso, em que uma
pessoa conhecedora dos clássicos encontrará material de outros
contextos, épocas, línguas e gêneros diferentes que amplia, refina
e, às vezes, desafia seu conhecimento pré-existente e seus
horizontes de compreensão. 

A pesquisa sobre recepção criou e incorporou conceitos
que destacam fases e níveis nesses processos, e também são
particularmente úteis para analisar o que está envolvido nas
“clássicas globais”. Esses conceitos incluem: 

1 A “alta” e “baixa” intensidade de consciência sobre textos e
figuras gregas e romanas

A consciência de baixa intensidade pode envolver o
reconhecimento e alguma familiaridade com os nomes de figuras-
chave como Aquiles, Héracles, Péricles, Augusto, ou mesmo
Homero, ou Virgílio, mas sem conhecimento detalhado das

148



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

múltiplas implicações de suas origens. Por exemplo, uma ideia
popular de Homero pode ser a de considerar (erroneamente) o
poeta apenas como um “poeta da guerra”. A consciência de baixa
intensidade pode ser transformada em maior intensidade em
momentos de “consciência elevada”, quando situações, figuras,
imagens e textos recebem um perfil mais destacado – por exemplo,
em tempos de guerra ou conflito civil, ou quando escritores
proeminentes e profissionais de teatro e cinema trabalham com
exemplos particularmente icônicos.14

2 O omni-local
Greenwood (2013) evita qualquer implicação de que

“global” seja um novo eufemismo para universal. Uma série de
contextos locais evita noções de difusão a partir de um centro ou
de uma hegemonia cultural. Há conexões úteis com a teoria de
redes.

3 Conexões
Meios e métodos de conexão incluem agentes como

tradutores, bem como modos de recepção/pontos de entrada para
a consciência clássica (taxonomias sendo desenvolvidas no projeto
Oxford Classical Reception Commentaries). A capacidade de poetas e
leitores (assim como de acadêmicos e críticos) de estabelecer
conexões fundamenta o desenvolvimento de novos tipos de
comentários, que precisam refletir as diferenças de alcance e
intensidade dos tipos de “conexão” trazidos ao material por
escritores, leitores e acadêmicos.15 

Mapear interações e conexões é uma tarefa vital para o
acadêmico. A profa. Maria de Fatima Silva descreveu o processo
em um contexto cultural específico:

A herança greco-latina é também uma fonte perene de
inspiração para a literatura em língua portuguesa,
especialmente em Portugal e no Brasil, em um processo
contínuo e interminável de revisitas e ressignificações [...] no

149



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

âmbito da história literária, longe de visões simplistas e
lineares, o processo complexo e interminável de recepção
implica sempre um grande número de variáveis, originando
leituras plurais que se interpenetram, somam e se sedimentam
com o passar dos séculos [...] [escritores] permanecem em
uma tensão constante entre conservação e inovação, tradição
e originalidade.16

Duas outras citações de pesquisas recentes referem-se
diretamente aos contextos, desafios e material comparativo
importante, proporcionado pelas histórias de recepção clássica no
Brasil e em seus países vizinhos:

A obra de Virgílio, como podemos ver, desempenha um
papel fundamental em alguns momentos-chave da literatura e
da história brasileiras [...] os conspiradores por trás da
Inconfidência Mineira, que visava libertar o país do jugo
português [...] escolheram um trecho da primeira écloga de
Virgílio como seu lema: Libertas quae sera tamen (“Liberdade,
ainda que tardia”, Virgílio, Ecl. I., p. 127).17

Esta citação aponta para um exemplo do modo emulativo de
recepção clássica.

À medida que os padrões transnacionais tomam forma, a
personagem de Antígona aparece como um prisma através do
qual se pode vislumbrar semelhanças nas dinâmicas culturais
pós-revolucionárias nas Américas Espanhola, Portuguesa e
Francesa [...] [expondo] uma diversidade regional, desafiando
qualquer uniformidade imaginada que possamos querer
atribuir à enteléquia espectral denominada “América
Latina”.18

Fradinger aponta para recepções que resistem a
generalizações e estereótipos. Na introdução substancial de sua
monografia, a autora discute as longas e complexas histórias e as
características distintivas das recepções clássicas na América
Latina, destacando como elas resistem às categorizações e aos
enquadramentos conceituais impostos por suposições sobre os
projetos imperiais europeus. 

150



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

As jornadas intelectuais e culturais descritas pela professora
Fatima e seus colegas (quase quis chamá-las de Odisseias) refletem
aquelas dos textos antigos. Por exemplo, Carol Dougherty chamou
atenção para o encontro como um tipo de conexão:

Como um poema imerso na improvisação em todos os níveis
– poético, temático, cultural – a Odisseia nos oferece a
oportunidade perfeita para explorar o encontro inesperado
como um quadro teórico útil para ler, em conjunto, textos
clássicos e contemporâneos.19

COMO, ENTÃO, MAPEAR E TEORIZAR “CONEXÕES”?
Uma taxonomia resumida (incluída abaixo como um

apêndice) ajuda a indicar a variedade de possíveis conexões em
encontros com textos greco-latinos. A taxonomia está sendo
utilizada como base (experimental) para o trabalho da série Oxford
Classical Reception Commentaries (doravante OCRC). Diferentes formas
de agência criativa e interpretativa entram em cena. Algumas
conexões podem ser ‘semeadas’ pelo autor antigo; outras
percebidas e desenvolvidas por escritores subsequentes; e algumas
trazidas ou ativadas pelos leitores de um ou de ambos os textos.
Nem todas as categorias de conexão serão igualmente aplicáveis a
todos os autores, as diferenças e as razões para isso provavelmente
serão esclarecedoras. 

O OCRC é um projeto de longo prazo que pesquisará e
publicará comentários digitais e impressos sobre textos e autores
que lidam com materiais clássicos. Esse trabalho envolve o
desenvolvimento e o teste de uma variedade de taxonomias, que
incluem não apenas as noções mais tradicionais de alusão,
intertextualidade e intratextualidade, mas também categorias
mencionadas acima, como afinidade, associação, glancing, ghosting,
improvising, riffing, tracing, metalepse. Todas essas categorias
reconhecem as múltiplas agências envolvidas (autores, acadêmicos,
leitores, artistas), ainda que o equilíbrio pode mudar de acordo
com o contexto de mediação e recepção.

151



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

CAMINHOS A SEGUIR NA AVALIAÇÃO DO GLOBAL TURN

Passo agora para a terceira parte da discussão, que se
concentra nos paradigmas. Selecionei dois aspectos para comentar:
a exemplaridade e as narrativas. Assim como os conceitos e rótulos
discutidos anteriormente, eles estão entrelaçados.

1 Exemplaridade
Mudanças ocorreram nas atitudes em relação à

exemplaridade. Duas citações de um volume de ensaios com foco
em temporalidades e percepções da função exemplar de textos e
ideias clássicas destacam a seguinte ideia:

Embora o uso exemplar do passado não tenha
completamente desaparecido na era moderna, a singularidade
dos períodos torna problemáticas as comparações diretas de
diferentes eventos e, se tais comparações pretendem ter
alguma plausibilidade, elas devem levar em conta e ponderar o
contexto cultural dos eventos comparados.20

[Grethlein] explora como os dois historiadores [Heródoto e
Tucídides] rompem com outros gêneros comemorativos, ao
utilizar exempla para fins críticos, em vez de legitimar ou
glorificar, e ao introduzir em suas narrativas formas de ação
que desafiam as temporalidades da historiografia exemplar [...]
Em contraste, a crítica moderna à história exemplar expressa
a ideia de que o futuro é aberto e pode ser moldado, enquanto
a contingência deve ser compreendida não tanto como acaso,
mas como liberdade para agir.21

2 Narrativas
O termo “narrativa” pode ser compreendido de várias

maneiras, por exemplo, como uma história ou um conto que
constitui um mito, um romance ou um relato de um evento
histórico, ou como uma visão mais abstrata ou explicação de
fenômenos culturais. Os tipos de narrativa podem estar
intimamente inter-relacionados:

152



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

As histórias sobre o passado clássico continuam a moldar
ideias e práticas culturais, políticas e sociais contemporâneas;
consequentemente, há um papel para o questionamento
crítico dessas histórias [...] um pesquisador “democrático”
deve estar comprometido em usar sua autoridade para
complicar essas histórias, ampliar seu elenco de personagens e
abrir debates sobre seu significado, em vez de fechá-los.22

O ponto de Harloe sobre diferentes tipos de narrativas que
podem ser colocadas ao lado e desafiar as tradicionalmente
hegemônicas é refletido em pesquisas recentes e em andamento.
Isso inclui novas áreas de interesse, como estudos de fuga,
nomadologia, viagens e fronteiras, bem como paradigmas teóricos
da teoria das fronteiras e diferenças impostas colonialmente em que
o local e o metropolitano se encontram de frente.23 

Além disso, gostaria de enfatizar que clássicos e estudiosos
da recepção deveriam incluir uma análise crítica das narrativas
sobre o passado clássico, suas mediações no presente e as maneiras
pelas quais o presente (incluindo os saberes consagrados da
academia) reflete essa complexa hinterlândia. Elaborar seriamente o
passado requer uma análise crítica do presente e de como ele é
formulado, e vice-versa.

ELABORAR SERIAMENTE O PASSADO

Emily Greenwood argumentou que os comparanda são
importantes para ajudar a “reorganizar a disciplina e ampliar as
fronteiras”.24 Os comparanda também servem para enfatizar que o
trabalho colaborativo é vital, assim como a disposição de
compartilhar insights e ouvir uns aos outros (ninguém é ou poderia
ser um “especialista global”). A colaboração no processo de
comparação auxilia acadêmicos e leitores a revisitar, revisar e
substituir narrativas dominantes, evitando uma nostalgia regressiva,
o anseio por um lugar ou um passado que foi irremediavelmente
transformado, que nunca retornará e que é, agora, uma construção
do imaginário pessoal, social e cultural, até mesmo aspiracional. A

153



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

nostalgia é uma noção que tem sido produtivamente
problematizada em pesquisas recentes. 

Em sua forma mais fielmente odisseica, a nostalgia é voltada
para o futuro, é antecipatória. É como a imaginação humana
no exílio se sustenta e extrai inspiração do deslocamento [...]
Trata-se de uma visão, um sentimento que ressoa com o
conselho de Cavafy de “manter Ítaca sempre em sua mente” e
nunca temer os Lestrígones, o Ciclope ou a ira de Poseidon
“desde que mantenha seus pensamentos elevados/desde que
um raro entusiasmo/ative seu espírito e seu corpo.25

REUNINDO QUESTÕES-CHAVE, CONCEITOS E MÉTODOS DE INVESTIGAÇÃO

Em seu estudo incisivo sobre resistência anticolonial,
Priyamvada Gopal apresentou vários pontos que se relacionam
com a necessidade de uma análise crítica de narrativas
predominantes, como enfatizado por Harloe na citação discutida
anteriormente. Embora o material greco-romano não apareça
especificamente na análise de Gopal, ela oferece uma série de
insights valiosos, principalmente quando invoca o estímulo de
Adorno para elaborar seriamente o passado: 

Nas Ilhas Britânicas, o projeto de desenvolver uma relação
mais exigente com a história do que a oferecida pelas histórias
insulares predominantes vai muito além da generosidade
performativa de “incluir” minorias étnicas e culturais no
nacional. O que Adorno chama de “elaborar seriamente     o
passado” é uma tarefa que também deve ser assumida pelas
comunidades africanas, caribenhas e asiáticas da Grã-
Bretanha. Quais podem ser as ressonâncias para essas
comunidades ao refletir sobre uma história de agência e
resistência, dos colonizados em luta, no sentido de
desenvolver uma relação diferente tanto com a Grã-Bretanha
quanto com o mundo?26

Esta formulação, me parece oferecer uma analogia com o
que é necessário para construir narrativas mais matizadas nos
estudos clássicos. O imperativo de Gopal posiciona a tarefa como

154



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

uma oportunidade para que os marginalizados exerçam sua
agência, bem como para que os privilegiados até então reconheçam
e atuem nas novas e transformadoras responsabilidades que lhes
são oferecidas por essa mudança hegemônica. Um dos aspectos
mais valiosos do livro de Gopal é sua demonstração de que as
próprias pessoas colonizadas influenciaram a consciência e as
decisões no centro do Império Britânico. Elas não eram vítimas,
mas agentes na construção do futuro.27 Certamente, a mesma
noção de agência deve se aplicar àqueles cuja participação e vozes
têm sido marginalizadas nas hegemonias culturais e institucionais
associadas ao estudo da Grécia e Roma antigas e à construção e
disseminação de suas narrativas associadas.

O reconhecimento da agência, portanto, precisa ser flexível
e multifacetado. Em 1º de junho de 2023, Jeri Daboo proferiu uma
palestra para a série sul-asiática do London Centre for Comparative
Literature. Seu foco foi a performance de Adaptação como uma
atividade pós-colonial.28 Daboo usou a noção de transadaptação
para caracterizar os processos envolvidos na criação e encenação
de versões de textos canônicos e de novas peças. Seu foco foi na
performance e criatividade entre as comunidades da diáspora,
envolvendo linguagem, estética e recontextualização. Seus
exemplos foram extraídos de Shakespeare, Lorca e do drama
moderno, mas não incluíram material da antiguidade greco-
romana. 

O ponto central de sua abordagem, relevante para a
discussão sobre os Estudos Clássicos em uma perspectiva global, é
que trabalhar com novos espaços (em sua palestra, espaços
diaspóricos) implica unir os patrimônios culturais tanto da
comunidade anfitriã quanto da diáspora. Reconhecer o
entrelaçamento dessas heranças oferece uma base para trabalhos
que refletem o crescimento de identidades e de experiências novas
e compartilhadas. Daboo argumentou que o espaço da diáspora é
povoado tanto por comunidades indígenas quanto por migrantes.
Isso se aplica tanto a discussões sobre culturas da Australásia,
quanto sobre sul-asiáticos na área de Southall, em Londres, ou
sobre a Nova Europa – ou, por analogia, sobre a relação entre as

155



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

fases da pesquisa clássica e os centros de poder intelectual e
cultural que as dominam. O modelo de Daboo apresenta
implicações interessantes e desafiadoras para a relação, nos
Estudos Clássicos, entre as práticas acadêmicas, a conscientização
pública e o global turn. Ele aponta na direção de “tanto isso como
aquilo”, em vez de “ou isso ou aquilo”, como um princípio
orientador da investigação.

CODA

Como primeiro passo rumo a “elaborar seriamente o
passado”, é necessário reconhecer que as histórias de apropriação
da antiguidade grega e romana a serviço de projetos imperialistas,
colonialistas, racistas e misóginos desacreditaram todo o campo de
estudo aos olhos tanto da intelectualidade liberal quanto das
pessoas marginalizadas e oprimidas por conta de gênero, raça e
classe. No entanto, a história mais recente da disciplina possui
aspectos redentores. Em primeiro lugar, a antiguidade, em certa
medida, foi libertada da cooptação por hegemonias políticas e
culturais estabelecidas. O fato de que os Estudos Clássicos foram
forçados a uma posição em que não é mais dominante, mas sim
subalterno, é potencialmente uma fonte de força. 

O modelo de Gopal, no qual os marginalizados e
colonizados podem usar resistência e dissidência construtiva para
energizar mudanças e transformar atitudes tanto entre os
poderosos quanto entre os oprimidos, oferece à teoria e prática
dos estudos clássicos uma analogia que tem força tanto dentro da
disciplina quanto em sua atividade mais ampla. A analogia permite
pensar com o material grego e romano e suas recepções podem
contribuir à criação de espaços novos e diferentes para
desenvolvimento e debate, revelando diferentes futuros. Há muitos
exemplos de materiais clássicos sendo usados como contratextos e
intertextos, funcionando como intervenções na política cultural e
trazendo a democracia deliberativa de volta aos debates.

As histórias e as urgências das disciplinas de Estudos
Clássicos representam um microcosmo dos desafios enfrentados

156



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

pela sociedade e pela política cultural. Aceitar o passado sem negar
ou reprimir seu lado sombrio é um desafio em muitos contextos
ao redor do mundo e certamente é um sine qua non para o
progresso. Estudar a antiguidade grega e romana e suas recepções,
além de refletir sobre elas, traz as vantagens de trabalhar com um
material que é tanto distante quanto presente e carrega o potencial
de adentrar um espaço vazio e/ou criar um novo espaço. Elaborar
seriamente o passado, o presente e o futuro exigirá qualidades
distintas de compromisso e uma abordagem imparcial na coleta e
análise de evidências, além da coragem e da capacidade de
comunicar análises radicais e perspectivas ambiciosas, e de
submeter tudo isso a uma análise crítica e ao desafio.

Para uma perspectiva sobre a relação entre passados e
presentes que aborda as especificidades da situação nos Estudos
Clássicos, h á uma citação do ensaio de Brooke Holmes sobre
Cosmopoiesis:

[...] a construção de mundos que trazem, às vezes,
constelações incomuns de textos antigos juntamente com
elementos vivos no presente em uma simbiose criativa [...] o
trabalho é necessariamente processual, parcial e contingente
[...] qualidades essenciais ao que a obra de cosmopoiesis no
campo do ‘clássico’ contribui para o trabalho de viver juntos e
viver bem.29

Holmes destaca um elemento que está se tornando mais
proeminente no trabalho de acadêmicos e estudantes de estudos
clássicos: o compromisso ético com o mundo mais amplo, que
redefine o que pode ser contribuível a partir do estudo da
antiguidade e sua recepção. Os veículos para isso incluem
narrativas e mitos, pontos de reconhecimento (anagnórises) e a
performatividade do testemunho.

Em uma análise conceitual distinta, o estudo de Bromberg
sobre as possibilidades globais (e necessidades) de um novo tipo
de clássicos exortou o reconhecimento de três quadros
paradigmáticos que já estão moldando a pesquisa, o debate e o
ensino nos Estudos Clássicos e além – transfronteiriço,

157



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

transhistórico e transdisciplinar.30 Insistir que o estudo da
antiguidade grega e romana tem uma contribuição significativa a
fazer em esferas mais amplas implica o compromisso de, para
tanto, a disciplina precisar lidar tanto com suas próprias histórias
quanto superá-las. Textos, contextos, ideias e imagens da
antiguidade grega e romana são matéria-prima, um espaço para
encontros. A expertise filológica continua sendo necessária,
juntamente com uma compreensão das histórias da academia
como marcadoras das narrativas envolvidas no engajamento com o
passado.

Como estímulo final para reflexão, aqui está uma citação
do poeta irlandês Seamus Heaney, laureado com o Prêmio Nobel:

[...] é o trabalho do poeta ser sensível às tensões e pressões
que permeiam a vida de sua época. O que distingue o bom
poeta é a habilidade de traçar essas tensões até seu próprio lar,
através das fraturas de sua própria sensibilidade, e de ser fiel
ao funcionamento de seu próprio espírito enquanto
permanece atento ao funcionamento do mundo. Isso é o que
podemos chamar de integridade artística, e é um sine qua non.31

Parece-me que, se substituirmos “poeta” por “acadêmico”,
isso iluminará também um compromisso com a integridade
acadêmica, além de nos direcionar para uma dimensão ética em
nosso trabalho, independentemente de seu foco específico.

158



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

ABSTRACT

The discussion examines the implications for classics and classical
reception studies of the recent ‘global turn’ in cultural theory. It begins
by summarizing the wider associations of the concept of ‘global’, which
have some negative implications for classical research and teaching, and
which influence the construction and interpretation of paradigms. The
‘global turn’ is then situated in the context of other cultural and
conceptual turns which have impacted on the study of Greek and
Roman antiquity and its receptions: the ‘cultural turn’, the ‘translation
turn’, the ‘performative turn’, the ‘democratic turn’, and most recently
the ‘existential turn’. These ‘turns’ are inter-related, and an understanding
of this nexus provides a basis for negotiating the relationship between
the study of classical antiquity and the cultural politics of the global. The
main body of the paper refers to some examples of the roles of People
and Places in the paradigm shifts that are currently in progress, including
citation of some of the important recent scholarship that has illuminated
the reception and refiguring of classical material in South America,
especially Brazil. Important elements in analysis include comparanda; re-
thinking conceptions of temporality, agency and their narratives;
recognition that scholars, translators, creative practitioners, and the wider
public all have a variety of points of entry to a rhizome of engagement
with Greek and Roman antiquity. The concluding section focuses on
paradigms and aspirations, including the imperative of ‘working seriously
on the past’ (Adorno’s phrase) and its relationships both with the present
and with the future. The histories and urgencies of the disciplines that
cluster in classical study not only represent a microcosm of the
challenges facing societies and geo-politics, but also have the capacity to
provide a space in which the principles of dispassionate inquiry and
ethical engagement can be mutually enhancing.

KEYWORDS

Adorno; Classical Receptions; Epic Poetry; Global Cultural Politics;
Greek and Roman Antiquity; Narratives; Tragedy; Translation.

159



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS

ADORNO, T.W. The Meaning of Working Through the Past. Critical Models:
Interventions and Catchwords. Tr. H.W. Pickford. New York: Columbia
University Press, 2005.

ALONZI, L. History as a Translation of the Past: Case Studies from the West.
London: Bloomsbury Academic, 2023.

BAKER, M. Unsettling Translation: Studies in Honour of Theo Hermans.
L o n d o n : R o u t l e d g e , 2 0 2 2 . D i s p o n í v e l e m :
<https://www.taylorfrancis.com/books/oa-
edit/10.4324/9781003134633/unsettling-translation-mona-baker>. Acesso em:
5 jun. 2022.

BALMER, J. Piecing Together the Fragments. Oxford: Oxford University
Press, 2013.

BALMER, J. The Word for Sorrow. Cambridge: Salt, 2009.

BASSNETT, S. Translation. London: Routledge, 2014.

BRAUND, S.; TORLONE, Z.M. (ed.).Virgil and his Translators. Oxford: Oxford
University Press, 2018.

BROMBERG, J. Global Classics. London and New York: Routledge, 2021.

BUTLER, S. (ed.) Deep Classics: Rethinking Classical Reception. London:
Bloomsbury, 2016.

DOUGHERTY, C. Travel and Home in Homer’s Odyssey and Contemporary
Literature: Critical Encounters and Nostalgic Returns. Oxford: Oxford
University Press, 2019.

EIDINOW, E. The (Ancient Greek) Subject Supposed to Believe. Numen:
International Review for the History of Religions, 66.1, 2019, p. 56-88.

FRADINGER, M . Antigonas: Writing from Latin America. Oxford: Oxford
University Press, 2023.

GOPAL, P. Insurgent Empire: Anticolonial Resistance and British Dissent.
London and New York: Verso, 2020.

GREENWOOD, E . Afro-Greeks: Dialogues between Anglophone Caribbean
Literature and Classics in the Twentieth Century. Oxford: Oxford University
Press, 2010.

GREENWOOD, E. Herodotus, Anti-colonialism, Diversity, and Black Traditions in
the Modern World. Herodotus Helpline, 24 mar. 2021. Disponível em:
<https://www.herodotushelpline.org/seminar-schedule>. Acesso em: 23 set.
2022.

160



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

GREENWOOD, E. Omni-local classical receptions. Afterword to Classical
Receptions in Central and Eastern European Poetry. Special Issue: Classical
Receptions Journal, vol. 5, Issue 3, 2013, p. 354-361.

HALL, E. Navigating the Realms of Gold: Translation as Access Route to the
Classics. In: Lianeri and Zajko (eds.), 2008, p. 315-40.

HALL, E.; MACINTOSH, M.; WRIGLEY, A. (eds.), Dionysus since 69: Greek
Tragedy at the Dawn of the Third Millenium. Oxford: Oxford University Press,
2004.

HARDWICK, L. Aspirations and Mantras in Classical Reception Research: Can
There Really be Dialogue between Ancient and Modern?. In: POURCQ; M. de, de
Haan N.; RIJSER, D. (eds.). Framing Classical Reception Studies: Different
Perspectives on a Developing Field. Leiden: Brill, 2020. p. 15-32.

HARDWICK, L. Epilogue. Voices, Bodies, Silences and Media: Heightened
Receptivities in Epic in Performance. In : MACINTOSH, F.; J. MCCONNELL; S.
HARRISON; KENWARD, C. (eds.). Epic Performances: from the Middle Ages into
the Twenty-First Century. Oxford: Oxford University Press, 2018. p. 558-572.

HARDWICK, L. Fuzzy Connections: Classical Texts and Modern Poetry in
English. In: PARKER, J . ; MATHEWS, T. (eds.). Translation, Trauma and
Tradition. Oxford: Oxford University Press, 2011. p. 39-60.

HARDWICK, L. Heightened Receptivities: when Ancient and Modern Meet in
Greek Tragedy. In: KARAMANOU, I. (ed.), Ancient Theatre: Proceedings of the
Nafplion Conference on Otherness. Tripoli (GR): University of the Peloponnese,
2022. p. 283-295.

HARDWICK, L . Reception Studies: New Surveys in the Classics. 2. ed.
Cambridge: Cambridge University Press, 2025. (no prelo).

HARDWICK, L. Thinking with Classical Reception: Critical Distance, Critical
Licence, Critical Amnesia. In: RICHARDSON, E. (ed.). Classics in Extremis: the
Edges of Classical Reception. London: Bloomsbury, 2019. p. 13-24.

HARDWICK, L. Tracking Classical Scholarship: Myth, Evidence and
Epistemology. In: HARRISON, J.; PELLING, C. (ed). Classical Scholarship and
Its History: Essays in Honour of Christopher Stray, 9-31. Berlin and Boston:
De Gruyter, 2021b.

HARDWICK, L. Translation and Temporalities in Classical Reception Histories:
Narratives, Genres, Forms and the Agencies of Translators. In : ALONZI, L.
History as a Translation of the Past: Case Studies from the West. London:
Bloomsbury Academic, 2023. p. 49-68.

161



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

HARDWICK, L. Translation and/as Adaptation. In: LIAPIS, V.; SIDIROPOULOU, A.
(eds.). Adapting Greek Tragedy: Contemporary Contexts for Ancient Texts.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021a. p. 110-130.

HARDWICK, L.; GILLESPIE, C. (eds.). Classics in Post-Colonial Worlds. Oxford:
Oxford University Press, 2007.

HARDWICK, L.; HARRISON S.J.; VANDIVER, E. (eds.). Classics in the Modern
World: A ‘Democratic Turn?’. Oxford: Oxford University Press, 2013.

HARDWICK, L.; HARRISON S.J.; VANDIVER, E. Rupert Brooke, Charles Sorley,
Isaac Rosenberg and Wilfred Owen: Classical Connections. Oxford: Oxford
University Press, 2024a.

HARDWICK, L.; VANDIVER, E. Greek and Roman Antiquity in First World
War Poetry: Making Connections. Oxford: Oxford University Press, 2024b.

HEANEY, S. The Redress of Poetry. London: Faber, 1995.

HEANEY, S. What Makes a Good Poet. Portal 2, julho, 2000, p. 5.

HINDS, S . Allusion and Intertext: Dynamics of Appropriation in Roman
Poetry. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

HOLMES, B. Cosmopoiesis in the Field of “The Classical”. In: BUTLER, S. (ed.)
Deep Classics: Rethinking Classical Reception. London: Bloomsbury, 2016. p.
269-289.

LIANERI, A. Translated History and Historical Time: Transtemporal
Understandings of Greek and Roman Concepts. In: ALONZI, L. History as a
Translation of the Past: Case Studies from the West. London: Bloomsbury
Academic, 2023. p. 141-168.

LIANERI, A.; V. Zajko (eds). Translation and the Classic: Identity as Change in
the History of Culture. Oxford: Oxford University Press, 2008.

LIAPIS, V.; SIDIROPOULOU, A. (eds.). Adapting Greek Tragedy: Contemporary
Contexts for Ancient Texts. Cambridge: Cambridge University Press, 2021.

LOGUE, C. War Music: an Account of Homer’s Iliad. London: Faber, 2015.

MACINTOSH, F . ; J . MCCONNELL; S . HARRISON; C. Kenward (eds.). Epic
Performances: from the Middle Ages into the Twenty-First Century. Oxford:
Oxford University Press, 2018.

MARTINDALE, C . Redeeming the Text. Cambridge: Cambridge University
Press, 1993.

MATZNER, S . ; TRIMBLE, G . Metalepsis: Ancient Texts, New Perspectives.
Oxford: Oxford University Press, 2020.

162



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

MCCONNELL, J. Derek Walcott and the Creation of a Classical Caribbean.
London: Bloomsbury, 2023.

MEE, E.; FOLEY, H.P. (eds.). Antigone on the Contemporary World Stage.
Oxford: Oxford University Press, 2011.

MICHELAKIS, P. (ed.). Classics and Media Theory. Oxford: Oxford University
Press, 2020.

OSWALD, A. Sidelong Glances. Oxford Professor of Poetry Lecture (27 May),
2021.

POURCQ, M. de; HAAN, N. de; RIJSER, D. (eds.). Framing Classical Reception
Studies: Different Perspectives on a Developing Field. Leiden: Brill, 2020. 

RICHARDSON, E. (ed.). Classics in Extremis: the Edges of Classical Reception.
London: Bloomsbury, 2019.

SILVA, M. de F.; HARDWICK, L.; MARQUES PEREIRA, S. (eds.). The Classical
Tradition in Portuguese and Brazilian Poetry. Newcastle-upon-Tyne:
Cambridge Scholars Publishing, 2022.

STEAD, H. Fire, Fennel and the Future of Socialism: Tony Harrison’s
Prometheus. In: BYRNE, S. (ed.). Tony Harrison and the Classics. Oxford:
Oxford University Press, 2022. p. 202-221.

The Postclassicisms Collective: Postclassicisms. Chicago: Chicago University
Press, 2020.

THIONG’O, Ngugi wa. Globalectics: Theory and the Politics of Knowing.
Welleck Lectures 2010. New York: Columbia University Press, 2012.

VASCONCELLOS, P.S. de. Virgílio Brasileiro: a Brazilian Virgil in the Nineteenth
Century. In: BRAUND, S.; TORLONE, Z.M. (ed.).Virgil and his Translators.
Oxford: Oxford University Press, 2018. p. 345-354.

ZUCKERBERG, D. Not all Dead White Men: Classics and Misogyny in the
Digital Age. Cambridge (MA): Harvard University Press, 2018.

163



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

APÊNDICE: TIPOS DE “CONEXÕES”
“Claro, Galípoli não é Tomis, nem vice-versa. Mas, entre

esses dois polos, a poesia pode estabelecer suas próprias
conexões”.32 Assim sendo, Josephine Balmer escreveu sobre como
suas recepções da poesia de exílio de Ovídio foram incorporadas
em sua própria resposta poética à experiência de um soldado local
na Primeira Guerra Mundial. De maneira mais teórica, Carol
Dougherty chamou atenção para os tipos de conexões e como elas
são encontradas: “Como um poema imerso na improvisação em
todos os níveis – poético, temático, cultural – a Odisseia nos
oferece a oportunidade perfeita para explorar o encontro
inesperado como um quadro teórico útil para ler, em conjunto,
textos clássicos e contemporâneos”.33

COMO MAPEAR E TEORIZAR “CONEXÕES”?
Um esboço de taxonomia (incluído abaixo como um

apêndice) ajuda a indicar uma gama de possíveis “conexões” em
encontros com textos gregos e latinos. Ele está sendo utilizado
como base (experimental) para o trabalho Oxford Classical Reception
Commentaries. Diferentes formas de agência criativa e interpretativa
entram em cena – algumas conexões podem ser “semeadas” pelo
autor antigo; outras percebidas e desenvolvidas por escritores
subsequentes; e algumas trazidas ou ativadas pelos leitores de um
ou ambos os textos. Nem todas as categorias de conexão serão
igualmente aplicáveis a todos os autores – as diferenças e as razões
para isso provavelmente serão esclarecedoras.

ALUSÃO 
Historicamente, muitos classicistas adotaram uma

abordagem para a leitura das recepções de textos clássicos baseada
na análise de alusões e seu papel nas relações entre diferentes
poemas (antigos e modernos). Essa abordagem geralmente
privilegia o autor da antiguidade e sugere que os aspectos formais e
lexicais de um poema carregam um significado que foi, de certa

164



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

forma, intencionado, embora estudiosos como Stephen Hinds
tenham enfatizado que esse tipo de análise não deve reduzir as
possibilidades de interpretações plurais.34 As abordagens baseadas
em alusões também privilegiam as habilidades, a educação e o
conhecimento do leitor, que deve captar as alusões, sejam elas de
forma aberta ou sutilmente inseridas sob o significado aparente (ou
ambas). As alusões indiretas podem ser classificadas como tal
devido ao seu percurso por múltiplas mediações ou porque se
apoiam em um emblema cultural, em vez de um texto literário
específico, e, portanto, necessitam ser recontextualizadas (por
exemplo, Aquiles como herói; Dido como amante abandonada;
Eneias como fundador de uma nova nação). 

INTERTEXTUALIDADE

A alusão que vai além de uma simples menção a uma figura
ou emblema cultural é geralmente referida como intertextualidade,
ou seja, a movimentação através e entre diferentes textos. A
intertextualidade também pode envolver a movimentação entre
textos antigos, textos mediadores e textos menos classicamente
orientados, mas que fazem parte da tradição literária do novo
escritor. A teoria da resposta do leitor, por sua vez, ampliou a
agência do leitor na construção de conexões. Os leitores podem
trazer para o poema ecos e interpretações que se baseiam em
outros textos familiares ao leitor, mas não necessariamente
conhecidos pelo escritor original (incluindo textos que podem ter
sido produzidos posteriormente). Por exemplo, os classicistas do
séc. XXI em ambientes de língua inglesa podem achar impossível
ensinar a ode III.2 de Horácio sem serem influenciados pela
intervenção do poema “Dulce et decorum est”, de Wilfred Owen.

INTRATEXTUALIDADE

Refere-se a conexões feitas pelo poeta dentro de um
poema ou entre esse e outros textos na oeuvre do escritor. A
intratextualidade muitas vezes opera ao lado da intertextualidade,

165



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

potencializando a autorreferencialidade do escritor e destacando a
metalepse. 

As conexões acima predominantemente baseadas em
textos implicam um conhecimento relativamente detalhado dos
textos antigos por parte dos escritores subsequentes e seus leitores.
A pesquisa sobre recepções clássicas precisa expandir, até mesmo
“esticar”, essa taxonomia. Aqui estão algumas possibilidades que
vão além da intertextualidade: 

AFINIDADES

A afinidade contribui para a conexão. O escritor ajuda os
leitores a sentir empatia pelo texto e por seus antecedentes, bem
como por outros leitores, possivelmente por meio do uso de
termos ou situações vernáculas familiares. Por exemplo, o poeta
Isaac Rosenberg, em suas cartas dos campos de batalha da
Primeira Guerra Mundial, discutiu a afinidade entre Ésquilo e ele
próprio, pois, como soldados em serviço, ambos teriam enfrentado
piolhos (referidos pelo Heraldo em Agamemnon de Ésquilo).

ASSOCIAÇÕES

O escritor pode inserir gatilhos associativos em um poema
para fornecer ao leitor uma maneira de conectar o antigo e o
moderno; igualmente, o leitor pode trazer associações ativadas pela
linguagem e situações contemporâneas. Às vezes, as associações
implicam situações paralelas que atravessam tempos e lugares. A
guerra, a morte, o amor, a perda fornecem motivos e tropos que se
repetem em muitas literaturas – por exemplo, a associação entre a
morte em batalha e o motivo suspenso da papoila, no qual o símile
de Homero sobre a morte de Gorgythion, no canto VIII da Ilíada, se
engaja com as papoilas nos campos da Primeira Guerra Mundial na
Flandres, que foram assimiladas à iconografia do memorial. Às
vezes, experiências aparentemente distintas podem ser relacionadas
por meio de uma metáfora, um símile ou uma palavra-chave que
ativa uma sequência contínua de associações. As associações de

166



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

lugar, às vezes, estão ligadas ao desenvolvimento de um senso de
afinidade. Por exemplo, este foi um aspecto importante da poesia
da Primeira Guerra Mundial, especialmente por escritores imersos
na literatura grega. Isso é evidente nas conexões feitas por
soldados em viagem a Galípoli com lugares nos poemas homéricos
e sua localização nas ilhas gregas e na planície troiana. Os leitores
modernos podem responder prontamente a essas associações por
causa de suas próprias experiências de viagem.

GLANCING

Este é um termo usado para indicar um encontro breve em
que nenhum dos textos é absorvido pelo outro, mas eles se tocam
brevemente, talvez por meio de uma palavra ou experiência
compartilhada, e então seguem caminhos distintos, embora a
compreensão dos leitores sobre os dois possa ser afetada. Em
termos criativos, uma analogia é com a tangente de um triângulo –
sua trajetória a afasta do triângulo, mas, ainda assim, eles se tocam.
A palestra de maio de Alice Oswald, intitulada Sidelong Glances, na
série Professor of Poetry de Oxford (27 de maio de 2021), discutiu
como a literatura possui “uma porta dos fundos”. Ela identificou a
capacidade auricular e a oralidade, (frequentemente exemplificadas
por grupos subalternos, como mulheres e grupos marginalizados
etnicamente) como ricas fontes de modos inesperados de acessar
um poema. O glancing de Oswald é um movimento lateral e
associativo, permitindo que a poesia seja feita a partir de uma
colcha de retalhos de comentários e vozes, em vez de depender da
poesia como um elo em uma grande cadeia de desenvolvimento
literário. Ela usou essa técnica em seu trabalho de 2011, Memorial,
no qual pretendia traduzir a atmosfera da Ilíada para conceder
status aos mortos que não receberam uma aristeia nos poemas
homéricos.35

167



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

GHOSTING

Este termo é usado para se referir a vestígios de um texto
antigo que sobrevivem na recepção subsequente, mas permanecem
adormecidos, submersos sob a superfície e a compreensão do
leitor até emergirem, talvez apenas para recuar novamente. De
maneira mais formal, muitas recepções da poesia grega e romana
empregam recursos literários como a katabasis para ativar esses
vestígios, tanto de maneira material quanto metafórica. 

IMPROVISING AND RIFFING

Estes são termos críticos emprestados da música. Eles
apontam como um escritor moderno pode pegar um tema ou
passagem de um autor antigo e trabalhar com ela, explorando suas
possibilidades criativas e variações antes de retornar ao tema-base
(cf. estrutura quiástica na poesia épica).

METALEPSE

A metalepse tem sido empregada como um conceito na
crítica narratológica moderna para indicar como escritores
sinalizam sua própria presença no texto e até mesmo destacam sua
intervenção como narradores. A metalepse também é uma
ferramenta útil para examinar a presença e a agência interpretativa
direta do autor em recepções clássicas de poesia que não estão
confinadas a narrativas extensas. Às vezes, o autor aparece em
pessoa. No entanto, a metalepse nem sempre é indicada pelo uso da
primeira pessoa “eu”. Por exemplo, Christopher Logue em seu
War Music apostrofa, ou seja, dirige-se ao leitor no vocativo, como
se ele próprio fosse um diretor de cinema, e dessa forma direciona
o olhar e a imaginação do leitor.36 Uma vez que os leitores são
trazidos para o poema dessa maneira, eles mesmos podem ter um
papel em moldar como a história é percebida.37 

168



Clássicos em movimento [...] | Lorna Hardwick

TRACE

Este é um termo crítico usado em dois sentidos, como verbo e
como substantivo. Como verbo, denota maneiras pelas quais um crítico
investiga. O verbo também mapeia como um escritor trabalha e como as
conexões são feitas. Como substantivo, ele denota como o crítico, ou um
novo escritor ou leitor, pode identificar “vestígios” de outros textos e
maneiras de olhar que persistem no novo trabalho. Esses elementos
vestigiais podem parecer desconectados, mas também fornecem matéria-
prima para criar novas conexões e questionar as já assumidas.

169



1 Gostaria de agradecer ao professor Rainer Guggenberger e aos seus colegas
por organizarem a conferência na qual este artigo foi apresentado pela primeira
vez. A professora Catherine Connors e o professor Stephen Hinds atuaram
como debatedores, e sou muito grata a eles por seus comentários perspicazes,
bem como a todos que contribuíram de forma tão significativa para a discussão.
Os tradutores foram fundamentais para viabilizar a discussão. Agradeço-os bem
como à tradutora deste artigo, Ana Beatriz de Melo Barbosa Palomanes, pela
sua expertise, e ao professor Rainer Guggenberger pela revisão.
2 Veja também Lianeri; Zajko, 2008; Bassnett, 2014; Braund; Torlone, 2018;
Baker, 2022; Alonzi, 2023; Hall et al., 2004.
3 Hardwick; Harrison, 2013.
4 Hardwick; Gillespie, 2007; Greenwood, 2010; McConnell, 2023.
5 Michelakis, 2020.
6 Bromberg, 2021.
7 Veja Hardwick (2025) e Zuckerberg (2018). Para uma análise ponderada das
recepções clássicas em vários contextos de trauma cultural e político, veja os
ensaios em Richardson (2019). Hardwick (2019, 2021) aborda algumas das
questões envolvidas no trabalho crítico sobre o passado, sem sanitizá-lo ou
reprimir questões-chave.
8Para uma análise ponderada e perspicaz, veja The Postclassicisms Collective (2020).
9 Bromberg, 2021, p. 6-7; grifo nosso.
10 The Postclassicisms Collective, 2020, p. 201.
11 Ngugi, 2012, p. 61; grifo nosso. A extensão do mapeamento cultural
promovido pelo estudo de traduções é discutida em Lianeri (2008). Pourcq et al.
(2020) considera o impacto dos diferentes quadros usados nos estudos de
recepção clássica (incluindo Hardwick, 2020).
12 Hall, 2008. O trabalho de Josephine Balmer (2009, 2013) sobre tradução e
criatividade e de Susan Bassnett (2014) sobre histórias e teorias da tradução foi
especialmente importante. Baker (2022), problematiza questões-chave e contém
ensaios importantes sobre tradução como comentário (Batchelor) e sobre
performance e agência literária (Saldanha). Veja mais em Hardwick (2023).
13 Hinds (1998) considerou as duas dimensões e motivou grande parte das
discussões subsequentes. Para uma discussão sobre a ampliação das taxonomias,
veja Hardwick, Harrison e Vandiver (2024, p. 1-5, 12-18), a partir do qual este
resumo é extraído. 
14 Veja Eidenow (2019) para uma discussão do conceito em termos de contextos
religiosos antigos. Para uma discussão das condições para a “receptividade
elevada”, veja Hardwick (2018).
15 Stead (2022, p. x) chama a atenção para as maneiras pelas quais alusões e
ressonâncias “aprendidas” e “populares” podem funcionar juntas em um texto
específico. Hardwick (2011) apresenta uma discussão introdutória.
16 Silva et al., 2022, p. xviii. Para uma discussão mais aprofundada sobre os níveis
de consciência e as implicações, veja (Hardwick, 2018; Foster, 2020; e a
introdução a Hardwick et al., 2024).
17 Vasconcellos, 2018, p. 346.
18 Fradinger, 2023, p. 4.
19 Dougherty 2019, p. 9.
20 Grethlein, 2011, p. 247-248.
21 Lianeri, 2011, p. 26-27; grifo nosso.
22 Harloe, 2013, p. 12.
23Todos esses temas refletem o material frutífero em textos antigos, conforme
discutido no artigo de Emily Greenwood para a Herodotus Helpline (Greenwood,

170



2021). Veja também Hardwick (2023).
24 Greenwood, 2021.
25 Riley (2021, p. 30), citando Cavafy, trad. Keeley e Sherrard, 1992.
26 Gopal (2020, p. 453), discutindo Adorno, 2005, p. 89; grifo nosso.
27 Ngugi (2012, p. 63) fornece outra perspectiva sobre essa questão em sua
discussão sobre a importância da tradução inter e intra línguas.
28 Estava previsto que a palestra fosse disponibilizada no site do Centro
(<https://sites.gold.ac.uk/comparative-literature>).
29 Holmes, 2016, p. 285.
30 Bromberg, 2021, p. 6-14.
31 Heaney, 2000, p. 5; grifo nosso.
32 Balmer, 2009, p. xiv; grifo nosso.
33 Dougherty, 2019, p. 9.
34 Hinds, 1998, cap. 2.
35 Oswald, 2011, p. 1-2.
36 Logue, 2015, p. 9.
37 Veja mais em Matzner; Trimble, 2020, cap. 1.

171



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Como seria uma perspectiva feminista
de Proba?
Cathrine Connors

RESUMO

O Cento de Proba, que reutiliza versos vergilianos para recontar narrativas
bíblicas, tem sido recebido tanto com apreço quanto com desdém nos séculos
que se seguiram à sua composição. Este artigo considera as análises acadêmicas
recentes sobre a obra de Proba, juntamente com abordagens feministas sobre
Virgílio, especialmente aquelas apresentadas na edição especial de 2021 da
revista Vergilius sobre “Vergílio e o Feminino”, editada por Elena Giusti e
Victoria Rimell, e questiona o que a crítica feminista, com sua ênfase em
entender gênero e poder representados nos textos, poderia trazer para o estudo
da obra de Proba e seu contexto mais amplo.

PALAVRAS-CHAVE

Proba; Sibila; Eva; Maria; Cento; Feminismo; Virgílio.

SUBMISSÃO 03.12.2024 | APROVAÇÃO 18.3.2025| PUBLICAÇÃO 20.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66346

172

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66346


Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

COMO SERIA UMA PERSPECTIVA FEMINISTA DE PROBA?
ste artigo aborda análises acadêmicas recentes da obra
de Proba, juntamente com abordagens feministas a
Virgílio. O meu objetivo é questionar qual contribuição
a crítica feminista, com a sua ênfase na compreensão
sobre gênero e poder representados nos textos, poderia
trazer ao estudo da obra de Proba e do seu contexto
mais amplo.

O QUE É UMA PERSPECTIVA FEMININA?
Como movimento político, o feminismo trabalha

em prol da justiça ao descrever, analisar e buscar
desmantelar os sistemas, as ideologias e práticas de grande e
pequena escala que resultam em desigualdades baseadas em gênero
e sexo. Desenvolvido a partir de perspectivas feministas negras e
indígenas, o feminismo interseccional chama a atenção para as
interações de múltiplos fatores nos quais a discriminação e a
injustiça podem estar fundamentadas como etnia, raça, status
socioeconômico, capacidade, localização geográfica. Ao longo dos
séculos, a maioria das interações com o mundo antigo grego e
romano bem como seus legados sustentou sistemas e ideologias
patriarcais. Voltar-se para Grécia e Roma também fez parte da
justificação de ideias supremacistas brancas e dos horrores do
comércio transatlântico de escravos. Mas, assim como W.E.B.
DuBois e outros às vezes usaram textos clássicos para enquadrar
seus argumentos contra leis e práticas racistas,1 algumas pessoas
usaram análises e reações a ideias, textos e artefatos clássicos
gregos e romanos como parte do trabalho feminista. As
perspectivas feministas sobre textos literários podem reconhecer
como a representação das mulheres, sendo fracas, perigosas ou
inerentemente diferentes dos homens, pode refletir e reforçar
práticas opressivas; elas também podem reconhecer narrativas de
agência feminina e resistência à opressão. As críticas feministas
frequentemente perguntam, implícita ou explicitamente, “e se...?”
ou “o que veríamos de diferente nos textos se pensássemos de

173

E



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

maneira diferente sobre mulheres, trabalho, reprodução, agência,
voz?”.2

1 Inicialmente, considerarei algumas abordagens feministas
recentes a Virgílio e como Proba se apresenta como leitora de
Virgílio e da narrativa bíblica, além de poetisa.
2 Em seguida, considerarei o que Proba preserva de Virgílio e
o que ela transforma na narrativa bíblica.
3 Finalmente, farei algumas perguntas minhas “e se...?”, sobre
Proba.

1 ) ABORDAGENS FEMINISTAS E POÉTICA SIBILINA EM VIRGÍLIO E

PROBA

A edição especial de 2021 da revista Vergilius contém artigos
de uma conferência sobre “Virgílio e o Feminino”, realizada em
Cumas, em 2019. Como organizadoras da conferência e editoras,
Elena Giusti e Victoria Rimell convidaram os apresentadores a
fazer um balanço, tanto para ampliar quanto para problematizar
como as questões do feminismo nos provocam a pensar de forma
diferente sobre Virgílio. Os artigos resultantes apontam para as
formas como as representações de mulheres por Virgílio refletem e
endossam normas patriarcais, além de considerarem estratégias de
leitura ‘contra a corrente’ para combater a opressão.3 O volume
como um todo, e vários artigos em particular, oferecem
perspectivas feministas úteis para ler as transformações de Proba
de Virgílio e da narrativa bíblica.

O artigo de Tom Geue instiga seus leitores a pensar de
maneira diferente sobre a sexta écloga, um poema geralmente
abordado como a declaração mais refinada de Virgílio sobre a
poética de Calímaco, porque ele se retira para poemas literários
alusivos a pastores, em vez de contar as grandes histórias de reis e
de guerras. Ao partir da abordagem feminista/marxista materialista
de Silvia Federici e outros, Geue levanta a pergunta “e se”: e se
prestarmos atenção ao trabalho que as figuras femininas são
ordenadas a fazer no poema? Se fizermos isso, veremos que o
poeta se relaciona com as Musas como um chefe de família se

174



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

relaciona com as mulheres escravizadas da casa: ele lhes diz o que
produzir. O poema não deixa de ser sobre a poética calimaquiana,
mas se torna algo a mais também. Este foco em quem diz a quem
o que fazer será útil para Proba.

Com base em seu trabalho anterior sobre a representação
de mães e filhos na tragédia, Mairead McAuley, em seu artigo,
explora o mundo sensorial da épica de Virgílio, examinando aqui
os aspectos de gênero, de como o poema representa o toque físico
e perguntando aos seus leitores: “Reler a Eneida em busca de
intimidade sensorial e afetiva impede a crítica fria e distante de
suas estruturas de poder?”.4 Assim, por exemplo, ela escreve: “o
toque opera aqui como uma tecnologia de gênero”, quando Eneias
segura seu pai e seu filho ao escapar de Troia, e deixa Creusa para
trás (pone Aen. 2. 725), intocada, não-segurada e não-resgatada.5 Ela
argumenta, no entanto, que a própria ênfase em não tocar Creusa
evidencia

que a genealogia é fundamentalmente uma questão de tato,
uma sequência de toques sensuais que se estendem ao longo
do tempo, envolvendo o contato sexual de dois corpos e o
surgimento do corpo de uma criança a partir do corpo da
mãe.6 

McAuley argumenta que sua abordagem “enriquece nossa
percepção dos paradoxos convincentes e peculiares na maneira
como Virgílio representa e marginaliza o feminino”.7 Esse
equilíbrio de permitir-se ser tocado pelas representações das
mulheres e, ao mesmo tempo, criticar as estruturas de poder que
essas representações reforçam será útil para compreendermos
Proba.

Proba é um caso interessante para a crítica feminista. Por
um lado, ela é uma das primeiras autoras cujos trabalhos
sobreviveram e tem sido um exemplo importante para aqueles que
desejam argumentar pelo acesso das mulheres à educação.
Christine de Pisan incluiu Proba em seu Livro da cidade das damas de
1405 (1.27, baseando-se substancialmente em, e respondendo ao

175



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

relato de Boccaccio sobre Proba em De mulieribus claris, escrito em
1361-1362).8

Isotta Nogarola (c. 1436) e Laura Cereta (c. 1469-99)
elogiam Proba como uma precursora sábia de suas próprias
atividades literárias.9 Por outro lado, como membro de uma família
governante da elite de Roma, Proba trabalhava no centro de redes
de poder e influência, e seu poema utiliza um conjunto de textos
patriarcais e imperiais (Virgílio) para produzir uma narrativa das
origens do Cristianismo, um sistema cultural com seus próprios
legados de subordinação das mulheres aos homens. Talvez seja por
isso que eu tenha encontrado dificuldades (na verdade, foi
impossível) em encontrar um texto escrito sobre Proba que use a
palavra “feminista”.

Proba às vezes foi considerada apenas uma organizadora
de material virgiliano, em vez de uma autora de fato. Mas e se
pensarmos em Proba como uma autora, e não como uma mera
organizadora? Alguns celebraram o ofício de Proba e enfatizaram
suas escolhas autorais.10 Anders Cullhed destaca a ousadia, a
coragem e a diferença de Proba em relação às abordagens
cristianizadoras de outros autores a respeito de Virgílio.11 Scott
McGill (2007), Martin Bažil (2009), Stephen Hinds (2014) e Sigrid
Schottenius Cullhed (2015) veem, cada um a seu modo, uma
inteligência criativa controladora em ação no Cento.

A própria apresentação de Proba sobre seu poder de
composição é, em parte, moldada nos termos da profecia sibilina.
Em seus versos introdutórios que apresentam o Cento e explicam
como ela chegou a compô-lo, Proba se descreve como uma vatis e
se apresenta como uma figura análoga às antigas Sibilas:

nunc, deus omnipotens, sacrum, precor, accipe carmen
aeternique tui septemplicis ora resolve
spiritus atque mei resera penetralia cordis, 
arcana ut possim vatis Proba cuncta referre. 
(Cento, v. 9-12)

Agora, Deus Todo-Poderoso, eu imploro: recebe este poema sagrado
abre as fontes do teu Espírito eterno de sete partes
e libera os segredos guardados em meu coração,

176



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

para que eu, Proba, a poetisa, possa revelar todos os mistérios12 

Respondendo à descrição completa de Proba sobre a
inspiração e seus efeitos em sua mente e corpo, Anders Cullhed
escreve:

O que parece particularmente marcante neste contexto é a
maneira como Proba destaca a si mesma ao usar seu próprio
nome, bem como seu envolvimento físico no processo de
escrita, ambos indicativos de seu compromisso com o projeto
sibilino. Este empreendimento exige nervos e membros
fortes.13

Sigrid Schottenius Cullhed, em seu livro de 2015, e Emily
Hauser, em seu artigo de 2016, sobre quais palavras são usadas
para descrever autoras latinas, consideraram cuidadosamente o
caso da decisão de Proba de se chamar de vatis. Conforme Proba
construiu o verso, vatis pode ser interpretado como um nominativo
referindo-se a Proba ou como um genitivo referindo-se a Virgílio.
Elas também observaram que a palavra “Proba” em si mesma
pode oscilar em diferentes significados: entre um nome próprio
com inicial maiúscula e um adjetivo com inicial minúscula
modificando vatis (nominativo) ou arcana (acusativo neutro
plural).14 O que emerge dessas leituras, especialmente em um
manuscrito escrito em letras maiúsculas, como seria o caso na
época de Proba, é uma espécie de negação plausível: pode-se ler a
autora como oculta, o verso com vatis referindo-se a Virgílio e
Proba referindo-se a arcana; e também se pode lê-la como
proclamando seu lugar, como Proba, como uma vatis, na produção
de uma narrativa autoritativa da fé cristã. Como Hauser coloca,
Proba “invoca modelos tradicionais de deferência a Virgílio,
identifica-se com o poeta, e apresenta uma autodefinição
subversiva, tudo dentro de uma única palavra”.15

Assim, ao se apresentar como uma vatis, Proba se posiciona
tanto como o poeta Virgílio quanto como as profetizas Sibilas,
inspiradas para falar verdades divinas àqueles que podem
interpretá-las. Virgílio refere-se à Sibila de Cumas como vates em

177



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Eneida 6.64 e 211. Quando Proba estava escrevendo, em meados
d o séc. IV, as Sibilas, particularmente a Sibila de Cumas, haviam
sido reinterpretadas por Lactâncio (250 – c. 325; Instituições divinas
7.24) e Constantino (Constantino apud Eusébio, Oratio ad coetum
sanctorum 19–21) como tendo profetizado a vinda de Jesus. O canto
da Sibila de Cumas (Cumaei [...] carminis, v. 4) na quarta écloga de
Virgílio e suas previsões do nascimento de uma criança que trará
uma nova era de ouro são o foco principal dessa linha de
pensamento. As sibilas tornaram-se, assim, exemplares por terem
falado a verdade cristã no passado pagão. Tudo isso confere uma
atmosfera de autoridade ao que Proba está fazendo com o texto de
Virgílio.16 

Kenneth Draper, em um artigo provocador apresentado na
conferência CAMWS (A Associação Clássica do Centro-Oeste e do
Sul dos EUA), em 2020,17 examina a linguagem de inspiração que
Proba usa para descrever seu processo poético. Como uma vatis
feminina inspirada por um deus, Proba se apresenta como uma
figura sibilina, mas a interação entre a Sibila e o deus, aponta
Draper, é completamente diferente de como tal cena é descrita por
Virgílio, quando Eneias consulta a Sibila em Cumas. Assim, como
Geue fez em seu artigo citado acima sobre a sexta écloga, Draper
presta atenção às dinâmicas de gênero de quem diz a quem o que fazer.
Proba convida a voz divina a entrar em seu corpo de uma maneira
que é bastante diferente da violenta imposição do deus Apolo que
a Sibila experimenta e resiste em Aeneis, VI, v. 77-80. 

Assim, para Draper, como uma vatis sibilina, Proba tem
agência, pois é ela quem diz ao deus para abrir sua boca e inspirá-
la. Um artigo de 2023 de Laurie Wilson, intitulado “Mediadora do
Divino: A Voz Feminina Corporificada e Autoritária da Sibila”,
oferece um contexto adicional importante para este estudo. Wilson
argumenta que também podemos ver autoridade e agência
feminina na maneira como a sibila de Virgílio se move pela Eneida.
Wilson também traça a recepção por autoras durante o período
romântico (Madame de Staël, Mary Shelley, George Sand,
Elizabeth Barrett Browning) da Sibila como uma presença
autoritativa: “[A] Sibila virgiliana forneceu o arquétipo essencial

178



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

para a autoridade feminina e inspiração criativa”.18 Wilson não
discute Proba, mas acho que seria justo entender a voz sibilina de
Proba, especialmente como fora interpretada por Draper, como
parte de uma longa tradição de recepção entre autoras que
interpretaram a Sibila como tendo agência e autoridade.

2 ) O QUE PROBA CONSERVA DE VIRGÍLIO E TRANSFORMA EM

NARRATIVA BÍBLICA?
Proba é com frequência compreendida como alguém que

trabalhou para preservar Virgílio para um futuro cristão.19

Argumentou-se que Proba compôs o Cento em resposta à lei de
Juliano que proibia os cristãos de ensinarem textos pagãos.20

Segundo essa perspectiva fundamentalmente conservadora, ao
esperar que seu público trouxesse a memória e compreensão de
Virgílio para a sua narrativa cristã, Proba tenta manter Virgílio
relevante e disponível para um futuro cristão.

No entanto, quando lemos o Cento de Proba ao lado da
narrativa bíblica e de Virgílio, é possível ver como Proba usa
Virgílio para transformar a narrativa bíblica de maneiras
surpreendentes que vão além desse projeto de conservação. As
descrições da paisagem e do cosmos, incluindo o submundo, são
expansivas. Proba reorganiza os dias da criação para tornar a
narrativa mais clara.21 Deus e a serpente tentadora falam
longamente. Os épicos bíblicos de outros poetas cristãos
(Juvêncio, que escreveu antes de Proba, e Sedúlio, que escreveu
depois) permanecem mais próximos de suas fontes.22 Além disso,
como os críticos notaram cuidadosamente, os contextos das frases
e versos virgilianos que Proba combina acrescentam dimensões
adicionais à sua narrativa. Em um discurso de 18 versos, Deus
promete a Adão e Eva o “imperium sine fine” da mesma forma que
Júpiter diz a Vênus que os romanos o terão (Cento, v. 143; Aeneis, I,
v. 279). Usar linhas sobre Dido para descrever Eva traz uma
qualidade de mau-presságio a uma narrativa que, no início, não
tem nada de negativo em sua superfície.23 Palavras pronunciadas
por Anquises sobre a alma do mundo (Aeneis, VI, v. 724-732) são

179



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

transformadas na descrição de Proba sobre sua própria inspiração
divina (Cento, v. 25-28), na abertura da narrativa da Criação (Cento,
v. 56-58) e na própria conversão de Proba (Cento, v. 420-421;
Aeneis, VI, 746-747).24

A interação entre o contexto virgiliano e a narrativa do
Cento pode ser muito marcante, como quando o desejo de Deus de
contemplar o que criou (Cento, v. 110) é descrito com uma linha
virgiliana sobre os desejos de Dido por Eneias (Aeneis, I, v. 713).25

Maria é descrita através de uma linguagem usada para descrever
Vênus (Cento, v. 341; Aeneis, I, v. 315).26 As descrições de Jesus são
extraídas de descrições de Camila (Cento, v. 384-387 com Aeneis, VII,
v. 812-814; Cento, v. 372-376 com Aeneis, XI, v. 544, 541, 572). No
geral, o que Proba traz do Virgílio para o Cento parece-me uma
espécie de ousadia e extravagância narrativa que vai além de
simplesmente resgatar Virgílio para futuros leitores cristãos.

As escolhas autorais de Proba também se manifestam na
narrativa bíblica que ela produz, e suas transformações às vezes
são mais evidentes nas coisas que ela opta por não dizer.

Naturalmente, ela não pode encontrar os nomes de seus
protagonistas bíblicos em Virgílio. Além dessa questão mecânica,
porém, Proba deixa de fora – ou muda – algumas coisas
importantes, e acredito que essas mudanças são significativas para
perspectivas feministas.

Algumas dessas questões emergem no tratamento de Eva
no poema. Antes de Eva ser criada, Proba não diz, como no
Gênesis, que Adão precisava de um ajudante (adiutor, Gênesis 2:20).
Em vez disso, no texto de Proba, o que Adão sente falta é de um
sociusque in regna (Cento, v. 123), um companheiro para governar. E
se essa ideia de companheirismo na liderança refletisse a própria
experiência de vida de Proba na elite romana? Ela diz em seu
prefácio que havia escrito um poema sobre a guerra civil (Cento, v.
1-8). John Matthews argumenta que há boas razões para pensar
que isso pode se referir a uma obra escrita sobre o conflito em
Roma em 351, quando o marido de Proba, Clódio Adélfio, foi
prefeito urbano de Roma e estava do lado errado com o usurpador

180



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

Magnêncio; o objetivo de Proba seria restaurar a reputação de seu
marido junto a Constâncio II, após a derrota de Magnêncio.27

Quando a Eva de Proba é criada, sua beleza é descrita de
uma maneira surpreendente, sem paralelo na narrativa do Gênesis:28

                     subitoque oritur mirabile donum
argumentum ingens -- claraque in luce refulsit
insignis facie et pulchro pectore virgo, 
iam matura viro, iam plenis nubilibus annis

E de repente surgiu um presente maravilhoso —
que imenso tema! — e brilhou, em uma luz clara,
uma donzela de feições ilustres e um belo peito,
já madura o suficiente para um homem, já em idade de se casar
(Cento, v. 129-132)

As associações negativas dos contextos virgilianos aqui são
marcantes: o “mirabile donum” é o presente do manto de Helena que
Eneias dá a Dido (Aeneis, I, v. 652), e o “argumentum ingens” é a
imagem de Io no escudo que Turno carrega para a batalha (Aeneis,
VII, v. 791).

Outro elemento narrativo que não tem paralelo no Gênesis é
o fato de que Adão, à primeira vista de Eva, “chama isso de
casamento” (minha tradução) (“coniugium vocat” ; Cento, v. 134),
assim como Dido chamou o que fez na caverna com Eneias de
casamento (Aeneis, IV, v. 172). A maneira como Adão estende a
mão para Eva (Cento, v. 135) enquadra seu vínculo em termos
reconhecíveis como o casamento romano.29

E m Gênesis 3:16, Eva é punida de duas maneiras por
sucumbir à tentação: sofrimento no parto e submissão ao marido.
A Eva de Proba é punida apenas de forma paralela a Adão, com a
mortalidade.30 No geral, no poema, a maternidade é apresentada
como geradora e poderosa, não como punição infligida às
mulheres pela transgressão de Eva. Ao narrar a vida de Jesus,
Proba menciona apenas Maria, sem qualquer menção a José. Proba
não inclui louvores ao celibato ou ao ascetismo.31

181



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

3) E SE O GÊNERO FOR MESMO IMPORTANTE?
Proba está disposta a atravessar fronteiras de gênero ao

escolher versos virgilianos para sua narrativa bíblica. As palavras
de Vênus a Cupido tornam-se as palavras de Deus a Jesus (Cento, v.
403; Aeneis, I, v. 664); as palavras de Vênus a Juno tornam-se as
palavras de Deus condenando Eva (Cento, v. 267; Aeneis, IV, v.
100). Como vimos, descrições de Camila podem ser usadas para
Jesus. A descrição virgiliana de Eneias resplandecente é aplicada a
Eva em sua criação (Cento, v. 130; Aeneis, I, v. 588). Para alguns
críticos, essa transgressão de fronteiras de gênero significa que
Proba pensou além ou sem considerar o gênero ao compor o
Cento.32

Na tradução de 1981, Clark e Hatch parecem querer dar
importância ao gênero, na esperança de entender Proba como uma
protofeminista. Considerando como Proba representa as mulheres,
eles perguntam: “Há evidências em seu Cento de que ela acreditava
que as mulheres eram superiores à estimativa dada por seus colegas
homens? Nossa resposta deve ser ‘não’, embora seja um ‘não’
qualificado em alguns aspectos bastante significativos”.33 Em sua
análise, as ideias patriarcais tradicionais no Cento incluem: a criação
de Adão antes de Eva e a afirmação de que ele se assemelha a
Deus, mas sem dizer o mesmo de Eva; a culpa de Eva pela
tentação de comer o fruto da árvore; e o uso frequente de material
virgiliano associado à loucura feminina para descrever Eva de
maneira ameaçadora. Proba, como eles notam, se desvia da
tradição na forma positiva como Eva é descrita como um
“presente maravilhoso” (“mirabile donum”; Cento, v. 129; Aeneis, I, v.
652), no fato de que ela é punida com a morte, assim como Adão,
mas não recebe a punição adicional de ser subordinada aos
homens, nem é amaldiçoada com o parto doloroso. No relato da
vida de Jesus por Proba, Maria assume um papel ativo em proteger
Jesus de Herodes, e não há menção alguma a José. No entanto,
essas inovações não tradicionais, para Clark e Hatch, não são
suficientes para fazer de Proba uma protofeminista: “Assim,
somos levados a concluir que o fato de Proba ser mulher teve
pouco efeito ostensivo sobre sua avaliação de seu próprio sexo”.34

182



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

Mas a questão permanece em aberto. Kate Cooper, em um
podcast sobre vozes femininas no cristianismo primitivo, comenta
sobre a representação de Maria e outras mulheres no Cento de
Proba: “[V]ocê continua vendo essas mulheres surgindo
preocupadas com seus filhos”, o que Cooper vê como parte de um
padrão de conexão das histórias cristãs com mulheres como
ouvintes/leitoras.35

Em um excelente artigo de 2024, Cristalle Watson amplia o
estudo do uso de tipologia do Cento (a ideia de que elementos da
Bíblia Hebraica prefiguram eventos nos evangelhos) para
considerar a representação de Deus Pai, Deus Filho e Deus
Espírito Santo na descrição do batismo de Jesus, no Cento. Na
visão de Watson, quando o Cento associa Jesus a Camila, o Espírito
Santo à colomba (uma pomba feminina), e Deus Pai a Vênus, o
gênero importa:

Proba utiliza cuidadosamente e sistematicamente tipos
femininos de Virgílio para figurar os três membros da
Trindade... permitindo que sejam vistos “em termos
femininos, equilibrando os tipos predominantemente
masculinos tradicionalmente usados para representar as
pessoas da Trindade e concedendo ao leitor uma
compreensão mais rica e plena da natureza de suas três
pessoas divinas.36

Ela conclui:

[N]ão é difícil ver por que Proba – uma autora feminina rara
em uma época na qual tanto a literatura quanto a exegese
bíblica eram dominadas por homens - poderia ter desejado
entender a Trindade em termos femininos para si e para seus
leitores, tanto mulheres quanto homens.37

Sigrid Cullhed adverte contra a leitura de Proba como
alguém que endossa de forma direta e conservadora as visões
tradicionais sobre gênero e família. Em vez disso, Cullhed
argumenta que o Cento é

183



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

um texto que, de muitas maneiras, subverte oposições binárias
tradicionais como masculino-feminino, divino-humano,
pagão-cristão, já que Cristo, Maria e Deus são construídos
com versos que descrevem tanto heróis e divindades
masculinos quanto femininos. [...] Mas esses elementos são
geralmente ignorados porque não podem ser integrados nas
construções biográficas dominantes pré-existentes de Proba.
Ela é uma mãe, professora e esposa, e não uma intelectual e
poeticamente virtuosa. [Esse enfoque] tende a obscurecer o
que sabemos sobre o Cento: foi uma obra literária de uma
poetisa que a inseriu na tradição épica dominada por homens
e um poema que reescreve o que era considerado a obra mais
importante nesse cânone.38

O estudo de caso de Watson demonstra claramente os
tipos de polifonia que Cullhed argumenta estarem presentes no
Cento.

Mesmo que esses aspectos positivos de representação das
mulheres estejam inseridos e não possam contrabalançar
totalmente a perspectiva negativa e patriarcal de suas fontes, eles
ainda estão presentes e são diferentes de suas fontes bíblicas.
Estendendo a abordagem polifônica de Cullhed um passo adiante,
eu gostaria de perguntar: e se Proba sempre quis descrever a
primeira mulher como um presente maravilhoso, e Maria como
uma mãe solteira engenhosa? Um poema que narrasse histórias
bíblicas dessa maneira teria parecido suficientemente autoritário
para ser preservado se não tivesse usado as palavras de Virgílio? E
se Proba quisesse a negação plausível que viria ao encobrir tudo
com as palavras de Virgílio? E se Proba usou as palavras de
Virgílio para proteger uma (à la Taylor Swift?) reinterpretação
empoderadora de Eva e Maria, disfarçando-a em uma linguagem
autoritariamente tradicional que a esconderia e protegeria do
desprezo masculino?

184



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

ABSTRACT

Proba’s Cento reusing Vergilian verses to retell Biblical narratives
has met with both appreciation and disdain in the centuries since it
was composed. This paper considers recent scholarly analyses of
Proba’s work alongside feminist approaches to Virgil, especially
those set out in the 2021 special issue of the journalVergilius on
“Vergil and the Feminine”, edited by Elena Giusti and Victoria
Rimell, and asks what feminist criticism, with its emphasis on
understanding gender and power as represented in texts, could
bring to the study of Proba’s work and its larger context.

KEYWORDS

Proba; Sibyl; Eve; Mary; Cento; Feminism; Virgil.

185



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS

CLARK, E. A. Ascetic Piety and Women’s Faith: Essays on Late Ancient
Christianity. Studies in Women and Religion, v. 20. Lewiston; Queenstown: The
Edwin Mellen Press, 1986.

AMATUCCI, A.G. Storia della letteratura latina cristiana. Turin: Soc. Ed.
Internazionale, 1955. 

BAŽIL, M. Centones Christiani: Metamorphoses d’une forme intertextuelle
dans la poésie chrétienne de l’Antiquité tardive. Paris: Institut d’Études
Augustiniennes, 2009.

CHANCE, J. Medieval Mythography. Gainsville: University of Florida Press,
2015. (vol. 3: The Emergence of Italian Humanism 1321-1475).

CLARK, E.A.; HATCH, D.F. The Golden Bough, The Oaken Cross: The
Virgilian Cento of Faltonia Betitia Proba. American Academy of Religion Texts
and Translations Series 5. Chico, CA: Scholars Press, 1981.

CULLHED, Anders. The Shadow of Creusa: Negotiating Fictionality in Late
Antique Latin Literature. De Gruyter, 2015. DOI: 10.1515/9783110310948.

CULLHED, Sigrid Schottenius. Proba the Prophet: The Christian Virgilian Cento
of Faltonia Betitia Proba. Leiden and Boston: Brill, 2015.

DRAPER, K. Rewriting Sibylline Poetics in Proba’s Cento. CAMWS Abstract,
2 0 2 0 . D i s p o n í v e l e m :
https://camws.org/sites/default/files/meeting2020/abstracts/2311RewritingSi
bylline.pdf. Acesso em: 17 mar. 2025.

FERTIK, H.; HANSES, M. Above the Veil: Revisiting the Classicism of W.E.B.
DuBois. International Journal of the Classical Tradition, v. 26, n. 1, p. 1-9,
2019.

FLATT, T. Redeeming Epic: Furor, Classical Tradition, and Christian Cosmos
in Late Antiquity. Tese (Doutorado) – Harvard University, 2016.

GEUE, T. Power of Deduction, Labor of Reproduction. Vergilius, v. 67, p. 25-
46, 2021.

GIUSTI, E.; RIMELL, V. Vergil and the Feminine. Vergilius, v. 67, p. 3-24, 2021.

GREEN, R.P.H. Proba’s Cento: Its Date, Purpose, and Reception. Classical
Quarterly, v. 45, n. 2, p. 551-563, 1995.

HAIGH, R.; CHESLEY, E. In Her Own Words: Ancient Women Authors, with Dr.
Kate Cooper (Series 1, Episode 9) [Audio podcast episode].  In: Women Who
W e n t B e f o r e. 1 1 J a n 2 0 2 3 . D i s p o n í v e l e m :

186

https://camws.org/sites/default/files/meeting2020/abstracts/2311RewritingSibylline.pdf
https://camws.org/sites/default/files/meeting2020/abstracts/2311RewritingSibylline.pdf


Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

https://www.womenwhowentbefore.com/episodes/in-her-own-words. Acesso
em: 17 mar. 2025.

HAUSER, E . Optima tu proprii nominis auctor: The Semantics of Female
Authorship in Ancient Rome, from Sulpicia to Proba. Eugesta, v. 6, p. 151-186,
2016.

HINDS, S. The self-conscious cento. In: FORMISANO, M.; FUHRER, T. (eds.).
Décadence. Heidelberg, p. 171-197, 2014.

KYRIAKIDIS, S. Eve and Mary: Proba’s Technique in the Creation of Two
Different Female Figures. Materiali e Discussioni per l’analisi Dei Testi
Classici, n. 29, 1992, p. 121–153. DOI: 10.2307/40236015.

LAATO, A.M. Adam and Eve Rewritten in Vergil’s Words: Cento of Proba. In:
LAATO, Antti; VALVE, Lotta (eds.). Adam and Eve Story in Jewish, Christian
and Islamic Perspectives: Studies in the Reception History of the Bible, v. 8.
Eisenbrauns, p. 85-117, 2017.

MARGONI-KÖGLER, Michael. Women Promoting Literary Inculturation: A Case
study of the Aristocratic Roman Matron Faltonia Betitia Proba and her Biblical
Epic. I n : BØRRESEN, K. E. (ed.). Gender and Religion: Genre et religion
(European Studies; Etudes européennes). Rome: Carocci, 2001.

MATTHEWS, J . The Poetess Proba and fourth-century Rome: Questions of
Interpretation. In: Institutions, société et vie politique dans l’Empire romain au
IVE siècle ap. J.-C. Actes de la table ronde autour de l’œuvre d’André
Chastagnol (Paris, 20-21 janvier 1989). Rome: École Française de Rome,
1992. p. 277-304. (Publications de l’École française de Rome, 159).

MCAULEY, M. Dextrae iungere dextram: The Affective Dynamics of Touch in
the Aeneid. Vergilius, v. 67, p. 239-274, 2021.

MCGILL, S. Virgil, Christianity, and the Cento Probae. In: SCOURFIELD, J.H.D.
(ed.). Texts and Culture in Late Antiquity: Inheritance, Authority, and
Change. Swansea: Classical Press of Wales, 2007. p. 173-194.

MORALES, H . Feminism and Ancient Literature. In: Oxford Classical
Dictionary, 5th ed., 2019.

PAVLOVSKIS, Z. Proba and the Semiotics of the Narrative Virgilian Cento.
Vergilius, v. 35, p. 70-84, 1989.

POLLMANN, K . The Baptized Muse: Early Christian Poetry as Cultural
Authority. Oxford: Oxford University Press, 2017.

STARNONE, V. The Virgin in the Woods: Virgilian Traces in the Construction of
Mary, Mother of God. International Journal of the Classical Tradition, v.
27, n. 2, p. 153-170, 2020.

187

https://www.womenwhowentbefore.com/episodes/in-her-own-words


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

WATSON, C . N . A Feminine Typological Trinity in Proba’s Cento
vergilianus 380-414. Classical Quarterly, 2024, p. 1-9.

WILSON, L. Mediator of the Divine: The Sibyl’s Embodied and Authoritative
Female Voice. Vergilius, v. 69, p. 107-129, 2023.

WITKE, C. Numen litterarum: The Old and the New in Latin Poetry from
Constantine to Gregory the Great. Leiden: Brill, 1971.

188



1 Fertik and Hanses (2019). 
2 Ver adiante Morales (2019). 
3 Giusti; Rimell, 2021.
4 McAuley, 2021, p. 11.
5 Idem, ibidem, p. 250.
6 Idem, ibidem, p. 251.
7 Idem, ibidem, p. 254-255.
8 Sobre a resposta de Christine ao relato de Boccaccio sobre Proba, ver Chance
(2015, p. 284-6). 
9 Ver mais em Cullhed (2015, p. 101-108). 
10 Kyriakidis (1992, p. 123) escreve: “Todas as escolhas [que Proba faz sobre a
reutilização de versos de Virgílio] devem assim ser vistas não como inevitáveis e
obrigatórias, mas como uma entre muitas, e devem ser avaliadas sob esta luz.
Cada escolha pressupõe pensamento, julgamento”. Apesar de não concordar
com o argumento geral de Kyriakidis de que as escolhas autorais de Proba
revelam uma visão negativa predominante das mulheres em geral, concordo
com o princípio que ele articula aqui.
11 Cullhed, 2015, p. 509; cf. Pavlovskis, 1989, p. 83.
12 Texto e tradução aqui e adiante citados de Cullhed (2015). 
13 Cullhed, 2015, p. 507.
14 Hauser, 2016, par. 34-7; Cullhed, 2015, p. 18, 120; também Hinds, 2014, p.
195; n. 51.
15 Hauser, 2016, par. 34). Hauser também sugere que vatis pode ser lida como
uma forma especificamente feminina recém cunhada a partir da forma
masculino vates, assinalando “tanto a sua semelhança como a sua diferença em
relação ao vocabulário poético tradicional masculino: Hauser, 2016, par. 36.
16 Sobre a associação posterior de Proba com as Sibilas, ver Cullhed, 2015, p. 24-
25.
17 Draper, 2020.
18 Wilson, 2023, p. 120.
19 Assim, por exemplo, Pollmann (2017, p. 112): “O Cento tem dois objetivos:
em primeiro lugar, conserva o verso e a linguagem de Virgílio para o leitor
cristão, utilizando-o para parafrasear a Bíblia (e podemos recordar que o
cristianismo, na sua época, não produzia muita poesia própria) e, em segundo
lugar, fornece uma exegese da Eneida de Virgílio aceitável para um leitor
cristão”.
20 Amatucci (1955, p. 131), Clark e Hatch (1981, p. 99-100), Green (1995, p.
555).
21 Cullhed, 2015, p. 139-40.
22 Flatt (2016, discutindo furor, p. 231): “o Cento ilustra, por contraste, quão
pouco o material clássico do Evangeliorum Libri de Juvêncio pode modificar a
mensagem bíblica dos evangelhos,” e (p. 241, n. 776): “Para mim, a estranheza
da obra de Proba deriva não tanto da sua reutilização de Virgílio ou de qualquer
afronta sentida à autoridade do cânone – a base do animus crítico-literário
atacado por Cullhed (2015, p. 79) – mas das mudanças sísmicas de tom e ênfase
que impõe ao seu hipotexto bíblico”.
23 Kyriakidis (1992, p. 124-34); Cullhed (2015, p. 143): “Proba transmite o amor
calamitoso entre Dido e Enéias à miséria de Adão, Eva e da raça humana”.
24 Cullhed, 2015, p. 126-31: “Por meio dessas apropriações repetidas da voz do
fantasma de Anquises, Proba dota sua persona poética de poder profético e
também de autoridade” (p. 131). 

189



25 Cullhed, 2015, p. 509: “Os leitores piedosos e eruditos de Proba certamente
devem ter levantado as sobrancelhas diante desse cenário: direito através do
contentamento de Deus com Sua Criação vibra o desejo da rainha africana pelo
herói troiano.”
26 Starnone, 2020, p. 156-157.
27 Matthews, 1992, p. 291-297.
28 Witke (1971, p. 198) nota: “A beleza de Eva, não mencionada como tal por
outros poetas desta cena”. Laato (2017, p. 105); “...podemos ler a imagem que
Proba faz da aparência de Eva também como uma forma de sublinhar o valor
positivo da corporeidade”, em contraste com os discursos de ascetismo. 
29 Witke, 1971, p. 198: “[O] único tratamento romântico que conheço do
confronto entre Adão e Eva neste corpus de poesia”.
30 Cullhed, 2015, p. 146: “Como aponta Michael Margoni-Kögler [2001], Proba
modifica significativamente o castigo que Deus impõe à Eva. No Gênesis (3,16),
o seu castigo é duplo: Terá de sofrer com o parto e ser submetida ao seu
marido. Esta etiologia do estatuto secundário da mulher não é repetida por
Proba e a sentença de Deus sobre Eva não é muito diferente da imposta a
Adão”.
31 Clark, 1986, p. 139-141.
32 Laato, 2017, p. 97: “O gênero ou o carácter do tema original não limita o uso
que Proba faz dos versos de Virgílio – ou estes não eram problemáticos para ela,
ou ela não pensava que o significado original de cada frase fosse importante”;
citando também n. 51, A. Jensen (1998, p. 33-53; esp. 47): “[Q]ue interpreta que,
para Proba, a divindade não podia estar ligada ao gênero”. Cf. Laato (2017, p.
105).
33 Clark; Hatch, 1981, p. 151.
34 Idem, ibidem, p. 159); cf. Clark, 1986, p. 124 -147.
35 https://www.womenwhowentbefore.com/episodes/in-her-own-words.
36 Watson, 2024, p. 5.
37 Idem, ibidem,  p. 9.
38 Cullhed, 2015, p. 52; cf. 163.

190

https://www.womenwhowentbefore.com/episodes/in-her-own-words


Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

What could a feminist perspective on
Proba look like?
Cathrine Connors

ABSTRACT

Proba’s cento reusing Virgilian verses to retell Biblical narratives has met with
both appreciation and disdain in the centuries since it was composed. This
paper considers recent scholarly analyses of Proba’s work alongside feminist
approaches to Virgil, especially those set out in the 2021 special issue of the
journalVergilius on “Vergil and the Feminine,” edited by Elena Giusti and
Victoria Rimell, and asks what feminist criticism, with its emphasis on
understanding gender and power as represented in texts, could bring to the
study of Proba’s work and its larger context.

KEYWORDS

Proba; Sibyl; Eve; Mary; Cento; Feminism; Virgil.

SUBMISSÃO 03.12.2024 | APROVAÇÃO 18.3.2025| PUBLICAÇÃO 20.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66346

191

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66346


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

WHAT COULD A FEMINIST PERSPECTIVE ON PROBA LOOK

LIKE? 
his paper considers recent scholarly analyses of Proba's
work alongside feminist approaches to Virgil. I aim to
ask what feminist criticism, with its emphasis on
understanding gender and power as represented in
texts, could bring to the study of Proba's work and its
larger context.

WHAT IS A FEMINIST PERSPECTIVE?
As a political movement, feminism works for

justice by describing, analyzing, and aiming to
dismantle the systems, ideologies, and large- and small-

scale practices that result in inequities based on gender and sex.
Developed from Black and Indigenous feminist perspectives,
intersectional feminism calls attention to the interactions of
multiple factors on which discrimination and injustice can be
based: ethnicity, race, socio-economic status, ability, geographical
location. Over centuries, most interactions with the ancient Greek
and Roman world and its legacies upheld patriarchal systems and
ideologies. Looking back to Greece and Rome also was part of
justifying white supremacist ideas and the horrors of the trans-
Atlantic slave trade. But, just as W.E.B. DuBois and others
sometimes used classical texts to frame their arguments against
racist laws and practices,1 some people have used analysis of and
reaction to classical Greek and Roman ideas, texts, and artifacts as
part of feminist work. Feminist perspectives on literary texts can
acknowledge how representing women as weak, dangerous, or
inherently different from men, can reflect and reinforce oppressive
practices. Feminist perspectives on literary texts can also
acknowledge narratives of women's agency and resistance to
oppression. Feminist critics often ask, implicitly or explicitly,
“what if ...?” or “what would we see differently in texts if we
thought differently about women, labor, reproduction, agency,
voice?”.2

192

T



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

1 First I will consider some recent feminist approaches to
Virgil and how Proba represents herself as a reader of Virgil
and biblical narrative, and as a poet.  
2 Next I consider what Proba preserves from Virgil, and what
she transforms about biblical narrative.
3 Finally I ask some “what if ...?” questions of my own about
Proba. 

1 ) FEMINIST APPROACHES AND SIBYLLINE POETICS IN VIRGIL AND

PROBA

The 2021 special issue of the journal Vergilius contains
papers from a conference on “Virgil and the Feminine” held at
Cumae in 2019. As conference organizers and guest editors, Elena
Giusti and Victoria Rimell invited presenters to take stock of, and
extend and complicate, how feminism's questions provoke us to
think differently about Virgil. The resulting papers point to ways
that Virgil's representations of women reflect and endorse
patriarchal norms, and also consider strategies for reading against
the grain to counteract oppression.3 The volume as a whole, and
several papers in particular, offer feminist perspectives that are
useful for reading Proba's transformations of Virgil and biblical
narrative. 

Tom Geue's paper urges its readers to think differently
about the 6th Eclogue, a poem that is generally approached as
Virgil's most refined statement of Callimachean poetics, explaining
why he retreats to allusive literary poems about shepherds rather
than tell the big stories of kings and war. Taking the feminist
/marxist materialist approach of Silvia Federici and others as a
starting point, Geue asks the “what if” question what if we pay
attention to the work female figures are ordered to do in the
poem? If we do that, we see that the poet relates to the Muses as a
head of household relates to enslaved women in that household:
he tells them what to produce. The poem doesn't stop being about
Callimachean poetics, but it becomes something else too. This
focus on who tells whom what to do will be useful for Proba. 

193



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Building on her earlier work about the representation of
mothers and children in tragedy, Mairead McAuley in her paper
explores the sensory world of Virgil's epic, here exploring the
gendered aspects of how the poem represents touch and asking
her readers: “Does rereading the Aeneid for sensual and affective
intimacy preclude coolly detached critique of its power
structures?”.4 So, for example, she writes, "touch operates here as a
technology of gender" when Aeneas holds his father, his son as he
escapes Troy, and leaves Creusa behind (“pone”; Aeneis, II, v. 725),
untouched, unheld, unrescued.5 But, she argues, the very emphasis
on not touching Creusa emphasizes

that genealogy is fundamentally a matter of tactility, a
sequence of sensual touches extending through time,
involving the sexual contact of two bodies and the emergence
of a child's body from the mother's.6

McAuley argues that her approach “does enrich our sense
of the compelling and peculiar paradoxes in Vergil's way of
representing and marginalizing the feminine”.7 This balancing of
allowing oneself to be touched by representations of women and
still critiquing power structures such representations reinforce will
be useful for Proba. 

Proba is an interesting case for feminist criticism. On the
one hand, she is one of the very earliest women authors whose
work has survived. She has been an important exemplar for those
who want to argue for women's access to education.  Christine de
Pisan included Proba in her 1405 Book of the City of Ladies (1.27,
drawing substantially on, and responding to, Boccaccio's account
of Proba in de mulieribus claris, written in 1361-1362)8.

194



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

Isotta Nogarola (c. 1436) and Laura Cereta (c. 1469-1499)
praise Proba as a wise precedent for their own literary pursuits.9

On the other hand, as a member of a very elite ruling family in
Rome, Proba worked at the center of networks of power and
influence, and her poem uses one patriarchal and imperial set of
texts (Virgil) to produce a narrative of the origins of Christianity, a
cultural system with its own legacies of women's subordination to
men. Perhaps this is why I have found it hard (actually, impossible)
to find a text written about Proba that uses the word “feminist”.

Proba has sometimes been thought of as a mere arranger
of Virgilian material rather than an author in her own right. But
what if we think of Proba as an author rather than arranger? Some
have celebrated Proba's craftsmanship and emphasized her
authorial choices.10 Anders Cullhed emphasizes Proba's boldness,
daring, and difference from other authors' Christianizing
approaches to Virgil.11 Scott McGill (2007), Martin Bažil (2009),
Stephen Hinds (2014) and Sigrid Schottenius Cullhed (2015) each
in different ways see a controlling creative intelligence at work in
the Cento. 

Proba's own presentation of her compositional power is in
part framed in terms of Sibylline prophecy. In her prefatory verses

195



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

introducing the Cento and explaining how she came to compose it,
Proba describes herself as a vatis and presents herself as a figure
analogous to the ancient Sibyls: 

nunc, deus omnipotens, sacrum, precor, accipe carmen
aeternique tui septemplicis ora resolve
spiritus atque mei resera penetralia cordis,
arcana ut possim vatis Proba cuncta referre .
(Cento, v.  9-12).

Now God Almighty, I pray: receive this sacred song
loosen the mouth of your eternal sevenfolded Spirit
and open up my heart's inner chambers,
in order that I, Proba, may disclose all the mysteries of the poet/
in order that I, Proba the prophet, may disclose all mysteries.12 

Responding to Proba's whole description of inspiration
and its effect on her mind and body, Anders Cullhed writes,

what seems particularly striking in this context is Proba's way
of singling herself out by using her own name as well as her
physical involvement in the writing process, both indicative of
her commitment to the sibylline project. This enterprise
demands strong nerves and limbs.13

Sigrid Schottenius Cullhed in her 2015 book and Emily
Hauser in her 2016 article on what words are used to describe
female Latin authors each carefully consider the case of Proba's
decision to call herself a vatis. As Proba has constructed the line,
vatis can be taken as a nominative referring to Proba or as a
genitive referring to Virgil. They note too that the word Proba
itself can float among different meanings: between a capitalized
proper name and a lowercase adjective modifying either vatis
(nominative) or arcana (neuter acc. pl.).14 What emerges from these
readings, especially in a manuscript written in capital letters as
would be the case in Proba's lifetime, is a kind of plausible
deniability: you can read the author as hidden, the line as vatis
referring to Virgil and proba referring to arcana, and you can also
read her as proclaiming her place, as Proba, as a vatis, in producing

196



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

an authoritative narrative of Christian faith. As Hauser puts it,
Proba “both calls upon traditional models of deference to Virgil,
identifies herself with the poet, and presents a subversive self-
definition, all within a single word”.15

Now in presenting herself as a vatis, Proba positions herself
both like the poet Virgil but also like the prophetic Sibyls, inspired
to speak divine truths to those who can interpret them. Virgil
refers to the Cumaean Sibyl as vates at Aeneid 6.64 and 211. By the
time Proba was writing in the mid 300s, Sibyls, particularly the
Cumaean Sibyl, have been reinterpreted by Lactantius (250 – c.
325; Divine Institutions 7.24) and Constantine (Constantine apud
Eusebius, Oratio ad coetum sanctorum 19–21) as having prophesied
the coming of Jesus. The song of the Cumaean sibyl (Cumaei [...]
carminis, v. 4) in Virgil's 4th eclogue and its predictions of the birth
of a child who will bring about a new golden age are the main
focus of this line of thought. Sibyls have thus become exemplary
for their having spoken Christian truth in the pagan past.  All of
this lends an atmosphere of authority to what Proba is doing with
the text of Virgil.16

Kenneth Draper, in a thought-provoking paper presented
at the CAMWS conference in 202017 looks at the language of
inspiration that Proba uses in describing her poetic process. As a
female vatis inspired by a deus, Proba presents herself as a Sibyl
figure, but the interaction between the Sibyl and the god, Draper
points out, is completely different from how such a scene is
described by Virgil when Aeneas consults the Sibyl at Cumae. As
Geue did in his paper cited above on the sixth eclogue, Draper
pays attention to the gendered dynamics of who tells whom what to do.
Proba invites the divine voice into her body in a way that is quite
different from the violent overpowering by the god Apollo that
the Sibyl experiences and resists in Aeneid, VI, v. 77-80. 

Thus, for Draper, as a Sibylline vatis, Proba has agency, for
it is she who tells the god to open his mouth and inspire her. A
2023 paper by Laurie Wilson titled “Mediator of the Divine: The
Sibyl's Embodied and Authoritative Female Voice,” offers
important additional context here. Wilson argues for also seeing

197



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

female authority and agency in the way that Virgil's sibyl moves
through the Aeneid. Wilson also traces the reception by women
authors during the Romantic period (Madame de Staël, Mary
Shelley, George Sand, Elizabeth Barrett Browning) of the Sibyl as
an authoritative presence: “[T]he Virgilian Sibyl provided the
essential archetype for female authority and creative inspiration”.18

Wilson does not discuss Proba, but I think it would be fair to
understand Proba's Sibylline voice, especially as interpreted by
Draper, as part of a long reception tradition among women
authors that interpreted the Sibyl as having agency and authority. 

2 ) WHAT DOES PROBA PRESERVE FROM VIRGIL AND TRANSFORM IN

BIBLICAL NARRATIVE? 
Proba is often understood to have worked to preserve

Virgil for a Christian future.19 
It has been argued that Proba composed the Cento in

response to Julian's law that prohibited Christians from teaching
pagan texts.20 From this fundamentally conservative perspective,
by expecting her audience to bring their memory and
understanding of Virgil to her Christian narrative, Proba attempts
to keep Virgil relevant and available for a Christian future. 

Yet, when you read Proba's Cento alongside biblical
narrative and Virgil, you can see how Proba uses Virgil to
transform biblical narrative in striking ways that go beyond this
conservatizing project. Descriptions of landscape and the cosmos,
including the underworld, are expansive. Proba reorganizes the
days of creation to make the narrative more lucid.21 God and the
tempting snake speak at length. The biblical epics of other
Christian poets (Juvencus, writing before Proba, and Sedulius
writing after), stay closer to their sources.22 In addition, as critics
have carefully noted, the contexts of the Virgilian phrases and lines
that Proba stitches together add additional dimensions to her
narrative. In an 18-line speech God promises Adam and Eve
imperium sine fine just as Jove tells Venus that the Romans will have
(Cento, v. 143; Aeneis, I, v. 279). Using lines about Dido to describe

198



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

Eve brings a foreboding quality to a narrative that at the beginning
has nothing negative on its surface.23 Words spoken by Anchises
about the soul of the world (Aeneis, VI, v. 724-732) are transformed
into Proba's account of her own divine inspiration ( Cento, v. 25-
28), the opening of the Creation narrative (Cento, v. 56-58), and
Proba's own conversion (Cento, v. 420-421 with Aeneis, VI, V. 746-
747).24 

The interaction between the Virgilian context and the Cento
narrative can at times be very striking, as when God's desire to
behold what he has created (Cento, v. 110) is described with a
Virgilian line about Dido's desires for Aeneas (Aeneis, I, v. 713)25

Mary is described with language used to describe Venus (Cento, v.
341; Aeneis, I, v. 315)26. Descriptions of Jesus are drawn from
descriptions of Camilla (Cento, v. 384-387 with Aeneis, VII, v. 812-
14; Cento v. 372-376 with Aeneis, XI, v. 544, 541, 572). Overall, what
Proba brings into the Cento from Virgil strikes me as a kind of
narrative boldness and extravagance that goes beyond merely
rescuing Virgil for future Christian readers. 

Proba's authorial choices are also manifest in the biblical
narrative she produces, and her transformations are at times
clearest in things she chooses not to say. Naturally enough, she
cannot find the names of her biblical protagonists in Virgil.
Beyond this mechanical issue, though, Proba does leave out - or
change- some major things, and these things are significant, I
think, for feminist perspectives. 

Some of these issues emerge in the treatment of Eve.
Before Eve is created, Proba does not say, as Genesis does, that
Adam was in need of a helper (adiutor, Genesis 2:20). Rather, in
Proba's text, what Adam lacks is a sociusque in regna (Cento, v. 123), a
companion in rule. What if this idea of companionship in rule
reflects Proba's own life experience in elite Rome? She says in her
preface that she had written a poem on civil war (Cento, v. 1-8).
John Matthews has argued that there are good reasons to think
that this could refer to a work written about strife at Rome in 351,
when Proba's husband Clodius Adelphius was Rome's urban
prefect and on the wrong side with the usurper Magnentius;

199



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Proba's aim would have been to restore her husband's reputation
with Constantius after the defeat of Magnentius.27  

When Proba's Eve is created, her beauty is described in a
way that is striking and has no parallel in the Genesis narrative:28 

                     subitoque oritur mirabile donum
argumentum ingens – claraque in luce refulsit
insignis facie et pulchro pectore virgo, 
iam matura viro, iam plenis nubilibus annis

And suddenly a wonderful gift arose –
an immense subject matter! – and she shone forth in a bright light,
a maiden with illustrious features and a beautiful breast,
already mature enough for a man, already of marriageable age.
(Cento, v. 129-132).

The negative associations of the Virgilian contexts here are
striking: the mirabile donum is the gift of Helen's cloak that Aeneas
gives to Dido (Aeneis, I, v. 652) and the argumentum ingens is the
image of Io on the shield that Turnus carries into battle (Aeneis, VII,
v. 791). 

Another narrative element that has no parallel in Genesis is
the fact Adam at first sight of Eve “calls it marriage” (my
translation) (coniugium vocat, Cento, v. 134, just as Dido called what
she did in the cave with Aeneas marriage, Aeneis, IV, v. 172). The
way that Adam reaches for Eve's right hand (Cento, v. 135) frames
their bond in terms recognizable as Roman marriage.29

In Genesis 3:16, Eve is punished in two ways for succumbing
to temptation: suffering in childbirth and being subject to her
husband. Proba's Eve is punished only in parallel with Adam, with
mortality.30 Overall in the poem, motherhood is presented as
generative and powerful, not the punishment inflicted on women
for Eve's transgression. In narrating the life of Jesus, Proba
describes only Mary and leaves out any mention of Joseph. Proba
includes no praises of celibacy or asceticism.31 

200



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

3) WHAT IF GENDER DOES MATTER? 
Proba is willing to cross gender boundaries as she chooses

Virgilian lines for her biblical narrative. Venus' words to Cupid
become God's words to Jesus (Cento, v. 403; Aeneis, I, v. 664);
Venus' words to Juno become God's words condemning Eve
(Cento, v. 267; Aeneis, IV, v. 100) As we have seen, descriptions of
Camilla can be used for Jesus. Virgil's description of gleaming
Aeneas is applied to Eve at her creation (Cento, v. 130; Aeneis, I, v.
588). For some critics, such crossing of gender boundaries means
Proba thought beyond or without gender in composing the Cento.32

In their 1981 translation, Clark and Hatch seem as if they
want gender to matter, and hope to understand Proba as a proto-
feminist. Considering how Proba represents women they ask: 

Are there evidences in her Cento that she believed women to
be superior to the estimation given by her male counterparts?
Our answer must be 'no,' although it is a 'no' qualified in a
few quite significant respects.33

In their analysis, traditional patriarchal ideas in the Cento
include: the creation of Adam before Eve, and saying that he
resembles God but not saying that Eve does; the blaming of Eve
for the temptation to eat the fruit of the tree; the many uses of
Virgilian material associated with female madness to describe Eve
in a foreboding way. Proba, as they note, departs from tradition in
the positive way that Eve is described as a “marvellous gift”
(“mirabile donum”, Cento, v. 129; Aeneis, I, v. 652), in the fact that she
is punished with death, just as Adam is, but is not given the further
punishment of being subordinate to men, and is not cursed with
hard childbirth. In Proba's retelling of the life of Jesus, Mary takes
an active role in protecting Jesus from Herod, and there is no
mention of Joseph at all. Yet these non-traditional innovations are,
for Clark and Hatch, not enough to make Proba a proto-feminist:
“We are thus drawn to conclude that the fact of Proba's own
femaleness had little ostensible effect upon her evaluation of her
own sex”.34 But the question remains open. Kate Cooper in a
podcast on women's voices in early Christianity remarks of the

201



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

representation of Mary and other women in Proba's Cento: “[Y]ou
keep seeing these women coming in worrying about their
children,” which Cooper sees as part of a pattern of connecting
Christian stories to women as listeners/readers.35

In an excellent 2024 paper, Cristalle Watson extends the
study of the Cento's use of typology (the idea that elements of the
Hebrew Bible prefigure events in the gospels) to consider the
representation of God the Father, God the Son, and God the Holy
Spirit in the Cento's description of the baptism of Jesus. In
Watson's view, when the Cento associates Jesus with Camilla, the
holy spirit with columba (a female dove), and God the father with
Venus, gender does matter: “Proba carefully and systematically
uses female types from Virgil to enfigure all three members of the
Trinity ...” allowing them to be seen

in feminine terms, balancing out the predominantly male
types traditionally used to enfigure the persons of the Trinity
and granting the reader a richer and fuller understanding of
the nature of its three divine persons.36

She concludes:

[I]t is not hard to see why Proba - a rare female author in a
time when both literature and biblical exegesis were male
dominated - might have wished to make sense of the Trinity
in feminine terms for herself and her readers, female as well
as male.37

Sigrid Cullhed cautions against reading Proba as
straightforwardly endorsing traditional and conservative views on
gender and the family. Instead, Cullhed argues, the Cento is

a text that in many ways undermines traditional binary
oppositions such as male-female, divine-human, pagan-
Christian, since Christ, Mary and God are constructed with
verses that describe both male and female heroes and
divinities. [...] But these elements are generally overlooked
since they cannot be integrated into the pre-existing
dominating biographical constructions of Proba. She is a

202



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

mother, teacher and wife rather than intellectual and poetic
virtuosa. [This emphasis] tends to blur what we do know
about the Cento: it was a literary work by a woman poet who
inserted it into the male-dominated epic tradition, and a poem
that rewrites what was considered the most important work in
this canon.38

Watson's case study clearly demonstrates the kinds of
polyphony Cullhed argues for hearing in the Cento. 

Even though these positive aspects of representing women
are embedded in and cannot fully counteract the negative and
patriarchal outlook of their sources, they are still present, and they
are different from their biblical sources. Extending Cullhed's
polyphonic approach a step further, I want to ask: what if Proba all
along wanted to describe the first woman as a marvellous gift, and
Mary as a resourceful single parent? Would a poem that told
biblical stories this way have seemed authoritative enough to
preserve if it had not used Virgil's words? What if Proba wanted
the plausible deniability that would come with cloaking it all in
Virgil's words? What if Proba used Virgil's words to protect a
(Taylor Swift-ish?) empowering renarration of Eve and Mary, to
cloak it in authoritatively traditional language that would disguise
and protect it from men's contempt? 

203



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

RESUMO

O Cento de Proba, que reutiliza versos vergilianos para recontar
narrativas bíblicas, tem sido recebido tanto com apreço quanto
com desdém nos séculos que se seguiram à sua composição. Este
artigo considera as análises acadêmicas recentes sobre a obra de
Proba, juntamente com abordagens feministas sobre Virgílio,
especialmente aquelas apresentadas na edição especial de 2021 da
revista Vergilius sobre “Vergílio e o Feminino”, editada por Elena
Giusti e Victoria Rimell, e questiona o que a crítica feminista, com
sua ênfase em entender gênero e poder representados nos textos,
poderia trazer para o estudo da obra de Proba e seu contexto mais
amplo.

PALAVRAS-CHAVE

Proba; Sibila; Eva; Maria; Cento; Feminismo; Virgílio.

204



Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

BIBLIOGRAPHY 

CLARK, E.A. Ascetic Piety and Women’s Faith: Essays on Late Ancient
Christianity. Studies in Women and Religion, v. 20. Lewiston; Queenstown: The
Edwin Mellen Press, 1986.

AMATUCCI, A.G. Storia della letteratura latina cristiana. Turin: Soc. Ed.
Internazionale, 1955. 

BAŽIL, M. Centones Christiani: Metamorphoses d’une forme intertextuelle
dans la poésie chrétienne de l’Antiquité tardive. Paris: Institut d’Études
Augustiniennes, 2009.

CHANCE, J. Medieval Mythography. Gainsville: University of Florida Press,
2015. (vol. 3: The Emergence of Italian Humanism 1321-1475).

CLARK, E.A.; HATCH, D.F. The Golden Bough, The Oaken Cross: The
Virgilian Cento of Faltonia Betitia Proba. American Academy of Religion Texts
and Translations Series 5. Chico, CA: Scholars Press, 1981.

CULLHED, Anders. The Shadow of Creusa: Negotiating Fictionality in Late
Antique Latin Literature. De Gruyter, 2015. DOI: 10.1515/9783110310948.

CULLHED, Sigrid Schottenius. Proba the Prophet: The Christian Virgilian Cento
of Faltonia Betitia Proba. Leiden and Boston: Brill, 2015.

DRAPER, K. Rewriting Sibylline Poetics in Proba’s Cento. CAMWS Abstract,
2 0 2 0 . D i s p o n í v e l e m :
https://camws.org/sites/default/files/meeting2020/abstracts/2311RewritingSi
bylline.pdf. Acesso em: 17 mar. 2025.

FERTIK, H.; HANSES, M. Above the Veil: Revisiting the Classicism of W.E.B.
DuBois. International Journal of the Classical Tradition, v. 26, n. 1, p. 1-9,
2019.

FLATT, T. Redeeming Epic: Furor, Classical Tradition, and Christian Cosmos
in Late Antiquity. Tese (Doutorado) – Harvard University, 2016.

GEUE, T. Power of Deduction, Labor of Reproduction. Vergilius, v. 67, p. 25-
46, 2021.

GIUSTI, E.; RIMELL, V. Vergil and the Feminine. Vergilius, v. 67, p. 3-24, 2021.

GREEN, R.P.H. Proba’s Cento: Its Date, Purpose, and Reception. Classical
Quarterly, v. 45, n. 2, p. 551-563, 1995.

HAIGH, R.; CHESLEY, E. In Her Own Words: Ancient Women Authors, with Dr.
Kate Cooper (Series 1, Episode 9) [Audio podcast episode].  In: Women Who
W e n t B e f o r e. 1 1 J a n 2 0 2 3 . D i s p o n í v e l e m :

205

https://camws.org/sites/default/files/meeting2020/abstracts/2311RewritingSibylline.pdf
https://camws.org/sites/default/files/meeting2020/abstracts/2311RewritingSibylline.pdf


Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

https://www.womenwhowentbefore.com/episodes/in-her-own-words. Acesso
em: 17 mar. 2025.

HAUSER, E . Optima tu proprii nominis auctor: The Semantics of Female
Authorship in Ancient Rome, from Sulpicia to Proba. Eugesta, v. 6, p. 151-186,
2016.

HINDS, S. The self-conscious cento. In: FORMISANO, M.; FUHRER, T. (eds.).
Décadence. Heidelberg, p. 171-197, 2014.

KYRIAKIDIS, S. Eve and Mary: Proba’s Technique in the Creation of Two
Different Female Figures. Materiali e Discussioni per l’analisi Dei Testi
Classici, n. 29, 1992, p. 121–153. DOI: 10.2307/40236015.

LAATO, A.M. Adam and Eve Rewritten in Vergil’s Words: Cento of Proba. In:
LAATO, Antti; VALVE, Lotta (eds.). Adam and Eve Story in Jewish, Christian
and Islamic Perspectives: Studies in the Reception History of the Bible, v. 8.
Eisenbrauns, p. 85-117, 2017.

MARGONI-KÖGLER, Michael. Women Promoting Literary Inculturation: A Case
study of the Aristocratic Roman Matron Faltonia Betitia Proba and her Biblical
Epic. I n : BØRRESEN, K. E. (ed.). Gender and Religion: Genre et religion
(European Studies; Etudes européennes). Rome: Carocci, 2001.

MATTHEWS, J . The Poetess Proba and fourth-century Rome: Questions of
Interpretation. In: Institutions, société et vie politique dans l’Empire romain au
IVE siècle ap. J.-C. Actes de la table ronde autour de l’œuvre d’André
Chastagnol (Paris, 20-21 janvier 1989). Rome: École Française de Rome,
1992. p. 277-304. (Publications de l’École française de Rome, 159).

MCAULEY, M. Dextrae iungere dextram: The Affective Dynamics of Touch in
the Aeneid. Vergilius, v. 67, p. 239-274, 2021.

MCGILL, S. Virgil, Christianity, and the Cento Probae. In: SCOURFIELD, J.H.D.
(ed.). Texts and Culture in Late Antiquity: Inheritance, Authority, and
Change. Swansea: Classical Press of Wales, 2007. p. 173-194.

MORALES, H . Feminism and Ancient Literature. In: Oxford Classical
Dictionary, 5th ed., 2019.

PAVLOVSKIS, Z. Proba and the Semiotics of the Narrative Virgilian Cento.
Vergilius, v. 35, p. 70-84, 1989.

POLLMANN, K . The Baptized Muse: Early Christian Poetry as Cultural
Authority. Oxford: Oxford University Press, 2017.

STARNONE, V. The Virgin in the Woods: Virgilian Traces in the Construction of
Mary, Mother of God. International Journal of the Classical Tradition, v.
27, n. 2, p. 153-170, 2020.

206

https://www.womenwhowentbefore.com/episodes/in-her-own-words


Como seria uma perspectiva feminista de Proba? | Cathrine Connors

WATSON, C . N . A Feminine Typological Trinity in Proba’s Cento
vergilianus 380-414. Classical Quarterly, 2024, p. 1-9.

WILSON, L. Mediator of the Divine: The Sibyl’s Embodied and Authoritative
Female Voice. Vergilius, v. 69, p. 107-129, 2023.

WITKE, C. Numen litterarum: The Old and the New in Latin Poetry from
Constantine to Gregory the Great. Leiden: Brill, 1971.

207



1 Fertik; Hanses, 2019.
2 See further Morales, 2019.
3 Giusti; Rimell, 2021.
4 McAuley, 2021, p. 11.
5 Idem, ibidem, p. 250.
6 Idem, ibidem, p. 251.
7 Idem, ibidem, p. 254-255.
8 On Christine's responses to Boccaccio's account of Proba see Chance (2015, p.
284-6). 
9 See further Cullhed, 2015, p. 101-108.
10 Kyriakidis (1992, p. 123) writes “Every choice [Proba makes about reusing
Virgilian lines] should thus be viewed not as inevitable and obligatory, but as
one among many, and should be evaluated in this light. Every choice
presupposes thought, judgement”. Though I disagree with Kyriakidis' larger
argument that Proba's authorial choices reveal an overriding negative view of
women in general, I do agree with the principle he articulates here.
11 Cullhed, 2015, p. 509; cf. Pavlovskis, 1989, p. 83.
12 Text and translation here and elsewhere cited from Cullhed (2015). 
13 A. Cullhed (2015, p. 507).
14 Hauser (2016, par. 34-37), Cullhed (2015, p. 18, 120); also Hinds (2014, p. 195;
n. 51).
15 Hauser, 2016; par. 34. Hauser also suggests that vatis could also be read as
newly coined specifically feminine form of the masculine vates, signaling both its
similarity to and difference from the traditional male poetic vocabulary: Hauser
(2016; par. 36).
16 On the subsequent association of Proba with Sibyls see Cullhed (2015, p. 24-
25).
17 Draper, 2020.
18 Wilson 2023, p. 120.
19 So, for example, Pollmann (2017, p. 112): “The cento has two aims: first it
conserves Vergil’s verse and language for the Christian reader by using him to
paraphrase the Bible (and we may remember that Christianity at her time had
not produced much poetry of its own), and second it provides an exegesis of
Vergil’s Aeneis acceptable to a Christian reader”.
20 Amatucci, 1955, p. 131; Clark; Hatch, 1981, p. 99-100; Green, 1995, p. 555.
21 Cullhed, 2015, p. 139-40.
22 Flatt (2016, in discussing furor, p. 231: “[T]he Cento illustrates by contrast how
little the classical material in Juvencus’ Evangeliorum Libri is allowed to modify
the biblical message of the gospels,” and (p. 241; n. 776): “To my mind the
strangeness of Proba’s work derives not so much from her repurposing of
Vergil or any perceived affront to the authority of the canon – the basis of the
literary-critical animus attacked by Cullhed (2015, p. 79) – but from the seismic
shifts in tone and emphasis it imposes on its biblical hypotext”.
23 Kyriakidis, 1992, p. 124-34; Cullhed, 2015, p. 143: “Proba transmits the
calamitous love between Dido and Aeneas to the misery of Adam, Eve, and the
human race”.
24 Cullhed, 2015, p. 126-131: “Through these repeated appropriations of the
voice of Anchises' ghost, Proba endows her poetic persona with prophetic
power as well as authority”. 
25 Idem, ibidem, p. 509: “Proba's both pius and erudite readers must surely have
raised their eyebrows at this scenario: right through the one God's contentment

208



with His Creation vibrates the African queen's desire for the Trojan hero”.
26 Starnone, 2020, p. 156-157.
27 Matthews, 1992, p. 291-297.
28 Witke (1971, p. 198) notes: “Eve's beauty, not mentioned as such by other
poets of this scene”. Laato, 2017, p. 105: “[...] we can read Proba's picture of
Eve's appearance also as a way of stressing the positive value of corporeality,” in
contrast to discourses of asceticism. 
29 Witke, 1971, p. 198: “[T]he only romantic treatment I know of the
confrontation between Adam and Eve in this corpus of poetry”.
30 Cullhed, 2015, p. 146: “As pointed out by Michael Margoni-Kögler, Proba
significantly modifies the punishment that God imposes on Eve. In Genesis
(3:16), her punishment is twofold: She will have to suffer through childbirth and
be subjected to her husband. This etiology for women’s secondary status is not
repeated by Proba and God’s sentence on Eve is not very different from that
imposed on Adam”.
31 Clark, 1986, p. 139-141.
32 Laato, 2017, p.  97: “The gender or character of the original subject does not
limit Proba's use of Vergil's verses – either these were not problematic for her,
or she did not think that the original meaning of every sentence mattered”;
citing also n. 51. Jensen, 1998, p. 33-53; esp. 47: “[W]ho interprets it so that for
Proba, deity could not be connected to gender”. Cf. Laato, 2017, p. 105.
33 Clark; Hatch, 1981, p. 151.
34 Idem, ibidem, p. 159.
35 Haigh; Chesley, 2023.
36 Watson, 2024, p. 5.
37 Idem, ibidem, p. 9.
38 Cullhed, 2015, p. 52; cf. 163.

209



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Disruptores do verso latino na
Antiguidade Tardia: Proba como
(não)Ausônio1 
Stephen Hinds

RESUMO

Embora as formas de exploração da técnica poética por Proba e Ausônio sejam quase
opostas, Proba é frequentemente associada a Ausônio na análise do centão virgiliano do
séc. IV, principalmente porque Ausônio oferece, em uma epístola dirigida a seu amigo e
colega retórico Áxio Paulo, uma discussão completa sobre a composição de centões.
Neste artigo, aprofundamos a comparação com Ausônio. O jogo técnico do poeta
franco-atlântico, mais conhecido por seu centão nupcial (provavelmente composto
alguns anos após o centão bíblico de Proba), é uma característica recorrente de sua obra e
pode ser visto como reflexo de uma ênfase mais ampla na experimentação com
elementos textuais na poesia latina do séc. IV. De fato, o termo “technopaegnion” (hoje
utilizado de maneira mais geral para descrever a poesia de efeitos especiais greco-
romanos) é uma criação de Ausônio, que o usa como título para uma série de poemas
hexamétricos em que cada verso termina com um monosílabo diferente. Uma análise das
experimentações de Ausônio com formas poéticas e linguísticas, que também incluem
jogos alfabéticos e um exercício completo de hibridização linguística entre o grego e o
latim (epístola 6), pode ajudar, por comparação e contraste, a contextualizar as maneiras
pelas quais Proba subverte a ‘normalidade poética’ em seu centão bíblico e os tipos de
expectativas que os leitores da Antiguidade Tardia podem ter trazido para seu poema.

PALAVRAS-CHAVE

Proba; Ausônio; Virgílio; Centão; Intertextualidade; Technopaegnion; Code-switching.

SUBMISSÃO 31.10.2024 | APROVAÇÃO 18.3.2025| PUBLICAÇÃO 22.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66039

210

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66039


Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

ubliquei um artigo intitulado The Self-conscious Cento (“O
centão autoconsciente”) há dez anos, em 2014; e na
primeira parte das minhas observações (com desculpas
aos veteranos da bibliografia centonária), revisito
algumas das reflexões apresentadas naquela época.2

Esse foi um artigo que abordava tanto o “centão
bíblico” de Proba quanto o muito diferente “centão
nupcial” de seu quase contemporâneo do séc. IV d.C.,
Ausônio. Em contraste com os trabalhos de Sandra
Bianchet e Catherine Connors3, esta contribuição não
abordará apenas Proba, mas também, e especialmente,
Ausônio, sendo o objetivo principal deste trabalho,
então, a comparação desses dois poetas tarde-antigos a

respeito do tratamento do estilo poético conhecido como ‘centão’.
 O uso deste renomado poeta da França Atlântica visa

expandir as discussões sobre o séc. IV d.C., em afirmação da tese
de Sandra Bianchet de que esse século teria sido um período de
experimentação com a linguagem do cânone literário latino. Para
isso, vou analisar não apenas o centão de Ausônio, mas também
alguns de seus versos não centonários. De maneiras muito
diferentes, Proba e Ausônio são ambos disruptores do verso latino
na Antiguidade Tardia. E, para reforçar essa ideia, além de tecer
algumas considerações sobre os pontos de interseção entre os dois
poetas no campo do centão virgiliano, pode ser útil apresentar
alguns exemplos de outras formas pelas quais Ausônio subverte a
linguagem do verso latino canônico, além do centão. Útil não tanto
para explicar aspectos específicos do centão de Proba (que,
segundo a datação tradicional, antecede grande parte da produção
poética de Ausônio, incluindo o seu próprio centão), mas para
evidenciar um Zeitgeist geral de experimentação técnica poética e
linguística, o qual pode ter influenciado a maneira como o centão
de Proba foi posicionado e recebido pelos leitores do séc. IV d.C.4

211

P



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

O CENTÃO E SUA INTERTEXTUALIDADE TOTAL

Como me envolvi com o estudo do centão? Bem, um dos
motivos é que o tema me permitiu permanecer em minha zona de
conforto como leitor, mais familiarizado com a poesia latina
clássica dos primeiros séculos a.C. e d.C. Qual a melhor maneira de
contribuir para as discussões poéticas da Antiguidade Tardia como
leigo, senão ao focar a atenção em uma categoria de textos da
Antiguidade Tardia que não contém nenhuma palavra da Antiguidade
Tardia? De maneira mais séria, talvez nenhum gênero esteja melhor
equipado do que o centão para tematizar a mistura de familiaridade
e estranheza envolvida nos encontros da Antiguidade Tardia com a
poesia e a poética clássicas, oferecendo um tipo de caso-limite para
tais encontros.

Apenas para relembrarmos, o centão é o notável gênero de
poemas, com seu auge na Antiguidade Tardia e continuidade até o
Renascimento, no qual o poeta constrói o poema inteiro dele (ou –
pensando na já mencionada contribuição de Catherine Connors –
o poema inteiro dela) a partir de versos, metades de versos e um e
meio de versos de Virgílio – ou, no caso grego, de Homero –,
retirados de seus contextos originais e reutilizados, em um
processo de reciclagem extrema de cortar e colar. 

E isso, é claro, imediatamente apresenta um problema para
o tipo de leitura intertextual à qual os leitores de poesia latina estão
acostumados. Se cada frase em tal poema tem um equivalente no
mesmo texto fonte (uma taxa de correspondência de 100%), o que
isso faz com nossos protocolos de leitura entre textos? Se algumas
(ou talvez a maioria) das frases recicladas no poema centonário
reutilizam a linguagem virgiliana de maneiras que parecem
desvinculadas do contexto original de Virgílio, isso significa que os
casos em que há um engajamento significativo com o contexto
virgiliano devem ser vistos como meras ocorrências fortuitas ou
como improváveis de serem percebidos pelo leitor, devido à forte
interferência de intertextos não significativos, mesmo quando tais
engajamentos são pretendidos pelo centonista? E, de qualquer
forma, seria possível distinguir uma reutilização que
intencionalmente inverte seu contexto virgiliano de uma que é

212



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

simplesmente indiferente a ele? Essas questões ajudam a explicar a
paralisia que o centão geralmente causa nos filólogos tradicionais.
No entanto, para um tipo diferente de leitor, cada vez mais
influente nos estudos sobre o centão, indagações abrem caminho
para uma agradável sensação pós-moderna de possibilidade
intertextual em proliferação.

Os apelos pós-modernos ao jogo intertextual infinito
poderiam facilmente ser usados para reforçar a antiga acusação
contra os centonistas, de que estes diminuem a agência e o
controle autorais, ao mesmo tempo em que deixam o leitor imerso
em uma sobrecarga interpretativa, configurando o centão como
um “texto aberto”. Mas o pós-modernismo também traz novas
estratégias para aguçar e refinar um senso de autoridade poética, e
estas condicionaram minhas próprias abordagens ao centão. Meu
interesse especial está em captar os próprios comentários internos
dos centonistas sobre seus centões: em suma, estou à procura, no
centão, da voz da autoconsciência centônica.

O CENTÃO VIRGILIANO DE PROBA

Proba, aparentemente membro de uma das famílias mais
aristocráticas (e mais cristãs) da Roma imperial tardia, oferece um
interessante objeto de estudo. Seu centão bíblico distingue-se por
ser construído a partir de dois textos canônicos – e não a partir de
um só. Filologicamente, Proba utiliza as palavras de Virgílio;
teologicamente, trabalha com a palavra de Deus, articulando
elementos do Antigo e do Novo Testamento.

É importante enfatizar a estranheza deste momento na
história da autoria. O centão de Proba foi lido de maneira
extraordinariamente ampla por séculos. De acordo com Jane
Stevenson, em Women Latin Poets, “há mais manuscritos e edições
do centão do que de qualquer outra obra individual escrita por
uma mulher pré-moderna”.5 Por outro lado, como o centão é a
única obra existente de Proba, nenhuma das palavras que
sobreviveram são de sua própria autoria... exceto por uma breve

213



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

passagem introdutória, na qual ela descreve sucintamente sua
intenção poética e espiritual.

O centão de Ausônio chegou até nós acompanhado de
uma epístola abrangente do autor, em prosa, na qual expõe seus
objetivos literários e métodos. Em contraste, o prefácio
programático de 55 versos apresentado por Proba está em verso e,
desde o início, integra-se à enunciação estilizada da forma
centonária. Embora eu tenha mencionado que o prefácio contém
as únicas palavras de Proba que não são diretamente de Virgílio, tal
afirmação merece esclarecimentos. Já na primeira frase do
prefácio, observa-se uma sutil presença virgiliana; à medida que
Proba expõe seus princípios poéticos, a densidade das alusões ao
poeta latino aumenta progressivamente, culminando em uma
composição centonária completa na metade do prefácio.

 O prefácio de Proba tem sido amplamente debatido.
Neste texto, abordarei inicialmente o famoso v. 23, onde a autora
explicita sua relação com Virgílio. Esse verso é particularmente
notável por ser o último completamente não virgiliano de seu
poema. Abaixo, apresento os v. 22-28 do centão, com as
respectivas passagens de origem virgiliana indicadas:

hinc canere incipiam. praesens, deus, erige mentem;
Vergilium cecinisse loquar pia munera Christi:
rem nulli obscuram | repetens ab origine pergam,
si qua fides animo, si vera infusa per artus
mens agitat molem et toto se corpore miscet
spiritus et quantum non noxia corpora tardante
terrenique hebetant artus moribundaque membra.

22] G. 1.5 hinc canere incipiam. 24] A. 11.343, 1.372. 25 sq.] A.
3.434 si qua fides, animum si veris implet Apollo, A. 6.726 sq.
totamque infusa per artus mens agitat molem et magno se corpore miscet.
27 sq.] A. 6.726 spiritus 731 sq. quantum non noxia corpora tardant
terrenique hebetant artus moribundaque membra.

Aqui começarei a cantar. Que Deus esteja presente, eleve
minha mente: contarei que Virgílio cantou sobre os dons
sagrados de Cristo: e, repetindo um tema obscuro a ninguém,
procederei desde o começo, se há alguma fé em meu coração,

214



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

se, fluindo por minhas articulações, a verdadeira mente move
meu esforço e o Espírito mistura-se com todo o meu corpo, e
na medida em que elementos nocivos não impeçam, e
nenhuma letargia venha das articulações e membros terrenos
imbuídos de morte.

A formulação exata do v. 23 é muito importante para os
teólogos, no contexto do debate cristão da Antiguidade Tardia
sobre o uso adequado da literatura pagã, incluindo, especialmente,
a famosa polêmica de Jerônimo contra os centões (Jerônimo, Carta
53.7). O que Proba escreve, penso eu, não é “farei o pagão Virgílio
cantar a palavra de Deus”, mas, mais precisamente, “contarei que
Virgílio sempre cantou a palavra de Deus.” Ou seja, Proba adota a
ideia de um Virgílio proto-cristão: o objetivo de seu centão não é
atribuir uma nova intenção à poesia de Virgílio, mas, por meio de
uma edição, esclarecer a intenção que já estava presente em sua
obra. 

Para a minha reflexão metapoética sobre esta passagem, no
entanto, quero avançar do v. 23 para os v. 25-28. Em um quase-
centão da linguagem pitagórica de Ânquises na Eneida 6, sobre o
confinamento das almas em corpos mortais imperfeitos, Proba
espera que seus próprios membros terrenos imperfeitos, por meio
da infusão do Espírito Santo, possam proclamar dignamente a
palavra de Deus. Mas acredito que possa haver outra maneira de
ler esses versos também, desencadeada pela sugestividade
metapoética da palavra membra (v. 28). Convém lembrar um dos
possíveis significados de membrum, conforme o Oxford Latin
Dictionary: membrum 5c: um “membro” ou seção de um período ou
sentença na retórica. Sugiro que Proba tenha usado essa potencial
ambiguidade lexical para aprofundar os termos de sua referência a
Virgílio no v. 23. Aqui, nos v. 25-28, Proba não espera apenas que
seus próprios membros terrenos imperfeitos, mas também os
membra terrenos imperfeitos dos hexâmetros de Virgílio possam
proclamar dignamente a palavra de Deus. Nas próprias palavras
em que Proba cristianiza a escatologia pagã de Ânquises, são
expressas preocupações sobre se essas palavras virgilianas estão
espiritualmente comprometidas demais para cumprirem sua tarefa.

215



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Esse subtexto adiciona uma camada de complexidade – e talvez
uma sutil ansiedade – à afirmação confiante da autoridade cristã de
Virgílio logo acima, no v. 23.

O CENTÃO VIRGILIANO DE AUSÔNIO

E assim chegamos a Décimo Magno Ausônio, poeta
jocoso e importante figura política da Antiguidade Tardia em
Bordéus e Trier, cuja variada oeuvre literária inclui um centão de
cerca de 130 versos, provavelmente escrito alguns anos após o de
Proba. Ausônio evidentemente reage e brinca com uma tradição
centonária existente, mas o poema cristão de Proba geralmente
não é considerado uma referência direta no centão secular de
Ausônio.6 

O que Ausônio oferece, notoriamente, é um centão
nupcial: trata-se de um poema de casamento – um epitalâmio –
recortado e colado (novamente) de versos e partes de versos de
Virgílio. O poeta gaulês relata que compôs o centão em resposta a
um desafio proposto pelo imperador Valentiniano. A ocasião, ao
que tudo indica, foi o casamento do filho do imperador, Graciano,
ocorrido por volta de 374 d.C.7

Aqui está, primeiramente, uma visão da muito discutida
epístola explicatória e da apologia que Ausônio, anos depois,
endereçou a seu amigo, o preceptor Áxio Paulo, na qual o poeta
descreve como compôs o centão e apresenta uma discussão
explícita sobre sua metodologia centonária.8 

Perlege hoc etiam, si operae est, frivolum et nullius pretii opusculum,
quod nec labor excudit nec cura limavit, sine ingenii acumine et morae
maturitate. centonem vocant qui primi hac concinnatione luserunt. solae
memoriae negotium sparsa colligere et integrare lacerata, quod ridere
magis quam laudare possis. pro quo, si per Sigillaria in auctione veniret,
neque Afranius naucum daret neque ciccum suum Plautus offerret. piget
equidem Vergiliani carminis dignitatem tam ioculari dehonestasse
materia. 

Leia isso também, se achar que valer a pena – um livrinho
trivial e sem valor, que nenhum esforço moldou nem cuidado

216



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

refinou, sem um pingo de inteligência ou da maturidade que a
reflexão proporciona. Aqueles que primeiro experimentaram
com essa forma de compilação chamaram-na de “centão”.
Trata-se de um esforço da memória apenas: recolher o que
está disperso e recompor o que está fragmentado, sendo mais
provável provocar o riso do que o elogio. Se fosse colocado
em leilão no mercado da Sigilária, Afrânio não daria sua palha,
nem Plauto ofereceria sua casca. De fato, é vexatório ver os
majestosos versos de Virgílio serem degradados com um tema
tão cômico. 

Ao contrário de Proba, cuja abordagem a Virgílio parece
tão nobre quanto seu propósito cristão, Ausônio apresenta seu
centão como sendo, embora de forma apologética, voltado a
rebaixar ou degradar seu grande modelo (dehonestasse, no final da
citação). Desde o início, sua epístola apresenta o vocabulário
consagrado da autodepreciação poética: este opusculum é produzido
sem labor, sem cura, sem o acabamento refinado da lima; a história
do centão é uma história de lusus, mera ninharia.

Mencionei anteriormente meu interesse na autoconsciência
centônica; agora, apresentarei um exemplo disso no interior do
próprio “centão nupcial” de Ausônio. Embora este centão seja
todo um epitalâmio, no v. 67, aproximadamente na metade do
poema, Ausônio começa a narrar o canto do epitalâmio
propriamente dito pelo coro nupcial. Portanto, este é, de fato, o
cerne do poema, uma canção nupcial dentro da canção nupcial,
dirigida aos noivos enquanto se dirigem ao leito imperial (Cent.
nupt., v. 67-70) 

tum studio effusae matres | ad limina ducunt.
at chorus aequalis | pueri innuptaeque puellae
versibus incomptis ludunt | et carmina dicunt:
‘o digno coniuncta viro, | gratissima coniunx ...’

67] A. 12.131, 10.117. 68] G. 4.460, A. 6.307. 69] G. 2.386, A.
6.644. 70] E. 8.32, A. 10.607. 
 
Então, avançando com pressa, as matronas conduzem o casal
até o limiar; mas o grupo de seus pares, meninos e meninas
não casadas, brincam com versos desleixados, e assim cantam:

217



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

“Ó você que se une a um senhor digno, noiva mais bem-
vinda...” 

Consideremos a preparação para este ‘cântico interno’, que
inclui os meios versos com as ênfases empregadas: ‘mas o grupo
de seus pares, meninos e meninas não casadas, brincam com
versos desleixados (“versibus incomptis ludunt”)’. Isso remete,
evidentemente, ao próprio Ausônio, o poeta que, em sua epístola
explicatória (como mencionado anteriormente), descreve seu
centão como um “lusus”, algo desprovido de “labor”, “cura” e do
polido acabamento da lima. Esse ‘espelhamento’ metaliterário já
foi destacado por diversos estudiosos. No entanto, proponho
agora dar um passo adiante.

No contexto original virgiliano da primeira metade do v.
69 (“versibus incomptis ludunt”), quem são os cantores que “brincam
com versos desleixados” (Geor., II, v. 385-386)? 

nec non Ausonii, Troia gens missa, coloni
versibus incomptis ludunt risuque soluto.

Mesmo assim, os colonos de Ausônia, uma raça vinda de Troia,
brincam com versos desleixados e risos desenfreados. 

A resposta, sublinhada acima, é que eles são Ausonii, um
nome virgiliano (de origem grega antiga) para “italianos”.9 No
entanto, no novo contexto desses “versibus incomptis”, essa
expressão pode ser vista também como uma espécie de assinatura
poética do próprio centonista, “Ausonius”! Mais do que isso, eles
são “Ausonii coloni”, não apenas “cultivadores”, mas “colonos” (e o
que é um centão senão uma “colônia” de textos reassentados?).
Além disso, esses “coloni” são “uma raça enviada de Troia”, assim
como a maioria dos versos “reassentados” de centão vêm de uma
épica clássica sobre Troia (... e sobre o reassentamento troiano).

Não apenas um centão, então, mas um meta-centão
ausoniano. O nome favorito de Virgílio para os italianos da
antiguidade – Ausonii – está bem ali no contexto original do meio-

218



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

verso citado, disponível para seu sucessor poético, Ausonius como
nada menos que uma assinatura autoral codificada. 

E assim, a noiva e o noivo imperiais vão para a cama, após
uma interrupção editorial em prosa, na qual Ausônio avisa seus
leitores sobre os versos sexualmente explícitos à frente, os quais
causarão rubores não apenas para sua própria modéstia, mas
também para a modéstia de Virgílio. Uma única olhada na famosa
cena explícita da noite de núpcias no final do Cento nuptialis pode
ajudar a enfatizar a diferença entre as abordagens de Ausônio e
Proba em relação a Virgílio (v. 105-109):10 

[...] | ramum, qui veste latebat,
sanguineis ebuli bacis minioque rubentem
nudato capite | et pedibus per mutua nexis,
monstrum horrendum, informe, ingens, cui lumen ademptum, eripit a
femore et trepidanti fervidus instat.

105B] A. 6.406. 106] E. 10.27. 107] A. 12.312, 7.66. 108] A.
3.658. 109] A. 10.788. 

[...] a vara que se oculta sob sua vestimenta, tingida com o
sangue das bagas de sabugueiro e com o vermelho-vivo, sua
cabeça exposta (enquanto suas pernas se entrelaçam), um
monstro chocante e deformado, imenso, sem visão em seu
único olho, ele a retira de seu flanco e a pressiona com ânsia,
enquanto ela estremece. 

Desembainhando sua arma grotescamente inchada e de um
único olho, o noivo está prestes a penetrar um abismo escuro e
pungente, onde, à medida que a cena se desenvolve, ele
desbloqueia algumas imagens intensas de sexualidade e morte: isso
é, à sua maneira, uma katabasis pós-virgiliana. A primeira metade
do verso aqui (105b “ramum, qui veste latebat”, “a vara que se oculta
sob sua vestimenta”) traz à tona a citação mais impressionante de
Virgílio neste centão, um reaproveitamento verbal do talismã
mágico do livro 6 da Eneida: o Ramo Dourado! E este é o momento
de observar que, no centão de Proba (v. 151), um meio-verso de
Virgílio diferente sobre o Ramo de Ouro (Aen., VI, v. 141:
“descerpserit arbore fetus”) assume uma função muito mais séria e

219



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

simbolicamente distinta, referindo-se ali, claro, não à “vara” ereta e
parecida com um tronco, do noivo, mas à Árvore do
Conhecimento no Jardim do Éden, e às terríveis consequências de
colher seu fruto. 

Para resumir esse breve percurso pelos dois centões,
afirmo que o de Proba é uma obra essencialmente e
programaticamente séria, enquanto o de Ausônio, conforme sua
própria descrição, é um mero “lusus”, uma brincadeira. No
entanto, um benefício de ler os centões de Proba e Ausônio lado a
lado é a surpresa ao perceber de forma mais aguçada a sagacidade
filológica de Proba, sua autoconsciência poética e sua curiosidade
alusiva aos contextos dos versos e meios-versos virgilianos que ela
mobilizou; uma leitura mais ‘ausoniana’ de Proba em jogo.

Agora, como prometido, a parte não centonária de minhas
observações, na qual ofereço algumas percepções sobre outros
modos de Ausônio subverter a linguagem do verso latino
canônico, a fim de ilustrar a ideia de que tanto ele quanto Proba,
viviam em uma época em que as tradições do verso latino estavam
particularmente abertas a rupturas em favor de experimentações
técnicas, poéticas e linguísticas.

AUSÔNIO E O “TECHNOPAEGNION” 
A primeira coisa a se dizer aqui é que, entre as obras

poéticas de Ausônio, há uma pequena coleção à qual ele realmente
deu o título de “technopaegnion”, literalmente “jogo de techne”, “um
jogo do fazer poético”. Ausônio é o poeta que cunhou esta palavra
composta de origem grega. Embora tenha sido posteriormente
usada para descrever diversos tipos de jogos linguísticos (como
poemas-figura, acrósticos, anagramas), Ausônio a inventou como
um rótulo para uma série de poemas hexamétricos jocosos, nos
quais cada verso termina com um vocábulo monossílabo. Por
exemplo, aqui estão os três primeiros versos de um poema de dez
versos da coleção De membris, “Sobre partes do corpo”:

indicat in pueris septennia prima novus dens, 

220



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

pubentes annos robustior anticipat vox. 
invicta et ventis et solibus est hominum frons. 

O novo dente indica, na criança, a chegada de seu sétimo ano; a
voz mais robusta prenuncia os anos da puberdade. A testa do
homem é indomável tanto pelos ventos quanto pelos sóis...

Outros títulos nesta coleção de poemas que terminam com
monosílabos incluem “Sobre os deuses”, “Sobre comidas”, “Sobre
coisas que não têm conexão”, “Versos que começam e terminam
com monosílabos” e – o último que desejo destacar aqui – um
poema em que cada verso termina soletrando uma letra latina ou
grega.11 Este poema começa de forma bastante direta (v. 1-2), 

dux elementorum studiis viget in Latiis A 
et suprema notis adscribitur Argolicis Ω 

No aprendizado do latim, a que ocupa lugar de destaque
como líder é a letra A,
enquanto na lista dos caracteres gregos, a última é o Ω. 

Mas, à medida que as coisas progridem, a “sopa de
letrinhas” se torna um pouco mais confusa, como nos v. 15-17: 

hostilis quae forma iugi est, hanc eficiet Π. 
Ausonium si Pe scribas, ero Cecropium Ρ,
et Rho quod Graeco, mutabitur in Latium P.

A forma do hostil “jugo” será representada por Π [Pi].
Se você escrever o “Pe” ausônio (=italiano),
eu serei o “Ρ” [Rho] cecropiano (=ateniense), e o que é Rho
para o grego será transformado no “P” [Pe] latino. 

E assim por diante, por quase trinta versos. Esse jogo
alfabético interlinguístico é uma excelente forma de introduzir a
última “subversão” ausoniana do latim que desejo destacar aqui:
sua subversão do verso latino por meio de interações linguísticas
inesperadas com o grego.

221



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

CODE-SWITCHING DE LATIM E GREGO EM AUSÔNIO

A oeuvre poética de Ausônio, ao lado dos tipos mais usuais
de helenismo literário romano, está cravejada de maneira
totalmente inédita por experimentos reais de troca linguística do
latim para o grego, desde jogos alfabéticos até epigramas com
alternância de código, além de um exercício poético completo de
45 versos em hibridismo linguístico.12 

Em vários de seus epigramas, encontramos Ausônio
alternando entre o latim e o grego de maneiras quase inéditas na
poesia anterior, apesar das profundas e duradouras tradições de
helenização na poesia latina. Aqui, por exemplo, está o Epigrama
35, no qual um busto ou uma pintura de Safo deve ser imaginado
falando com o leitor:

Lesbia Pieriis Sappho soror addita Musis 
εἴμ’ ἑνάτη λυρικῶν, Ἀονίδων δεκάτη.

Safo de Lesbos, uma irmã unida às Musas Pierianas,
eu sou ela, a nona dos poetas líricos, a décima das Aonídes. 

A mudança de idioma entre os dois versos dramatiza o ato
de impersonificação do epigrama e garante a autenticidade da voz
impersonificada: a primeira palavra grega, εἴμι, representa a essência
da primeira pessoa, com a qual o epigrama se apresenta como
sendo “falado” pelo próprio retrato de Safo. É claro que Ausônio
segue um caminho já amplamente explorado ao tratar Safo como a
“décima Musa”, mas a originalidade reside na surpresa da
alternância de código, do latim para o grego. Além disso, pode
haver algo mais aqui: δεκάτη, a palavra final, se traduzida de volta
para o latim padrão de Ausônio, seria decima, aproximando essa
autointitulada “décima Musa” de seu imitador poético, Décimo
Magno Ausônio.

Um epigrama como este, cuja interpolação de expressões
gregas encontra alguns precedentes em Marcial (e, portanto, não é
completamente inédito), é uma coisa; contudo, o poema de 45
versos que explorarei a seguir apresenta uma natureza
completamente distinta. A obra em questão é uma epístola em

222



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

hexâmetro endereçada por Ausônio a seu amigo, o preceptor Áxio
Paulo – o mesmo a quem ele dedica seu centão nupcial. Aqui estão
os dois versos de abertura (Epist., VI, v. 1-2):13 

 
Ἑλλαδικῆς μέτοχον μούσης Latiaeque Camenae
Ἄξιον Αὐσόνιος sermone alludo bilingui.

Ao Áxiο, digno partilhante da Musa helênica e da Camena latina,
eu, Ausônio, envio uma saudação jocosa em um discurso de duas línguas.

A epístola, assim como o epigrama de Safo, inicia com uma
referência às Musas, configurando uma introdução poetológica. A
agenda bilíngue é prontamente estabelecida pelo equilíbrio entre o
grego Μοῦσα e o latim Camena nas duas metades do hexâmetro
inaugural. Ausônio escreve aproximadamente seiscentos anos após
Lívio Andrônico, que, no séc. III a.C., inaugurou a tradição épica
latina ao surpreender com o uso de uma Camena – uma ninfa
aquática romana – para traduzir o grego Μοῦσα no verso inicial da
Odisseia de Homero.14 Essa surpresa, é claro, já fazia parte da
história antiga no tempo de Ausônio, com Musa e Camena já
reduzidas na poesia romana a meras variantes mitológicas ou até
sinônimos. Contudo, aqui, o jogo linguístico – e alfabético – do
poeta revisita essas figuras, apresentando-as como opostas em
tensão, desautomatizando novamente a interface linguística entre o
grego e o latim.

Em seguida, no início do v. 2, Ausônio nomeia seu
destinatário, o preceptor Áxio Paulo. Traduzido e transliterado
para o grego, flexionado como grego, o nome traz um trocadilho:
Áxio(s) é “digno”; na verdade, ao ser interpretado como um
adjetivo grego, ele se transforma em um “digno partilhante”,
μέτοχον ἄξιον, da competência bilíngue celebrada nesta frase de
abertura. Qualquer autor latino de qualquer período poderia e
recorreria a esse óbvio jogo de palavras grego, mas no ambiente
peculiar deste poema, ele ganha uma nova ênfase.15 

E quanto ao próprio nome do poeta, logo ao lado do de
seu amigo, também destacado pela grafia e forma helênicas?
Ausonius, Αὐσόνιος: na poesia latina desde Virgílio, como vimos,

223



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

um nome grego para habitante da Itália na Antiguidade. Mas, neste
contexto, a legibilidade bilíngue do nome serve como um lembrete
imediato das credenciais do escritor de cartas como poeta em
ambas as línguas.

À medida que as exibições de hibridismo linguístico se
desenrolam e se intensificam, o poeta vai brincando cada vez mais
com seu erudito destinatário sobre o projeto inédito de seu poema,
mas não sem um toque de autodepreciação. No v. 10, Ausônio
está explorando a data de meio de inverno de sua epístola para
desprezá-la como verso de clima frio (ψυχρὰ carmina),16 cujo frio
sazonal é agravado pela ausência de qualquer “calor” de
criatividade poética (6-10):17 

erramus gelido τρομεροὶ καὶ φρικτο poetae,
Πιερίδων tenero πλοκάμων θεράποντες inertes.
πάντα δ’ ἔχει παγετός τε pedum καὶ κρουσμὸς ὀδόντων,
θαλπωρὴ quia nulla φοκοῦ χιονώδεϊ χώρῃ,
et duplicant frigus ψυχρὰ carmina μητιόωντες

Nós [= “eu”] vagamos [ou “cambaleamos”] tremendo de frio,
poetas arrepiados, servos inertes [ou “sem arte”] das Pierides
de cabelos suaves. Pés (métricos) congelados e dentes
trêmulos são o destino de todos, pois nenhum fogo aquece
nesta terra coberta de neve, e os poetas duplicam o frio ao
refletirem sobre seus versos gélidos. 

“Duplicant” certamente não é uma escolha acidental na
linha 10: versos ‘frígidos’ como estes ‘duplicam’ o frio do inverno
ao redor da propriedade rural do poeta ao norte de Bordéus, de
onde ele escreve para seu amigo; e essa frieza é também uma
função – autorreferencial – de seu próprio ato mal concebido de
“duplicação” linguística.

Agora, deixe-me olhar, finalmente, para um trecho
próximo ao final do poema (Epist., VI, v. 40-42):

hic erit et fructus Δημήτερος ἀγλαοκάρπου,
ἔνθα σύες θαλεροὶ, πολυχανδέα pocula ἔνθα,
κιρνᾶν εἴ κε θέλοις νέκταρ vinοιο bonοιο.

224



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

Aqui estará o fruto de Deméter, rico em colheitas,
aqui a carne suína farta, e aqui os cálices amplos,
se você estiver disposto a misturar o néctar do bom vinho. 

A epístola de code-switching a Áxio Paulo se transformou, a
essa altura, em uma vocatio ad cenam, um convite para jantar na
propriedade de Ausônio. Os ingredientes esperados em tal convite
estão todos presentes – pão, carne e vinho – mas o conjunto é
renovado pelas alternâncias do grego, que se tornam cada vez mais
intensas e rápidas, não apenas entre os versos, mas dentro dos
versos, dentro das frases e até mesmo dentro das palavras, desde a
indicação inicial no poema das regras de interação: “[H]ic [...] ἔνθα
[...] ἔνθα, fructus Δημήτερος, πολυχανδέα pocula, νέκταρ vinοιο
bonοιο”. A última linha citada é especialmente interessante nesse
sentido (Epist., VI, v. 42):18 “κιρνᾶν εἴ κε θέλοις νέκταρ vinοιο bonοιο”.

A frase híbrida de Ausônio – vinοιο bonοιο, na segunda
metade do v. 42 – mistura latim e grego não entre palavras, mas
dentro das duas palavras da frase, alternando em cada palavra de
um radical latino para uma terminação grega – neste caso, uma
terminação grega homérica. E, o que proponho aqui, no contexto
da ludicidade linguística de Ausônio, é que este verso apresenta
uma marca metapoética característica desse momento κιρνᾶν εἴ κε
θέλοις [...]. O convite do verso não é apenas para “misturar” um
bom vinho (com seu convidado como sommelier), mas para
“misturar” as próprias palavras para bom vinho, em duas línguas
que normalmente seriam mantidas separadas: a mistura de vinhos
de Ausônio e Áxio será também uma oportunidade para uma
“mistura” linguística ousada e disruptiva em relação ao cânone.

CONCLUSÃO

Deve-se reconhecer que Ausônio é, em alguns aspectos,
uma exceção na história literária. Seja escrevendo, como nesta
carta, entre a elite provincial que moldou sua vida na França
Atlântica, ou, em outras ocasiões, imerso na pompa da corte
imperial ocidental em Trier, este poeta do séc. IV d.C. passa a
maior parte do tempo em ambientes onde o grego não é mais uma

225



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

língua viva e socialmente enraizada, como era, por exemplo, no
mundo cosmopolita da Roma augustana. No mundo de Ausônio,
o grego funciona mais como uma arena estranha e artificial para
uma exibição erudita limitada; e essa relação peculiar com o grego
pode ser o que o liberta das inibições poéticas profundamente
enraizadas sobre como o helenismo romano deveria se manifestar,
permitindo a exuberância pouco clássica de seu experimento. 

Ao colocarmos esta epístola ao lado dos jogos de Ausônio
com os alfabetos e monossílabos, bem como ao lado da colagem
de seu centão nupcial, é importante ir além das especificidades de
Ausônio e perceber que, no latim do séc. IV d.C., há algo em
comum que o aproxima da poeta Proba. Minha sugestão –
voltando ao meu ponto de partida – não é tanto que Ausônio
possa explicar algo específico no centão de Proba, mas que sua
carreira mostra um contexto geral de experimentação técnica
poética e linguística que pode ter relevância para as maneiras como
o centão de Proba foi concebido por ela e, em seguida, recebido
por seus leitores. Ausônio e Proba, ambos, de maneiras diferentes,
são disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia.

226



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

ABSTRACT

Although their ways of exploiting the form could hardly be more
different, Proba regularly finds herself paired with Ausonius in
consideration of the fourth-century Virgilian cento, not least
because Ausonius supplies in an epistle to his friend and fellow-
rhetorician Axius Paulus a full paratextual discussion of cento
composition. In this paper I lean further into the comparison with
Ausonius. The French Atlantic poet’s technical playfulness, most
famously associated with his own centonic wedding-poem
(probably composed a few years after Proba’s biblical cento), is a
recurrent feature of his work, and can be argued to be reflective of
a broader emphasis upon experimentation with textual elements in
fourth-century Latin verse. Indeed the term technopaegnion
(nowadays used more broadly as a descriptor of Greco-Roman
special-effects verse) is Ausonius’ own coinage, serving him as the
title of one particular ‘plaything’, namely a tour de force series of
hexameter poems in which each verse ends with a different
monosyllable. A look at the range of Ausonius’ experiments with
poetic and linguistic form, which also include alphabet games and
a full-blown exercise in linguistic hybridization between Greek and
Latin (Epistle 6), can serve, by both comparison and contrast, to
give some context to the ways in which Proba disrupts poetic
‘business as usual’ in her biblical cento, and to the kinds of
expectation which late antique readers may have brought to her
poem.

KEYWORDS

Proba; Ausonius; Virgil; Cento; Intertextuality; Technopaegnion;
Code-switching. 

227



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS

BAŽIL, M. Centones Christiani: métamorphoses d’une forme intertextuelle
dans la poésie latine chrétienne de l’Antiquité tardive. Paris, 2009.

CARMIGNANI, M.; AUDANO, S. (eds.). Vergiliocentones. Critical Studies: Los
Centones Virgilianos. Estudios críticos. Córdoba, 2017.

CULLHED, S.S. In bed with Virgil: Ausonius’ Wedding Cento and its reception,
Greece & Rome, 63, 2016, p. 237-250. 

CULLHED, S.S. Proba the Prophet: the Christian Virgilian Cento of Faltonia
Betitia Proba. Leiden, 2015.

EVELYN-WHITE, H.G. (ed. and tr.). Ausonius. Cambridge: MA, 1919-1921. (2
Loeb vols.).

FEENEY, D. Beyond Greek: the Beginnings of Latin Literature. Cambridge: MA,
2016.

GREEN, R.P.H. Proba’s introduction to her cento. Classical Quarterly, 47,
1997, p. 548-559.

GREEN, R.P.H. The self-conscious cento. In: FORMISANO, M.; FUHRER, T. (eds.).
Décadence. Heidelberg, p. 171-197, 2014.

GREEN, R.P.H. Decimi Magni Ausonii opera. Oxford: OCT, 1999.

GREEN, R.P.H. Latin Poetry across Languages: Adventures in Allusion,
Translation and Classical Tradition. Cambridge: s.n., 2025.

GREEN, R.P.H. The Works of Ausonius. Oxford: s.n., 1991.

HERAEUS, W. Ein makkaronisches Ovidfragment bei Quintilian’ Rheinisches
Museum 79, 1930, p. 253-278.

HINDS, S . Allusion and Intertext: Dynamics of Appropriation in Roman
Poetry. Cambridge: s.n., 1998.

KEITH, A.M. Frigid landscapes and literary frigidity in Ovid’s exile poetry. In:
FARRELL, J.; MILLER, J.F.; NELIS, D.P.; SCHIESARO, A. (eds.). Ovid, Death and
Transfiguration. Leiden: s.n., 2023. p. 133-153.

MCGILL, S . Virgil Recomposed: the Mythological and Secular Centos in
Antiquity. Oxford; New York: s.n., 2005. (American Classical Studies 48).

MONDIN, L. Decimo Magno Ausonio epistole. Venice: s.n., 1995.

MORETTI P.F. Proba e il Cento nuptialis di Ausonio. In: MORETTI, P.F.; TORRE, C.;
ZANETTO, G. (eds.). Debita dona: studi in onore di Isabella Gualandri. Napoli:
s.n., 2008. p. 317-347.

228



Disruptores do verso latino na Antiguidade Tardia [...] | Stephen Hinds

POLLMANN, K. Sex and Salvation in the Vergilian Cento of the Fourth Century.
In: REES, R. (ed.). Romane memento: Vergil in the Fourth Century. London:
s.n., 2004. p. 79-96.

SCHENKL, C. Probae Cento, in Poetae Christiani Minores I. Prague; Vienna;
Leipzig: s.n., 1888. p. 511-609. (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
XVI).

STEVENSON, J. Women Latin Poets: Language, Gender, and Authority from
Antiquity to the Eighteenth Century. Oxford: s.n., 2005.

229



1 Tradução para o português por Ana Beatriz de Melo Barbosa Palomanes,
revisada por Rainer Guggenberger e Simone de Oliveira Gonçalves Bondarczuk.
2 Consulte Hinds (2014) para uma análise mais detalhada e a documentação dos
pontos apresentados de forma abreviada na primeira parte deste artigo. Duas
monografias-chave, em particular, fundamentaram e possibilitaram minha
pesquisa para aquele artigo de 2014: McGill (2005) e Bažil (2009), juntamente
com Pollmann (2004). Desde então, avanços significativos incluem o estudo
aprofundado do centão de Proba por Sigrid Schottenius Cullhed (2015), assim
como o trabalho de Cullhed (2016) sobre o centão nupcial de Ausônio e sua
história de recepção, além dos ensaios de Carmignani e Audano (2017).
3 Publicados também no volume 47 da revista Calíope: Presença Clássica.
4 N.B.: A versão oral deste texto foi apresentada em inglês como parte da mesa-
redonda “Estudos sobre a poetisa Proba”, organizada por Sandra Maria
Gualberto Bianchet junto à XXII Jornada do Programa de Pós-Graduação em
Letras Clássicas da UFRJ, no dia 4 de setembro de 2024.
5 Para um conspecto das evidências sobre a vida e a obra de Proba, veja
Stevenson 2005, p. 64-71 e p. 532-535.
6 “[N]ão é geralmente [...]”: mas veja Moretti (2008, p. 341-343), com Hinds
(2014, p. 195), para um possível trocadilho com o nome da poeta feminina na
citação de Martial 1.4.8 “lasciva est nobis pagina, vita proba” (“minha página é
travessa, mas minha vida é pura”) na apologia final de Ausônio para seu centão.
7 McGill (2005, p. 92-94). 
8 O texto de Ausônio, Cento nuptialis, é citado em Green (1991), assim como
(com algumas variações ocasionais) os outros textos ausonianos citados na
segunda parte deste artigo; cf. a Loeb Ausonius de Evelyn-White (1919-21). Para
uma discussão mais aprofundada sobre a epístola e a apologia que
contextualizam o poema, veja McGill (2005, p. 1-30), junto com Pollmann
(2004, p. 80-83) e Hinds (2014).
9 Oxford Latin Dictionary s.v. Ausonius 2 “(poético) Italiano, Romano”; cf. LSJ s.vv.
Αὐσόνιος, Αὔσονες. 
10 Para uma análise abrangente e atualizada dessa cena e de sua história de
recepção, consulte Cullhed (2016); cf. McGill (2005, p. 92-114), além das
observações anteriores em Hinds (2014). 
11 Em latim: De dis, De cibis, De inconexis, Versus monosyllabis coepti et finiti ita ut a fine
versus ad principium recurrant, De litteris monosyllabis Graecis ac Latinis. 
12 As observações desta seção se baseiam em um tratamento mais amplo da
epístola interlinguística de Ausônio no primeiro capítulo de Latin Poetry across
Languages: Adventures in Allusion, Translation, and Classical Tradition (a ser publicado
como Hinds, 2025).
13 Exceto quando indicado de outra forma, cito a epístola conforme Green
(1991). Cf. (com excelente comentário) Mondin (1995), na qual a epístola é
numerada como 12; e a edição Loeb de Evelyn-White (1919-1921), na qual é
numerada como 8.
14 Liv. Andr. Od. fr.1 “virum mihi, Camena, insece versutum” (“diga-me, Camena,
sobre o homem, um astuto”); Hinds 1998, p. 57-61 e Feeney 2016, p. 54-55,
ambos com notas.
15 Ἄξιον e ἄξιον (indistinguíveis entre si, é claro, na escrita em maiúsculas):
Evelyn-White (1919-1921) e Mondin (1995) ad loc. (8.2 e 12.2 em suas
respectivas numerações). Mondin encontra um verdadeiro precedente para o
trocadilho em uma observação sarcástica de conversa do mais famoso
alternador de códigos do período clássico, Cícero, ao aduzir, de forma feliz, uma
anedota relatada em Plutarco (Cícero 25.4), na qual a frase “ἄξιος Κράσσου” é o

230



ponto culminante de um boato que liga Crasso, para sua desvantagem, a um
portador do nome Áxio (muito mais antigo).
16 Como Ovídio em sua poesia do exílio (Keith 2023, especialmente p. 142-147),
Ausônio aqui literaliza um termo retórico padrão de desprezo, atribuindo a
“frigidez” (ou refinamento afetado e frio) destes versos (grego: “ to psychron”) às
condições climáticas geladas nas quais foram compostos.
17 No final do v. 6, faço uma mudança em relação ao composto latino contraído
de forma desconfortável no texto transmitido, “frigdopoetae” (impresso por
Green, Mondin e outros), preferindo um híbrido linguístico sugerido por E.J.
Kenney a Green, φρικτο poetae, uma correção agradavelmente econômica. 
18 Não exploro aqui uma alusão detectada por Heraeus (1930) nesta linha a um
verso perdido de Ovídio: veja para isso o tratamento mais extenso da epístola
em Hinds (2025). Na frase híbrida vinοιο bonοιο, sigo um ajuste ortográfico do
texto transmitido feito por Wilamowitz, não adotado por Green.

231



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

O centão de Proba e a reinvenção dos
versos virgilianos como linguagem
universal no séc. IV 
Sandra Maria Gualberto Braga Bianchet

RESUMO

Neste estudo, investiga-se o emprego da técnica do centão, pela poeta Proba (séc. IV
d.C.), para retratar poeticamente episódios da Bíblia. A hipótese principal em
consideração diz respeito a questões de diversidade linguística do império romano, no
sentido de que, ao optar pelo centão, Proba estaria em busca de garantir a legibilidade
de sua obra em todas as regiões do vasto império, de forma a neutralizar as variantes
linguísticas presentes nos falares locais.

PALAVRAS-CHAVE

Antiguidade tardia; Centão; Proba; Virgílio.

SUBMISSÃO 28.11.2024 | APROVAÇÃO 21.2.2025| PUBLICAÇÃO 27.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66304

232

https://doi.org/10.17074/cpc.v1i47.66304


O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

elo que se sabe hoje, o Centão de Proba foi publicado
como livro em 1472, sendo a primeira obra escrita por
uma mulher a ser impressa na história da humanidade.
O centão virgiliano De laudibus Christi é atribuído a
Faltonia Betitia Proba, ou à sua neta, Anicia Faltonia
Proba.1 A autora é uma das personalidades femininas
incluídas na lista das 106 mulheres notáveis
(“brilhantes”, “ilustres”, “famosas”, “gloriosas”) de
Giovani Boccaccio (De mulieribus claris), publicada em
1374. O depoimento do autor renascentista chama a
atenção, inicialmente, para a admiração (longe mirabile)
por obra tão extraordinária ter sido escrita por uma

mulher:

Non equidem admira t ione care t t am sub l imem
considerationem muliebre subintrasse cerebrum, sed longe
mirabile fuit executioni mandasse (Boc., De mul. cl., 97).2

É fato que não deixa de provocar admiração que um
pensamento tão elevado tivesse adentrado o cérebro de uma
mulher, mas, de longe, o mais extraordinário foi [ela] ter [se]
encarregado de sua execução.3

Igualmente dignas de nota em seu depoimento são as
descrições da técnica empregada por Proba, a quem G. Boccaccio
chama vatis virgiliani carminis docta atque familiaris (“poeta douta e
familiriarizada com a poesia virgiliana”).

Operam igitur pio conceptui prestans, nunc huc nunc illuc per buccolicum
georgicumque atque eneidum saltim discurrendo carmen, nunc hac ex
parte versus integros, nunc ex illa metrorum particulas carpens, miro
artificio in suum redegit propositum, adeo apte integros collocans et
fragmenta connectens, servata lege pedum et carminis dignitate, ut, nisi
expertissimus, compages possit advertere [...] (Boc., De mul. cl., 97).

Nessas circunstâncias, ela assumiu a responsabilidade da obra
com consciente concepção e, percorrendo daqui e dali as
Bucólicas, as Geórgicas e a Eneida e recolhendo ora versos
inteiros de uma parte, ora partículas dos metros de outra

233

P



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

parte, reuniu-os com técnica admirável e na direção de seu
propósito, de modo que recompôs tão adequadamente os
versos inteiros e conectou os fragmentos, preservando a lei da
métrica e a magnificência do poema, que somente alguém
com a máxima experiência poderia perceber as junturas.

Isidoro de Sevilha (séc. VI-VII d.C.), no seu livro de
etimologias, após apresentar uma breve descrição da técnica do
centão, refere-se à obra de Proba – a única mulher por ele
mencionada4 – com a deferência que acompanha o superlativo
plenissime (“com perfeição máxima”).

[25] centones apud Grammaticos vocari solent, qui de carminibus
Homeri seu Vergilii ad propria opera more centonario ex multis hinc
inde conpositis in unum sarciunt corpus, ad facultatem cuiusque
materiae. [26] Denique Proba, uxor Adelphi, centonem ex Vergilio de
Fabrica mundi et Evangeliis plenissime expressit, materia conposita
secundum versus, et versibus secundum materiam concinnatis (Isid.,
Etym., I.39, 25-26).5

[25] Entre os gramáticos, costumam ser chamadas de ‘centão’
as obras próprias dos que constroem uma peça única, ao
modo de remendos em uma colcha de retalhos, a partir de
poemas de Homero e de Virgílio, rearranjados daqui e dali,
conforme faculta cada matéria. Em resumo, Proba, esposa de
Adelfo, modelou, a partir de Virgílio, com perfeição máxima,
um centão sobre a criação do mundo e os Evangelhos,
rearranjada a matéria conforme os versos, e os versos
harmonizados à matéria.

Esse tipo de fazer poético foi referido na antiguidade tardia
através de duas metáforas poderosas: cento (“colcha de retalhos”)
ou (o)stomachion, algo análogo a um “quebra-cabeça”, termo usado
por Ausônio,6 coetâneo de Proba, na carta-prefácio a seu Cento
nuptialis. Em ambas as palavras, o leitor pode construir a imagem
de partes de alguns materiais com formatos diferentes (tecidos
desgastados7 e formas geométricas diversas, ou ossicula),8 sendo
reunidas para formar um novo objeto. 

No que concerne à materies objeto dos centões, há de se
destacar a grande variedade temática nas poucas centenas de obras

234



O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

disponíveis para um leitor do séc. XXI: dicas de culinária para fazer
pão, dicas para jogar dados, a tragédia Medeia, uma festa de
casamento, o mito de Narciso, o Antigo Testamento e os
Evangelhos e assim por diante.9 Fica claro, portanto, que o centão
é uma técnica de composição, não um gênero literário.10 É possível
usar os milhares de hexâmetros virgilianos para escrever sobre
praticamente qualquer assunto: alto ou baixo; sério ou engraçado.
Depende da capacidade do escritor em organizar os versos
originais e, como afirma Pelttari,11 da capacidade do leitor em
identificar esses arranjos.

Tertuliano (séc. II-III d. C.) descreve a nova forma literária
do centão, apresentada em sua época por Hosídio Geta, que
“costurou uma tragédia de Medeia muito completa a partir de
Virgílio” (“Medeam tragoediam ex Virgilio plenissime exsuxit”, Tert. De
praescriptione haereticorum, 39.3-4). Tal obra consiste em “compor
uma história totalmente outra a partir de Virgílio, com o conteúdo
ajustando-se aos versos, e os versos encaixando-se de acordo com
o conteúdo” (“ex Virgilio fabulam in totum aliam componi, materia
secundum uersus et uersibus secundum materiam concinnatis”). 

Testemunhos da recepção do Centão de Proba por seus
contemporâneos ou em momento histórico subsequente, porém,
mostram que a obra da poeta era vista com grandes reservas pelos
prelados da comunidade cristã, cujo cânone eclesiástico ainda
estava em processo de formação. Nesse sentido, a obra de Proba é
caracterizada como apócrifa no Decreto gelasiano e está listada entre
os textos que não devem ser considerados apropriados para os
cristãos.12

Os Padres da Igreja, de fato, descrevem as primeiras
versões da Bíblia em língua latina como de má qualidade, como
registra Agostinho em suas Confissões: “[As escrituras] me
pareceram indignas quando as comparo com o valor dos escritos
de Cícero” ([scriptura] uisa est mihi indigna quam Tullianae dignitati
compararem, Agost., Conf., 3.5.9). 

O emprego da técnica do centão, no entanto, que poderia
garantir a dignitas das narrativas bíblicas, já que compostos a partir
da sublimidade dos versos virgilianos, foi diretamente criticado por

235



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Agostinho em De civitate Dei (17.15).13 Jerônimo na epístola 53,14

escrita em 394 e dirigida a Paulino de Nola, também critica
severamente a técnica do centão, descrevendo tais obras como
puerilia (“pueris, infantis”) e “circulatorum ludo similia” (“semelhantes
a jogos de artistas de rua”), típicas de uma “anus garrula” (“velha
fofoqueira”),15 “delirus senex” (“velho delirante”) e “soloecista
uerbosus” (“criador de solecismo prolixo”) (Jer., Cartas, 53, 7).

O CENTÃO COMO INSTRUMENTO PARA A UNIDADE LINGUÍSTICA NO

SÉC. IV D.C.
O império romano era um império multilíngue.16 Do ponto

de vista imperialista, esse fato costumava trazer muitos desafios a
enfrentar, especialmente no que diz respeito ao comércio. Biville17

enfatiza o traço multilíngue do império romano.

Le latin n’a jamais été “la” langue de l’Empire rêvée par l’idéologie
impériale. Non seulement l’empire était bilingue, grec et latin, mais ses
ressortissants s’exprimaient dans une multitude de parlers aux statuts
très divers, dont on trouve des échos, en latin même, dans des formules
onomastiques mixtes et surtout, dans les nombreux emprunts lexicaux
que le latin a faits aux langues avec lesquelles il a été en contact, et pour
lesquels le grec a souvent servi d’intermédiaire.

O latim nunca foi “a” língua do Império sonhada pela
ideologia imperial. Não só o império era bilingue, grego e
latim, mas a população exprimia-se numa infinidade de
dialetos com estatutos muito diversos, dos quais encontramos
ecos no próprio latim, em fórmulas onomásticas mistas e,
sobretudo, nos numerosos empréstimos lexicais que o latim
fez às línguas com as quais esteve em contato, e para as quais
o grego muitas vezes serviu de intermediário.

Ao abordar o papel centralizador de Roma junto aos
missionários periféricos, Pirrote18 destaca a situação da difusão do
cristianismo no séc. IV. O autor afirma:

Jusqu’au 4e siècle, l’expansion chrétienne dans le monde méditerranéen
avait ce caractère spontané d’une épidémie qui se répand, sans

236



O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

programme clairement défini. Sans doute, depuis la reconnaissance du
christianisme dans l’empire romain, cette contagion avait-elle reçu le
puissant soutien du pouvoir en place. Toutefois, la diffusion de l'Évangile
n’avait jamais jamais fait l´objet d’une planification pensée et mise en
ouevre depuis le centre du monde chrétien.

Até o séc. IV, a expansão cristã no mundo mediterrâneo teve
o caráter espontâneo de uma epidemia em expansão, sem um
programa claramente definido. Sem dúvida, desde o
reconhecimento do cristianismo no império romano, esse
contágio recebeu o poderoso apoio da autoridade em vigor.
Contudo, a difusão do Evangelho nunca foi objeto de uma
planificação pensada e implementada a partir do centro do
mundo cristão.

O autor destaca indubitavelmente a falta de planejamento
prévio em relação ao avanço do cristianismo e descreve ter havido
uma progressão aleatória. Um argumento na direção desse caráter
aleatório e, de certa maneira, independente da progressão do
cristianismo pode ser buscado na existência das muitas versões da
Bíblia no séc. IV,19 anteriormente à versão unificada da Vulgata de
Jerônimo, escrita entre o final do séc. IV e início do V.

Entende-se que o Centão de Proba tenha vindo a público
como parte de um movimento histórico-cultural de cristianização
da população que acontecia sem estabelecimento de um método
consciente e monitorado, quando o mundo clássico pagão,
especialmente por meio de autores como Cícero e Virgílio,20 ainda
era constitutivo das vivências da população em toda a vastidão do
império romano, avançando na direção contrária à da diversidade
linguística. Uma das mais célebres frases que aponta para a tensão
entre literatura pagã e cristianismo21 está no relato de um sonho
feito por Jerônimo, quando este diz ter sido acusado de mentir ser
“Christianus”, quando, na verdade, seria “Ciceronianus”: “'Mentiris',
ait, 'Ciceronianus es, non christianus; ubi thesaurus tuus, ibi et cor tuum'”.22

Cullhed23 chama atenção para o momento histórico-
cultural de produção da obra de Proba:

Preceded by Juvencus and followed by poets such as Prudentius and
Sedulius in the fifth century, Proba stands at the beginning of a

237



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

classicizing Christian Latin poetic tradition in which the texts of Virgil
stand as the fundamental stylistic paradigm and, as such, are constantly
legitimized through allegorizing and decontextualizing readings. 

Precedida por Juvenco e seguida por poetas como Prudêncio
e Sedúlio no séc. V, Proba se encontra no começo de uma
tradição poética latina cristã classicizante, na qual os textos de
Virgílio se colocam como o paradigma estilístico fundamental
e, como tal, são constantemente legitimados por meio de
leituras alegóricas e descontextualizadas.

Tarrant,24 ao abordar alguns aspectos da recepção de
Virgílio na antiguidade, inicia suas considerações destacando a
permanência da notoriedade das obras virgilianas: “The celebrity of
Virgil’s work in the Roman world was immediate and lasting”.25 Para o
autor,26 à época de Jerônimo, Virgílio havia se tornado
“propriedade comum” tanto de pagãos, quanto de cristãos. 

Sob esse ponto de vista, portanto, o uso da técnica do
centão representaria dupla vantagem: seria inteligível nas diversas
regiões do império romano, independentemente dos falares
locais,27 e garantiria a sublimidade poética da narrativa.

UMA NARRATIVA, MUITAS FORMAS DE EXPRESSÃO

Outro fator relevante para a presente discussão acerca da
recepção e apropriação de versos virgilianos em contextos diversos
aos de sua produção28 diz respeito precisamente a variações de
natureza lexical, morfológica ou sintática nos versos ou recortes de
versos citados. 

Uma análise de certo passo de De civitate Dei, de
Agostinho,29 obra em que se usam muitos exemplos e
contraexemplos retirados de autores pagãos, principalmente de
Virgílio, bem como versículos da Bíblia para corroborar seus
argumentos, pode realçar a questão. 

No livro 21, Agostinho se refere à sua leitura da compreensão
de Virgílio sobre um dos princípios de Platão e toma En., VI, v. 733-
734 para sustentá-la. Os versos, no entanto, apresentam-se um pouco
diferentes da versão da Eneida que chegou ao séc. XXI. Assim registra

238



O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

Agostinho em De civitate Dei, 21, 23: “Hinc metuunt cupiuntque, dolent
gaudentque, nec auras suspiciunt, clausae tenebris et carcere caeco” . Em
comparação, tem-se em Virgílio (En., VI): “[H]inc metuunt cupiuntque,
dolent gaudentque, neque auras dispiciunt clausae tenebris et carcere caeco”.30

A variação do vocabulário em ambas as palavras pode ser
explicada como resultado da técnica mnemônica de memorização
de palavras pertencentes ao mesmo grupo semântico, ferramenta
que pode levar a diferentes versões do mesmo texto.

Se se mudar o foco para as citações de passagens da Bíblia
em obras diversas do séc. IV, as variações se mostram ainda mais
marcadas. Sobre esse assunto, uma citação especial do terceiro
livro do Gênesis aparece no livro XIV de Agostinho, caput XVII (“De
nuditate primorum hominum, quam post peccatum turpem pudendamque
viderunt” – “Da nudez dos primeiros homens, que eles
consideravam vil e vergonhosa depois do pecado”), em que se
discutem questões delicadas sobre a nudez. Ele afirma:

Hinc est quod, posteaquam mandatum Dei aperta transgressione
violarunt, scriptum est de illis, Et aperti sunt oculi amborum, et
cognouerunt quia nudi erant, ei consuerunt folia fici, et
fecerunt sibi campestria.31

Foi por isso que, após a evidente transgressão do
mandamento de Deus, foi a este respeito escrito: Abriram-se
os olhos de ambos, apercebendo-se de que estavam nus
e coseram folhas de figueira e fizeram para si umas
tangas (campestria).32

Como parte de seu método de ensino, nesse mesmo caput,
Agostinho acrescenta detalhes de cada sintagma da frase citada
sobre sua compreensão do livro de Gênesis. A explicação da última
palavra é relevante para a presente discussão:

Proinde confusi inobedientia carnis suae, tanquam teste poena
inobedientiae suae, consuerunt folia fici, et fecerunt sibi
campestria, id est succintoria genititalium. Nam quidam interpretes
succintoria posuerunt.33

239



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Por isso, confundidos ao verem a desobediência da carne
como testemunho do castigo da sua desobediência, coseram
folhas de figueira e para si fizeram umas campestria, isto é,
succintoria (faixas) como o escrevem certos tradutores.34

Ao considerar uma segunda possibilidade para os
intérpretes traduzirem perizomata, palavra que ocorre na versão
grega da Bíblia, Agostinho chama a atenção de seu leitor para a
variação lexical nas traduções da Bíblia do grego para o latim.35 

Contudo, se se compararem as variantes dos mesmos
versículos listados por Bonifatius Fischer36 em seu monumental
trabalho de comparação das variantes da Bíblia em língua latina que
circulavam no império romano antes da Vulgata de Jerônimo,
pode-se facilmente notar que uma das variantes de Agostinho –
succintoria - não aparece na lista de Bonifatius – não pela mesma
grafia.

Variações encontradas para Genesis 3, 7 (versão Vulgata: “[E]t aperti sunt
oculi amborum cumque cognovissent esse se nudos consuerunt folia ficus et fecerunt sibi

perizomata”), segundo registro em Fischer.

Perizomata, tegimenta, tegmina, vestimenta, subcinctoria, praecinctoria, campestria.

Amborum, eorum.

Cumque, et.

Scierunt, cognouerunt, agnouerunt, viderunt, cognouissent.

Quia nudi erant, quod nudi essent, et nudi sunt, esse se nudos.

Suerunt, consuerunt, adsuerunt.

Folia fici, folia ficus, folia ficulnea.

As formas variantes incluem:

● mudanças destacadas no vocabulário
● diferenças morfológicas e sintáticas, como nos pronomes
● formas verbais

240



O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

● processos de subordinação
● sincretismo casual

 Tomando o centão como meio de tradução, entende-se
que Proba também apresenta diferentes variantes, para o trecho
em análise, da narrativa de Adão e Eva no Paraíso (Proba, Centão,
v. 206-209), nos quais, através de recortes de versos das Geórgicas e
da Eneida de Virgílio, a poeta narra o mesmo episódio:

Centão de Proba Versos correspondentes em Virgílio

“Continuo nova lux oculis effulsit; | at illi
[...]”.

“[T]errentur visu subito | nec plura morati
[...]”.

“[C]orpora sub ramis | obtentu frondis
inumbrant: [...]”.

“[C]onsertum tegumen, | nec spes opis ulla
dabatur”.

Aen. IX, v. 731; Geor. IV, v. 416.

Aen. VIII, v. 109; Aen. V, v. 381.

Aen. VII, v. 108; Aen. XI, v. 66.

Aen. III, v. 594; Aen. II, v. 803.

Centão a partir de Agostinho da Silva (adaptado): “Seu olhar se
incendeia de repente e seus olhos pararam, receosos do que ia
acontecer… Sem tardar os seus corpos debaixo da ramada
com tecto de folhagem a dar sombra: roupa rasgada, não há
esperança, não há caminho”.

Tradução autoral: “Incontinente, uma nova luz resplandeceu
em seus olhos; mas eles se aterrorizam com o que
subitamente veem e, sem mais demora, põem seus corpos à
sombra sob ramagens, cobrindo-os com folhas: a proteção foi
entretecida, mas sem oferecer qualquer esperança de ajuda”.

No processo de junção de recortes de versos virgilianos, na
busca por correspondência semântica, sem alterar a unidade
sintática e métrica dos versos, Proba se apropria do cânone e o
transporta para seu tempo e seu contexto de produção poética. É
assim que “[c]ontinuo nova lux oculis effulsit” substitui “[e]t aperti sunt
oculi”; também a referência direta ao momento em que Adão e Eva

241



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

perceberam que estavam nus “et cognouerunt quia nudi erant” é
substituído pela sensação de pavor pelo que viram em “at illi
terrentur visu subito”; enquanto a descrição de se cobrirem “ei
consuerunt folia fici, et fecerunt sibi campestria” é poeticamente expressa
por “nec plura morati corpora sub ramis obtentu frondis inumbrant:
consertum tegumen”.

Outra comparação de versões dos versículos de Gênesis,
que mostram múltiplas traduções para a mesma sentença,
demonstra a sistematicidade das variações linguísticas destacadas
até agora e pode vir a corroborar a hipótese aqui em foco. No
caput 23 do livro XIII de De ciuitate Dei, Agostinho cita o versículo
“Qua die ederitis ex illo, morte moriemini” (Gen. II, 17) – aqui Jerônimo
escolhe “in quocumque enim die comederis ex eo morte morieris”.37 As
variantes registradas em Fischer,38 por sua vez, incluem: a inserção
da preposição “in”; a oscilação de pronome indefinido – “qua”,
“quacumque”, “quo”, “quocumque”; a remoção do advérbio e a
mudança na ordem das palavras – “die enim”, “die autem”, “enim die”,
“autem die” e na estrutura sintática “si autem die”; além da diferença
no gênero de “die” (masculino ou feminino) e a variação lexical
para ederitis, associada à variação da forma verbal entre singular e
plural, e os modos indicativo e subjuntivo – “comederitis”, “comederis”,
“manducaueritis”, “manducabitis”, “ustaueritis”, “gustaueris”, “tetigeritis”,
“tetigeris”; encontra-se também a oscilação no uso de “ex”, “de” ou
“ab”, associada à oscilação no pronome demonstrativo – “illo” x “eo”;
e a variação da forma verbal entre singular e plural – “moriemini”,
“morieris”, o que torna incerto quem seria o destinatário: Adão
sozinho ou Adão e Eva.

Na versão centonária de Proba (Centão, v. 151-152), no
entanto, a grande variação de vocabulário na forma verbal “ederitis”
parece ser neutralizada pelo emprego de outra expressão poética,
através da qual a poeta se concentra no ato de colher o fruto
proibido “decerpserit arbore fetus”, mais próxima de “tetigeritis”, uma
das versões listadas por Fischer; e o verbo de fácil apreensão
“mori” é substituído pelo poético “morte luere”, com a importante
adição do adjetivo “merita”.

242



O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

Centão de Proba Versos correspondentes em Virgílio

“Hac quicumque sacros | decerpserit arbore
fetus, [...]”

“[M]orte luet merita: | nec me sententia
vertit”.

Aen. XI, v. 591; Aen. VI, v. 141.

Aen. XI, v. 849; Aen. I, v. 260.

Centão a partir de Agostinho da Silva (adaptado): “Se alguém,
consagrado, desse ramo pequeno tiver tirado, quem te feriu
perece como tu: pensamento nenhum me fez mudar”.

Tradução autoral: “Todo aquele que colher os frutos sacros
dessa árvore pagará com merecida morte: minha sentença não
muda”.

A partir dessa discussão, destaque há de ser dado ao fato
de que, nas versões de Proba/Virgílio dos episódios realçados, os
versos centonários refletem as mesmas ideias da narrativa bíblica,
mas dessa vez poeticamente e, na perspectiva ora discutida, de
modo a produzir a neutralização de traços de falares locais.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Uma conclusão importante deve ser tirada dessas
considerações: no séc. IV d.C., havia muitas versões das narrativas
do Gênesis, e elas poderiam ser tão diferentes umas das outras que
não é certo que fossem compreendidas em todo o mundo romano.

Reputando as reminiscências da língua falada em obras
literárias e as traduções da Bíblia na linguagem cotidiana, que
circularam pelas diversificadas regiões do império romano, pode-se
considerar que a obra de Proba foi representativa do movimento
oposto ao da diversidade linguística.

Proba, ao apoderar-se dos versos de Virgílio e resgatar sua
sublimidade, neutraliza os componentes locais da língua latina. Seu
Centão, portanto, ainda que desagrade enormemente a alguns por
manter viva a influência pagã sobre o cristianismo, apresenta-se
como uma exegese pan-romana da Bíblia, capaz de ser

243



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

compreendida e apreciada como altamente literária, através do uso
da linguagem universal da poesia virgiliana. 

244



O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

ABSTRACT

This study investigates the use of the cento technique by the poet
Proba (4th century A.D.) to portray episodes from the Bible
poetically. The main hypothesis under consideration concerns
issues of linguistic diversity in the Roman Empire, in the sense
that, by opting for the cento, Proba would be aiming at ensuring
the readability of her work in all regions of the vast empire and
neutralize the linguistic variants present in local speech.

KEYWORDS

Late antiquity; Cento; Proba; Virgil.

245



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS

AUSONIUS. Volume I. Translated by H.G. Evelyn-White. Cambridge; London:
Harvard University Press, 1951. 

BAŽIL, M. Centones christiani: métamorphoses d’une forme intertextuelle dans
la poésie latine chrétienne de l’Antiquité tardive. Paris: Institut d’Études
Augustiniennes, 2009.

BIANCHET. S.M.G.B. Indicativo e/ou subjuntivo em orações completivas
objetivas diretas do português: uma volta ao latim. Dissertação de Mestrado.
B e l o H o r i z o n t e : FALE; UFMG, 1 9 9 6 . D i s p o n í v e l e m :
<www.repositorio.ufmg.br>. Acesso em: 27 mar. 2025.

BIANCHET. S.M.G.B. Satyricon, de Petrônio: estudo linguístico e tradução.
Tese de doutorado. São Paulo: FFLCH; USP, 2002. Disponível em:
<www.academia.edu>. Acesso em: 27 mar. 2025.

BIANCHET. S.M.G.B. Irregularidades métricas e rebaixamento do poético no
Satyricon, de Petrônio. Aletria Revista de Estudos de Literatura, 22(1): 111,
abr. 2012.

BIVILLE, F. Pluralité et unité linguistiques dans le monde romain. In: Le
multilinguisme dans le Méditerranée antique. Actes édités par Réjane
Roure, avec la collaboration de Sandra Lippert, Coline Ruiz Darasse et Éric
Perrin-Saminadayar PUB, collection Diglossi@ 1, Pessac, 2023. Disponível em:
<https://unaeditions.fr/le-multilinguisme-dans-la-mediterranee-antique>.
Acesso em: 27 mar. 2025.

BRIGHT, D.F. Theory and Practice in the Vergilian Cento. Illinois Classical
Studies, IX, 1, 1984. Disponível em: <https://hdl.handle.net/2142/11926>.
Acesso em: 27 mar. 2025.

CARMIGNANI, M.A estética da Antiguidade tardia e os centões virgilianos.
Revista Estética e Semiótica, volume 11, número 2, 2021.

CULLHED, S.S. Proba the Prophet: the Christian Virgilian Cento of Faltonia
Betitia Proba. Mnemosyne Supplements; v. 378, 2015.

CULLHED, S.S. Proba and Jerome. In: FORMISANO, M.; FÜHRER, T. Décadence:
Decline and Fall or Other Antiquity?. Heidelberg: Universitätsverlag, 2014.

FALTONIA BETITIA PROBA. Cento Vergilianvs. Praefatus est Carlo M. Lucarini.
Ediderunt Alessia Fassina et Carlo M. Lucarini. Berlin; Boston: De Gruyter,
2015.

FISCHER, Bonifatius. Vetus Latina: die Reste der Altlateinischen Bibel: 2.
Genesis. Nach Petrus Sabatier neu gesammelt und herausgegeben von der
erzabtei Beuron. Freiburg: Verlag Herder, 1951-1954.

246

https://hdl.handle.net/2142/11926
https://unaeditions.fr/le-multilinguisme-dans-la-mediterranee-antique
http://www.academia.edu/
http://www.repositorio.ufmg.br/


O Centão de Proba e a reinvenção dos versos virgilianos [...] | Sandra M.G.B. Bianchet

GOUVÊA Jr. M.M.O. Carmen Sacrum de Proba. Nuntius Antiquus, n. 5, julho
de 2010, p. 57-68.

GOUVÊA Jr. M.M. O. Ostomachion: Ausônio e a métrica dos centões latinos.
Scientia Traductionis, n. 10, 2011, p. 179-200.

GROSSI, Vittorino. Il Decretum Gelasianum: nota in margine all’autorità della
chiesa di Roma alla fine dell sec. V. Augustianum, 2001. Disponível em:
www.academia.com. Acesso em: 27 mar. 2025.

HINDS, S. The Self-conscious Cento. In: FORMISANO, M . ; FÜHRER, T.
Décadence: Dec l ine and Fal l or Other Ant iquity? . Heidelberg:
Universitätsverlag, 2014. 

JESUS, C.M. O Evangelho segundo Eudócia Augusta (séc. V d.C.): Prolegómenos
para uma tradução portuguesa. Ágora: Estudos Clássicos em Debate, 20, 2018,
p. 135-153.

MARTINS, M.C. Peregrinação de Egéria: uma narrativa de viagem aos lugares
santos. Uberlândia: EdUFU, 2017.

MCGILL, Scott. Poeta Arte Christianus: Pomponius’s Cento Versus Ad Gratiam
Domini as an Early Example of Christian Bucolic. Traditio, v. 56, 2001, p. 15-
26.

MCGILL, Scott. Virgil Recomposed: the Mythological and Secular Centos in
Antiquity. New York: Oxford, 2005.

MECONI, D.V. The Christian Cento and the Evangelization of Christian Culture.
Logos: a Journal of Catholic Thought and Culture, vol. 7, n. 4, 2004, p. 109-
132.

MULLEN, A. Multilingualism in the Graeco-roman worlds. Cambridge: CUP,
2012.

PELTTARI, Aaron. The Space that Remains: Reading Latin Poetry in Late
Antiquity. Ithaca and London: Cornell University, 2014.

PETRÔNIO. Satyricon. Edição bilíngue. Tradução de Sandra Braga Bianchet.
Belo Horizonte: Crisálida, 2004.

PIROTTE, J. Entre uniformisation romaine et surgissements novateurs: quinze
siècles de tension dans l’expansion du Christianisme. In: LARCHER, M.M.O.;
MATOS, P.T. (coords.). Cristianismo e império: conceitos e historiografia.
Lisboa: CHAM; Universidade Nova de Lisboa; Universidade de Açores, 2016.
(CHAM eBooks // Debates 1).

PROBA. Cento Vergilianus de laudibus Christi. Traducción de María Luisa La
Fico Guzzo; AUSONIO. Cento nuptialis. Marcos Carmignani. Revisión técnica
Rubén Florio. Editorial de la Universidad Nacional del Sur, 2012.

247



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

SAN ISIDORO DE SEVILLA. Etimologías. Edicion bilingüe. Texto latino, version
española y notas por Jose Oroz Reta y Manuel-A. Marcos Casquero.
Introduccion general por Manuel C. Diaz y Diaz. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristãos, 2004.

SANTO AGOSTINHO. A cidade de Deus. Tradução, prefácio, nota biográfica e
transcrições de J. Dias Pereira 2. ed. Lisboa: Serviço de Educação e Bolsas
Fundação Calouste Gulbenkian, 2000. (Vol. II: livro IX A XV).

STEVENSON, J. Women Latin Poets: Language, Gender, and Authority, from
Antiquity to the Eighteenth Century. Oxford: Oxford University Press, 2005.

TARRANT, R.J. Aspects of Virgil’s reception in antiquity. In: MARTINDALE, C.
(ed . ) . The Cambridge Companion to Virgil. Cambridge: Cambridge
University Press, 1997.

TERTULIANO. Liber de praescriptione haereticorum. Disponível em:
<https://www.tertullian.org/latin/de_praescriptione_haereticorum.htm>.
Acesso em: 27 mar. 2025.

THEODOSIANI LIBRI XVI CUM CONSTITUTIONIBUS SIRMONDIANIS (AD 429-438).
D i s p o n í v e l e m : <https://droitromain.univ-grenoble-
alpes.fr/Codex_Theod.htm>. Acesso em: 27 mar. 2025.

VALLE, R. Considerações sobre a Peregrinatio Aetheriae. Rio de Janeiro:
Botello Editora, 2008.

VIRGILE. Énéide V-VIII . Texte établi et traduit par Jacques Perret. Paris: Société d’Édition
Les Belles Lettres, 1978.

248

https://droitromain.univ-grenoble-alpes.fr/Codex_Theod.htm
https://droitromain.univ-grenoble-alpes.fr/Codex_Theod.htm
https://www.tertullian.org/latin/de_praescriptione_haereticorum.htm


1 Para uma visão mais ampla acerca da identidade de Proba, ver Lucarini (2015,
p. vii-xi) no prefácio de sua edição crítica do Centão de Proba. 
2 Fonte do texto latino: <www.bibliotecaitaliana.it>. Acesso em: 8 fev. 2023.
3 N.B.: Todas as traduções deste artigo são de minha autoria, a menos que o
nome do/a tradutor/a seja explicitamente indicado.
4 Chama a atenção nesse passo o fato de Isidoro de Sevilha não ter mencionado
a obra da imperatriz Eudócia (séc. V), que escreveu um centão homérico bíblico
(cf. Jesus, 2018).
5 Fonte do texto latino: SAN ISIDORO DE SEVILLE, 2004.
6 Cf. Gouvêa Jr. (2011) e Carmignani (2021).
7 O vocábulo cento, em sua acepção usual como “colcha de retalhos”, ou em
sentidos metafóricos diversos, é atestado em dezenas de obras latinas
pertencentes a diversos gêneros. Alguns exemplos são: Plauto (Epidicus, v. 453-
455); Catão (De agri cultura, seções 2, 10, 11, 59 e 135); César (De bello civili, 2, 9 e
2, 10; 3, 44); Petrônio (Satyricon VII, XIV, XV); Juvenal (Saturae, 6, v. 120-122);
Ulpiano (20 ad sab. Justiniano, Digesta, 33); Amiano Marcelino (Historiae, 29,
8,8); dentre outros.
8 Ausônio, Cento nuptialis.
9 Veja Bright (1984, p. 83-84) para uma lista ampliada; McGill (2005) para
centãos mitológicos e seculares; e Bažil (2009) para centões cristãos; Hinds
(2014) para uma leitura do centão na perspectiva da recepção.
10 Aqui nos alinhamos com Meconi, 2004, p. 110 (“[d]esta forma, o centão não é
um gênero poético per se, mas uma técnica ou método de imitação e
semelhança.”). Epístola 53.
11 Pelttari (2014, p. 98-103).
12 Documento de autoria e época de publicação controversas, sendo atribuído
ora ao papa Dâmaso (séc. IV d.C.), ora ao papa Gelásio (séc. V), ou ainda a um
certo Ormisda (séc. VI) (cf. Grossi, 2001). No documento, lê-se: ITEM NOTITIA

LIBRORVM APOCRYPHORVM [...] Centonem de Christo virgilianis conpaginatum versibus
apocriphum. “[Listamos] também o registro dos livros apócrifos [...] centão sobre
Cristo, compilado a partir dos versos de Virgílio”. (Decretum gelasianum, part V.
Disponível em: <www.patristica.net>. Acesso em: 8 fev. 2023). (Decreto gelasiano,
parte V. Disponível em: <www.patristica.net>. Acesso em: 8 fev. 2023.
13 No original: “[D]einde (quia testimonium, quod profertur, de contextione totius psalmi
debet habere suffragium, ut certe nihil sit quod ei refragetur, si non omnia suffragantur), ne
more centonum ad rem, quam uolumus, tamquam uersiculos decerpere uideamur, uelut de
grandi carmine, quod non de re illa, sed de alia longeque diuersa reperiatur esse conscriptum”
(August. De civ. D. 17. 15).
14 No original: “Taceo de meis similibus, qui si forte ad scripturas sanctas post saeculares litteras
uenerint et sermone conposito aurem populimulserint, quicquid dixerint, hoc legem dei putant nec scire
dignantur, quid prophetae, quid apostoli senserint, sed ad sensum suum incongrua aptant testimonia,
quasi grande sit et non uitiosissimum dicendi genus deprauare sententias et ad uoluntatem suam
scripturam trahere repugnantem. quasi non legerimus Homerocentonas et Vergiliocentonas ac non sic
etiam Maronem sine Christo possimus dicere Christianum, quia scripserit: ‘iam redit et uirgo,
redeunt Saturnia regna, iam noua progenies caelo demittitur alto’, et patrem loquentem ad filium:
‘nate, meae uires, mea magna potentia solus’, et post uerba saluatoris in cruce: ‘talia perstabat
memorans fixusque manebat’”. [As referências são, respectivamente, a Verg., Ecl. IV, v. 6-
7; Verg., Aen., I, v. 664; e Verg. Aen., II, v. 650].
15 Muitos comentadores associam esta referência à própria Proba (Cf. Pelttari
2014, p. 110: “The garrula anus whom Jerome attacks is probably none other than Proba
herself, for in her cento she used two of the Vergilian lines whose Christian interpretation

249

http://www.patristica.net/
http://www.patristica.net/
http://www.bibliotecaitaliana.it/


Jerome condemns”). Consideramos que Jerônimo estaria apontando para
estereótipos sociais, e nos alinhamos com Cullhed (2014, p. 200-201), que toma
a referência garrula anus como geral. A autora argumenta que “Jerome is here
satirically listing a triad of imaginary characters that would be unfit to deal with biblical
interpretation, he is not referring to specific persons”.
16 Mullen, 2012.
17 Biville, 2023, p. 47.
18 Pirrote, 2016, p. 23.
19 Bonifatius Fischer (1951-1954) registra, em seu estudo comparativo, versões
africanas e europeias da Vetus Latina.
20 Cf. August. Conf. 3.5.9 em relação a Cícero como paradigma, comentado
supra.
21 Cf. comentário em Tarrant (1997, p. 70). 
22 Jer., Epist., XXII – Ad Eustochium, 30.
23 Cullhed, 2015, p. 3.
24 Tarrant, 1997, p. 56.
25 “A celebridade do trabalho de Virgílio foi imediata e duradoura”.
26 Tarrant, 1997, p. 70.
27 Cf. estudos acerca da presença de traços de linguagem oral na obra Peregrinatio
Aetheriae (Bianchet, 1996; Valle, 2008; Martins, 2017).
28 Cf. seção 132 do Satyricon de Petrônio, em que o autor compõe uma
verdadeira centão virgiliano (Bianchet, 2012).
29 Santo Aurélio Agostinho, Bispo de Hipona, a Marcelino Da cidade de Deus
contra os pagãos. Disponível online, digitalizado pelo Google.
30 Cf. a p. 71 da edição crítica das Belles Lettres. A troca de “nec” por “neque” na
linha 733 não é mencionada. A linha 734 está sujeita a algumas variações, mas a
forma “dispiciunt ” é a preferida, em comparação com “despiciunt”, “respiciunt”,
“suspiciunt”.
31 Gênesis, 3,7.
32 Santo Agostinho, 2000.
33 Agost., Da cid. de Deus, XIV, caput XVII.
34 Santo Agostinho, 2000.
35 Fisher, 1951-1954, p. 62.
36 Idem, ibidem.
37 Www.vulgata.org.
38 Fischer, 1951-1954, p. 48.

250



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

Antígona e o desafio da interpretação
Kathrin Holzermayr Rosenfield

RESUMO

Esse artigo aborda as múltiplas possibilidades de leitura e interpretação de
Antígona através do prisma da tradução – primeiro a interpretação inovadora da
versão de Hölderlin que percebeu diferentes (duplos) sentidos do original grego
e procurou integrá-los na sua versão em alemão; segundo a re-tradução dos
sentidos daquela versão alemã e sua adaptação para o teatro, isto é, para a
linguagem gestual e musical do palco. No centro, está a nova luz que Hölderlin
lançou sobre o coro e a heroína, com seus respectivos papéis dramáticos.

PALAVRAS-CHAVE

Antígona; Tradução; Encenação; Coro; Protagonistas

SUBMISSÃO 15.1.2025 | APROVAÇÃO 21.2.2025| PUBLICAÇÃO 19.3.2025

DOI 10.17074/cpc.v1i47.66841

251



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

leitura em profundidade não está mais na moda hoje.
O famoso close reading, ainda praticado nos anos 1970
e no início dos 80, começou a declinar rapidamente,
primeiro com a sociologia literária e depois com a
importação dos French studies e das mais diversas
abordagens teóricas (pós)estruturalistas nos Estados
Unidos. A (hiper)teorização dos estudos literários
baniu as tradicionais práticas crítico-literárias, e, até
na França, a interprétation de texte cedeu seu lugar ao
primado de focos teóricos que inoculam nos textos
os contextos, problemas e issues na ordem do dia da
atualidade contemporânea. Os revivals de Erich
Auerbach sempre sucumbem a novas ondas teóricas.

Nesse ambiente, é quase um sacrilégio colocar as seguintes
perguntas singelas: qual seria a ironia trágica nas nossas leituras
correntes que veem Antígona como figura do bem e Creonte
como vilão? Ou: como os contemporâneos de Sófocles poderiam
ter entendido o enfrentamento entre Antígona e Creonte? Ou: de
que maneira, a figura de Hemon poderia provocar o repúdio que
Aristóteles sente por esse personagem?1 Ora, foram justas essas
questões que nos levaram ao trabalho abrangente de crítica
criativa, tradução e comentário que resultou em inúmeros artigos e
livros sobre Antígona e terminou com as duas edições brasileiras da
tragédia na editora Topbooks e na Penguin. Apenas uma forte
motivação pode levar alguém que não é helenista nem professor
num departamento de Letras Clássicas a lançar-se na empreitada
de traduzir e conceber uma nova interpretação de uma tragédia
grega. No nosso caso, essa motivação foi – além da admiração pelo
grande texto e pelo seu autor – minha alusão a uma amplidão e
complexidade de sentidos do texto grego que eu havia
redescoberto através das indicações do tradutor alemão Friedrich
Hölderlin. Seguindo sua trilha, descobri uma nova maneira mais
política e heroica de ver esse drama; o sentido de muitos versos, os
não ditos e alusões dos jogos de palavras excederam o sentido das
leituras em outras versões existentes, apontando para uma

252

A



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

relevância mais complexa (não apenas a piedosa) da heroína e para
motivos altamente ambíguos dos dois protagonistas. 

Para convencer meu amigo-tradutor Lawrence F. Pereira a
deixar de lado, por um tempo, suas tarefas shakespeareanas para
debruçar-se sobre Antígona, tive que mostrar a existência de uma
nova trama escondida no texto grego que eu havia descoberto nas
traduções de Hölderlin – uma trama com suspense
verdadeiramente trágico, uma poesia muito mais excitante do que
o habitual drama cristão do enfrentamento do bem e do mal. O
desafio era devolver ao poema grego a densidade semântica de
versos metrificados em português e de acordo com o ritmo sonoro
e semântico revelado por um trabalho crítico novo e específico. 

Esse trabalho preliminar já estava em andamento por
vários anos, durante os quais eu me empenhei em convencer a
mim mesma e aos meus pares de que uma nova leitura inovadora
era possível.

Em 1998, havia chegado a uma primeira versão da nova
interpretação, cujo foco era, de um lado, a posição peculiar de
Antígona na sucessão vacante da casa dos Labdácidas; essa lhe
confere o estatuto da filha epíkleros (herdeira que transmite ao filho
o título e o legado do avô materno); de outro, havia me chamado
atenção a complexidade dos hinos corais, em particular do párodos
e do primeiro estásimo, nos quais Hölderlin havia percebido a
relevância da apresentação da guerra fratricida que precede a ação
da tragédia como auto-sacrifício dos irmãos Etéocles e Polinice,
que parecem se imolar mutuamente para livrar Tebas do miasma
de sua disputa.2 

O gentil interesse e o encorajamento dos meus
interlocutores levaram-me a traduzir meus esboços e a refinar
meus argumentos em várias línguas – em português, francês,
alemão e inglês. Graças à Internet, pude manter um diálogo
contínuo com Michael Franz, explorando e refinando as leituras
possíveis do rico semantismo do texto grego e das diversas
possibilidades de entendimento e interpretação. Isso me ajudou a
desvelar as imensas afinidades da versão hölderliniana com as
sutilezas do texto grego e a surpreendente sensibilidade do poeta

253



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

alemão que soube penetrar fundo no imaginário mítico da Grécia
antiga e iluminou inúmeros contextos antropológicos que formam
sua matriz.

Resumindo essa nova interpretação, Antígona deixou de ser
apenas o drama de uma jovem rebelde pronta a morrer por uma
causa moral elevada, e sucumbindo à violência de um tirano; a
questão que se colocava na nova perspectiva interpretativa é: o que
acontece para quem consegue ver Antígona não só como uma
mártir cristã, mas como uma princesa grega altiva que tem um
papel político e genealógico a cumprir? Afinal, como herdeira
(epíkleros), ela é a guardiã do patrimônio simbólico da casa que
precisa manter intacto e assegurar a pureza do lar no qual nascerá,
do ventre dela, o chefe da casa. Exercendo essa função ao casar
com o filho do regente – no regime especial e invertido do
epiclerado3 –, ela despojaria Creonte de um sucessor da casa dele e
também poria em questão o poder do regente Creonte.

A visão habitual da suprema humanidade e coragem ética
da protagonista não exclui aquela outra face de Antígona, mas
torna mais interessante – e bem mais grega! – nossa heroína
predileta.

Depois de vários anos de pesquisa e esforços de
recontextualização de inúmeras passagens até hoje obscuras desse
grande clássico, consegui não apenas fortalecer a pertinência dos
vislumbres pioneiros da tradução hölderliniana, mas foi possível
rever também o papel dos versos extremamente complexos dos
hinos corais que apoiavam a nova interpretação. Isso levou a uma
revisão do lugar que a complexidade lírica devesse ocupar na
representação dramática da tragédia; e isso, por sua vez, suscitou a
vontade de conceber uma nova forma de representação teatral:
pois os versos muito complexos dos hinos quase que exigem a
presença carregada de afetos expressivos de um grande coro que
canta e dança, como isso era o hábito na Grécia antiga. Em 2002,
apareceu a oportunidade de transpor essa ideia numa nova
dramaturgia atenta à visão hölderliniana da tragédia. Essa nova
encenação visava em particular o sutil (des)equilíbrio que existe
entre as partes corais e as dialogadas, e isso exigia uma tradução

254



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

que seguisse, com grande refinamento poético, o verso grego,
transpusesse a métrica grega para a da língua neolatina e captasse
os ardilosos duplos sentidos, não ditos e as armadilhas retóricas da
ironia trágica com todo o seu understatement ímpar. 

O que pautou a empreitada de traduzir, comentar e assumir
a dramaturgia com Luciano Alabarse foi a tentativa de transpor a
dramaticidade que eu havia encontrado na leitura de Hölderlin em
uma encenação no palco, com um texto complexo, mas mesmo
assim compreensível para um público não especializado, e
mantendo o foco na distinção muito clara entre as partes líricas
cantadas e as partes argumentativas dos diálogos.

O drama moderno perdeu as formas de expressão
hipercodificadas dos gestos, ritmos e passos coreográficos, dos
quais apenas sabemos (de modo abstrato e vazio) que veiculavam
nas encenações gregas muitas informações semânticas4 hoje
impossíveis de reconstituir. Seja como for, partimos da hipótese de
que a imensa complexidade de ideias comprimidas nos hinos
corais – que o espectador consegue apenas adivinhar de modo
subliminar (e não entender) na rapidez da encenação – devesse
encontrar meios de expressão implícitos: através de atmosferas
criadas com a música de coros cantados e instrumentados. Nossa
encenação contou com nada menos de dezesseis integrantes e
desdobrou a ação dramática em cenas dançadas por bailarinos que
recriavam, com gestos e máscaras de feras e aves de rapina, o
ambiente de miasma e assombração em torno do corpo insepulto,
ameaçado de dilaceramento por cães e abutres.

255



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Coro acompanhado por bailarinos cujos movimentos e gestos transmitem o
clima de miasma (movimentos de cães, répteis e abutres). Fotos da autora.

Voltando à tarefa tradutória, o objetivo do tradutor era
chegar a um novo texto que se deixasse falar nas partes dialogadas
e que recriasse a atmosfera e o encantamento nas partes líricas;
meu objetivo, como dramaturga, era chegar a uma versão que
alterasse a visão de Antígona como vítima inofensiva. Pois a
heroína não pode ser reduzida a uma figura feminina indefesa e
abusada. Ela é, do início ao fim, uma princesa consciente de seu
papel numa importante família aristocrática e guerreira,
descendente de heróis formidáveis e determinada a prolongar sua
linhagem, assumindo um mesmo papel formidável, custe o que
custar.5 

O que está em jogo nas traduções6 é uma visão
interpretativa dessa peça e uma concepção da tragédia em geral: a
maioria dos críticos concorda que Antígona é uma tragédia dupla, e,
desde Aristóteles, sabemos que o herói trágico não pode ser um
caráter exemplar de bondade ou maldade. Essa premissa exige uma
revisão do maniqueísmo das leituras convencionais que sempre
apresentam a heroína como vítima inocente e seu tio como tirano
abominável – o que contradiz frontalmente tudo o que Aristóteles

256



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

pensa da estrutura trágica.7 Foi com esse objetivo que o novo foco
interpretativo manteve um distanciamento crítico de muitas outras
traduções, porém abrindo ao mesmo tempo um diálogo que
explica as razões das nossas opções tradutórias quando essas
desviam das versões já existentes. 

Rastrearemos, em seguida, essa busca de expressões
dramáticas para o palco dessa nova versão mais complexa: mostrar
Antígona como uma heroína assombrosa  e Creonte como regente
que se empenha pelo bem de sua cidade, ao invés da singela trama
convencional – mais próxima do drama burguês e cristão do que
da tragédia grega.

A DIFÍCIL DESCONSTRUÇÃO DO HÁBITO

Uma longa tradição exegética criou o hábito de ver a
heroína grega sob uma única perspectiva: a da vítima, apesar de sua
extraordinária coragem, iniciativa, e força de ação; e essa
simplicidade da trama tem a virtude e o poder de impactar a
juventude e também aqueles recantos da alma que permanecem
jovens em nós até a velhice.8 

Para quem conhece a fortuna crítica dessa versão do poeta
alemão, sabe que ela deu lugar, quase exclusivamente, a
especulações abstratas, com quase nenhum achado crítico-literário
ou indicação útil para novas dramaturgias. À primeira vista, o texto
de Hölderlin nos confronta com tamanha dificuldade que a
tendência até agora continua sendo a desconstrução e a
hiperteorização filosóficas que reina na academia desde Heidegger,
Beaufret e Lacan, um tipo de abordagem que deixa de lado as
valiosas sugestões críticas contidas na parte mediana das Observações
(Anmerkungen) do próprio Hölderlin. Nas universidades, e
sobretudo nos departamentos de filosofia e teoria literária, é difícil
sair desse hábito que se reproduz sem prestar muita atenção às
sutilezas da tradução, da recriação poética e da tentativa de
entender de uma outra maneira a história e o enredo do drama. A
sofisticação das leituras filosóficas na esteira de Heidegger
(pensando em textos como os de Beaufret, Lacan e, mais

257



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

recentemente, no ensaio La césure du spéculatif de Lacoue-Labarthe)
exerceu um fascínio considerável na comunidade intelectual, e esse
brilho ofusca a falta total de mediação crítica entre a especulação
filosófica e a leitura interpretativa.

Lendo as Observações de Hölderlin menos como convite à
teorização, mas como instruções críticas, elas se transformam num
saudável antídoto aos estereótipos que costumamos projetar sobre
Antígona como modelo de grandiosidade humana, moral e piedosa
(uma visão que prevalece desde Antígona ou a Compaixão de
Garnier). Pois as Observações de Hölderlin indicam as articulações-
chave e os truques poéticos que conferem uma beleza paradoxal
aos gestos enigmáticos da heroína: iluminam os trechos que
revelam as múltiplas motivações dos protagonistas e resultam nos
gestos contraditórios da heroína e de seu adversário.9

De fato, o poeta alemão descobriu muitos pormenores
interessantes do original grego: sua tradução aborda de modo
original passagens muito complexas que esperam ainda hoje
comentários críticos e interpretativos. No seu papel de tradutor-
pioneiro de poesia, sua literalidade foi capaz de captar as sugestivas
complexidades dos coros, os subentendidos míticos que apontam
para além da semântica racionalizada; as ambiguidades do gesto
heroico de Antígona (selvagem, altiva, possuída por uma dimensão
sub e sobre-humana – algo muito mais formidável do que a figura
meramente piedosa); seu esplendor assombroso passa da
intensidade mais terna à violência quase desumana. Nas
dissonâncias dos sonhos míticos e apaixonados do coro – no
párodo, no primeiro estásimo, e no “Hino a Danae” –,
descobrimos, assim, não só a Realpolitik sóbria e brutal de Creonte,
mas também sua insegurança e a hesitação do regente diante de
sua sobrinha, que ameaça privá-lo de sua própria linhagem: pois a
posição de Antígona como filha epíkleros10 significa não apenas que
ela deve ser casada com seu mais próximo parente (Hemon), mas
ainda que esse deva “se mudar para a casa dela [isto é, o palácio de
Édipo] e procriar a linhagem de seu sogro! – e não a do
próprio pai!”. A lei do epiclerado existia em muitas cidades gregas
e em Creta (existe até hoje uma estela em Gortyn na qual consta a

258



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

lei do epiclerado). Ela é, sem dúvida, mais antiga que a pólis
democrática ateniense, mas estava ainda em vigor na Atenas em
que Sófocles escreveu. Ela favorece a estabilidade da linhagem
reinante, evitando as rivalidades vinculadas com a passagem do
trono para outra família nobre. A coexistência de legislações
antigas (favorecendo os antigos clãs) e modernas (favorecendo a
mobilidade social) cria as tensões que o espírito democrático deve
resolver. Isso se mostra no diálogo entre Hemon e Creonte – o pai
se posiciona eufemisticamente como “herdeiro” do trono – isto é:
rei, não regente ou tutor –, disputando assim implicitamente a
prerrogativa de Antígona que é ou seria legalmente a herdeira do
patrimônio simbólico e material de seu pai. Isto significa que será
ela, não seu marido, que procederá aos sacrifícios na casa de
Édipo, até um filho dela assumir o trono. A retórica de Creonte se
baseia na lógica (mais popular e em certo sentido mais
democrática) da tyrannis, que favorece o mais apto, inclusive um
tyrannos, quando esse souber assegurar o bem-estar público.
Hemon, embora argumente – aparentemente, retoricamente –
como um guardião da democracia, expressa no fundo sua paixão
por Antígona e pela sua linhagem: em todos os seus argumentos,
ele usa o estilo da linguagem heroica de Homero, elogiando a
noiva como se fosse um herói saindo glorioso de uma batalha,
digna de continuar a viver e a continuar sua velha linhagem – à
qual Hemon se dispõe a servir como instrumento procriador. Não
é impossível que Creonte seja honesto e sincero quando se vê
obrigado a agir como tyrannos-salvador da cidade.11

RUMO A UM ENTENDIMENTO ALTERNATIVO COM TRÊS OBSERVAÇÕES

CRÍTICAS DE HÖLDERLIN

O poeta alemão oferece breves, mas luminosas
observações críticas na parte mediana de seus comentários a
respeito de Antígone e Édipo. Ler o Hino ao Sol na tradução de
Hölderlin me fez perceber como as grandes traduções (Jebb,
Schadewaldt, Mazon, Gama Kury, Donaldo Schüler, entre outras)
racionalizam o texto grego, o que apaga parte de seu relevo

259



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

expressivo e cheio de sugestões dramáticas, deixando-o
aparentemente mais compreensível e claro. Até o ano 2000,
Hölderlin foi o único tradutor, pelo menos no meu conhecimento,
que sublinhava a qualificação “báquico”, literal e explícita, do
guerreiro delirante, que a guerra de Tebas não é uma guerra normal
e ordeira, mas se transforma na sétima porta, em transe dionisíaco
dos dois irmãos, possuídos pelo deus. O termo “báquico” aparece
claramente no original grego, mas não na grande maioria das
traduções eruditas;12 ele assinala a conotação de delírio divino que
altera o valor do combate fratricida entre Etéocles e Polinices; o
hino também introduz uma distinção clara que segrega esses “dois
assombrosos”, os irmãos que se sacrificaram para Dionísio, dos
outros sete príncipes sobreviventes: esses conduziram uma guerra
correta, dentro das normas guerreiras, e honram Zeus, sacrificando
as armas conquistadas no seu altar.

A heroína Antígona, na tradução de Hölderlin, é
apresentada como figura paradoxal: não como mera figura piedosa,
mais inquietante do que uma heroína moral, ela tem o gesto de
uma princesa feroz e altiva que, em certos momentos, pouco se
importa com moralidade e humanidade v. 20: “[K]alkheinos epos
(irado-vermelho); v. 73-74: “[H]osia panourgesasa (piedade perversa)
ou mais para o final, os v. 906-914, onde ela diz que não afrontaria
a lei para enterrar marido ou filhos por esses serem substituíveis. 

É esse paradoxo que Hölderlin resume, no final da peça,
no gesto de Antígona quando ela se autodenomina “Rainha” dos
tebanos. Hölderlin torna novamente visível o comportamento
verdadeiramente aristocrático da herdeira que ostenta o legado
simbólico de sua casa, peça-chave na linhagem, que o coro chama
de última raiz da linhagem, uma figura que está na posição da filha
epíkleros que procura reconquistar, senão o trono, pelo menos a
glória da linhagem (isto é, um valor hiperpessoal, que nada tem a
ver com a bondade moral). Resumindo: a tradução do poeta
alemão extrai do original grego os elementos que justificam o título
de “rainha” para a heroína (basta alterar ligeiramente o texto grego,
para fazer aparecer a relevância dinástica e política dessa figura). 

260



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

A) AS SUGESTÕES BÁQUICAS DOS V. 133-136, PÁRODO

Na tradução de Hölderlin, os dois irmãos não aparecem
como guerreiros normais, mas como seres isolados numa estranha
possessão delirante, que os torna incomparáveis e incomensuráveis
com os outros “sete príncipes” sobreviventes. Nesse trecho, três
pequenas alterações me chamaram atenção, porque conferem ao
texto a atmosfera da embriaguez, do transe e do êxtase; e, ao
mesmo tempo, o poeta alemão cria elos com cenas do prólogo.
Para recriar essas ideias, experimentamos as seguintes versões dos
v. 134-137: 

Mas cambaleia e cai no solo retumbando [ou cambaleando]
Ele que, ébrio de ardor (ou amor) [seguindo a sugestão do
Liebestrunken de Hölderlin], 
Vinha, báquico bufando, 
No verter dos ventos hostis.

Depois, numa outra versão: 

Mas emborca e tomba no solo retumbando,
O porta-tocha, em surto enfurecido, 
Vinha, báquico bufando,
Nas lufas dos tufões hostis.

ἀντιτύπᾳ δ᾽ ἐπὶ γᾷ πέσε τανταλωθεὶς
πυρφόρος, ὃς τότε μαινομένᾳ ξὺν ὁρμᾷ 135
βακχεύων ἐπέπνει

ῥιπαῖς ἐχθίστων ἀνέμων.13

Alterando a tradução do advérbio pyrphoros, que a maioria
dos tradutores até hoje entende como referência à cena de uma
outra tragédia, na qual Capaneu tenta incendiar uma das torres
tebanas, Hölderlin entende a ardência não como um fogo real, mas
como um ardor passional dos sentimentos instáveis da família real
tebana, seu inquietante oscilar entre ódio e amor que Nicole
Loraux comentou eloquentemente no seu posfácio da edição de
Antígone, da editora Les Belles Lettres, de 1998. Essa instabilidade
dos afetos, decorrente das distorções das relações familiares pelo

261



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

incesto, é apresentada nessa cena relatada pelo coro como o delírio
de um transe báquico. Hölderlin consegue captar, na sua tradução
desses versos, mais a atmosfera da cena do encontro dos irmãos na
sétima porta, a embriaguez de amor-e-ódio sangrento que leva ao
mútuo dilaceramento e assim se afasta do sentido convencional de
outras traduções que insistem mais no assalto guerreiro e na vitória
tebana. Nossa interpretação-tradução, seguindo a sugestão do
original grego e da versão alemã de Hölderlin, procura reconstituir
essa qualidade atmosférica, que transforma o gesto guerreiro de
incendiar a cidade (que normalmente associamos com a figura
mítica de Capaneu, recorrendo a outras versões da guerra de
Tebas) em um acontecimento mais ambíguo e amplo: em uma
possessão divina, a guerra fratricida aparece, assim, como um
excesso paradoxal: de um lado, o excesso incestuoso de amor-
philia vertendo em ódio – uma instabilidade que Nicole Loraux
destaca como culminação das relações familiares perturbadas,
endocanibalismo: por outro lado, no entanto, o mesmo gesto
aparece sob o signo do transe bácquico. Esse potencial miasma
fica suspenso entre o sacrilégio e a oferenda sagrada = paradoxo
trágico (retomada da lógica da tragédia Sete contra Tebas de
Ésquilo).14 

Ao mesmo tempo, essa ousada reconstrução faz
ressonância a outra loucura labdácida que apareceu no diálogo das
irmãs no prólogo, quando Antígona afirma estar pronta para uma
“perversão sagrada” (“hosia panourgesasa”) e, no v. 73 sugere seu
desejo por uma união quase erótica com o irmão: “Amada deitarei
com o amado-amante” (“Lieb will ich mit ihm liegen dem Lieben”).

Não por acaso, sua irmã Ismene se assusta com o humor
assombroso, “avermelhado” (kalkheinos) e com a loucura
ressoando nessas palavras (“du scheinst ein rotes Wort zu färben”, v.
20). Esse excesso de sentido, impossível de captar e compreender
intelectualmente, foi transferido, na nossa encenação, para a
música e a expressão coreográfica das danças que precediam o
prólogo e acompanhavam a entrada do coro.

262



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

A metade direita do coro. Foto da autora.

Auf harten Boden aber fällt er, hinunter taumelnd, [tantalôtheis:
cambaleando]
Liebestrunken [pyrphoros: ébrio de ardor-amor],
der mit rasender Schaar... [ele veio com tropa frenética...]
Hinschnob, bacchantisch (bakcheuôn) [em surto báquico bufando]
Im Wurf’ ungünstiger Winde15 [No verter dos ventos hostis]

Nessa tradução, “o guerreiro” não é um ser racional que
age por conta própria, mas uma dupla delirante: os dois
“mesmos”-irmãos, possuídos por uma força cósmica que os induz
à auto-outro-destruição.

Seguindo Hölderlin, nossa tradução realçou nesses versos
os elementos extáticos do thiasos báquico. Criou ligações sugestivas
entre o frenesi da guerra e o frenesi de outros ardores: do verter de
amor em ódio (consequência  das uniões incestuosas) que se
apoderaram de Tebas. Em vez de racionalizar e moralizar a ação,
como faz Kitto quando realça o “frenesi” do “ódio amargo” do
atacante agora vencido, Hölderlin procura outra interpretação.

263



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Relaciona a rixa sangrenta dos irmãos com a perversão tebana das
origens (casamento de humanos com os monstros nascidos da
terra, spartoi), projetando esse elo sobre o mito do regresso da
Idade de Ouro, que exige a autoextinção dos irmãos titânicos –
uma ligação do pensamento mítico já preparada em Sete contra
Tebas de Ésquilo (como veremos a seguir). Os movimentos
“cambaleantes”, a “embriaguez” e a velocidade evocam a
atmosfera da possessão sagrada e a sugestão de que os príncipes
estavam sob o poder de Dionísio, da mania báquica, o que muda o
significado da sua luta. 

B) O “HINO A DANAE” E A FRIA NEUTRALIDADE DO CORO

A segunda grande descoberta crítica foi que Hölderlin via o
coro como “friamente neutro”, não tomando partido nem para
Antígona nem para Creonte, mas expressando antes de tudo suas
preocupações pela continuação da cidade e da linhagem.16 O poeta
alemão notou que as hesitações dos anciãos refletem a insegurança
diante das ambiguidades de todas as ações dos protagonistas: A
ambiguidade não só da pretensão de Creonte ao trono, mas
também de todos os governantes anteriores – Édipo, Etéocles e
Polinices e, sobretudo, a pretensão implícita de Antígona ao trono.

Pois o “Hino a Danae” é a resposta do coro aos devaneios
da heroína, quando essa se compara com Niobé, aquela ancestral
cujo orgulho pela sua fertilidade foi punido pelos deuses que
abateram todos os seus filhos e filhas. O coro repreende a heroína
por essa comparação, sugerindo, ao contrário, a comparação de
Antígona com Danae, outra heroína aprisionada pelo seu tutor que
temia um filho dela, que pudesse ameaçar seu governo. Tudo
indica que os anciãos ainda têm esperança de que os deuses talvez
liberassem Antígona e que um filho dela assumisse o trono no
futuro.

Depois vem a comparação com Acrísio, cujos febris
sarcasmos punidos por Dionísio podem muito bem evocar os
sarcasmos que Creonte lançou contra Antígona. E, por final, uma
reflexão sobre o triste destino dos fineidas, os descendentes de

264



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

uma princesa ateniense raptada pelo vento Boreus, que foram
cegados pela segunda esposa, legítima, de seu pai. O hino termina,
portanto, com mais uma ruminação incerta do coro, que parece
refletir sobre os percalços da linhagem dos Labdácidas.

Comecei a aperceber-me de que a familiaridade de
Hölderlin com o mito, a poesia e a imaginação gregos era muito
maior do que admitem os comentaristas e que os críticos lhe
davam crédito, e que eu tinha encontrado uma mina de ouro de
sugestões míticas que mostram a regressão infinita das
ambiguidades trágicas para a obscuridade do subtexto mítico: a
desgraça herdada dos spartoi, os “semeados” – antepassados das
famílias nobres de Tebas, cuja natureza parece permanecer
suspensa entre deuses, monstros e humanos. Tal como os seus
contemporâneos, Hölderlin possuía bom conhecimento do mito,
da arqueologia e da cultura gregas. Mas além disso ele tinha uma
imaginação muito intuitiva e viva que não se limitava a
compreender; também sentia empatia com o modo de pensar
mít ico – e poético. Estava consciente da diferença cultural
marcante entre os mitos pagãos (que falam através de relações
sugestivas de imagens e coisas) e as estruturas imaginárias cristãs,
baseadas em doutrinas teológicas ou morais, depois retraduzidas
em alegorias. A ambição de Hölderlin era trazer de volta à vida o
poder sugestivo das “histórias emocionantes” escondidas no
drama grego e apresentá-las no palco do teatro de Weimar. Isto é
muito diferente das ideias teóricas que têm sido enxertadas nas
traduções hölderlinianas desde a abordagem pioneira de Heidegger
na sua Introdução à metafísica. Hölderlin e sua reflexão sobre Ser e
Julgar, Urtheil und Seyn, inspirou muitos pensadores posteriores a
enveredar pela investigação ontológica (como acontece no capítulo
“Ser e Pensar” da Introdução à metafísica de Heidegger.17 No entanto,
Hölderlin, como poeta e tradutor, não subordina a sua leitura e
tradução a uma reflexão nos limites da metafísica, mas insiste que a
poesia está aberta a uma “lógica mais abrangente” (Observações). O
seu feito é a descoberta de uma história que entretece os enredos
míticos dos antepassados de Édipo e Antígona com outros heróis
da mitologia grega: recomendou prestar atenção no “Hino a Danae”

265



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

e tentar compreender a tragédia nessa perspectiva. Ora, nos fartos
comentários eruditos dessa tragédia, é muito raro encontrar
explicações sobre Danae, Acrísio, os Fineídas e mais raro ainda
uma abordagem interpretativa vinculando os destinos dessas
figuras com a da heroína.

Sem poder desenvolver muito mais este tópico,
mencionemos brevemente que Sófocles constrói a sua visão trágica
dos heróis tebanos a partir do paradoxo trágico de Ésquilo
desenvolvido em Sete contra Tebas. Já nessa tragédia inicial, os dois
irmãos são apresentados não só como rivais obstinados cuja sede
de poder os empurra para um fratricídio sacrílego.18 Entretanto, ao
lado dessa terrível violência, aparece um gesto diametralmente
oposto: a tentativa de purificação da cidade através da mútua
eliminação dos irmãos. Realiza-se um gesto altamente ambíguo:
um fratricídio-suicídio (miasma) ou uma purificação do mal
ancestral pelo auto-sacrifício, que confere aos irmãos um ar de
santidade e os faz parecer simultaneamente terríveis e santos, sub-
humanos e sobre-humanos. Se fossem apenas príncipes humanos,
a sua luta na sétima porta teria sido um crime extraordinário; mas,
apresentados como spartoi (criaturas sub e sobre-humanas,
monstruosamente divinas), a sua luta insere-se na narrativa do
auto-sacrifício dos Homens de Bronze. O velho mito exalta a sua
força titânica, que só pode ser vencida por eles próprios. É isso
que legitima o seu fratricídio, sem o qual não haveria fim para o
impulso destrutivo neles encarnado, permitindo assim o regresso
da Idade de Ouro.

Hölderlin compreendeu intuitivamente essas sugestões
muito antes da antropologia histórica moderna. Para ele, Sófocles
retoma o modelo de Ésquilo e joga com um grande número de
alusões e ambiguidades desse gênero. No primeiro hino, os anciãos
tebanos estão inclinados a dar à guerra esse significado mítico e
glorificam o auto-sacrifício dos irmãos como um ato que os
distingue dos humanos normais: ambos são honrados como heróis
que salvaram a cidade da destruição.19 Creonte, porém, nega essa
visão e apresenta os Labdácidas como uma linhagem poluída pelo
miasma do fratricídio – um argumento que lhe dá vantagem para

266



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

reclamar o trono para si, deslegitimando os Labdácidas e
Antígona.20 O coro e Creonte representam os dois pólos da cultura
clássica ateniense: costumes, crenças e mitos tradicionais estão
ainda muito vivos na mente dos anciãos, enquanto Creonte
representa o pragmatismo racional da Atenas moderna. Creonte
raciocina como um patriarca prático quando apresenta Antígona
como uma sobrinha rebelde e traiçoeira; o coro, ao contrário,
prefere vê-la através do filtro do mito, como uma descendente da
gloriosa casa dos Labdácidas. Eles a admiram como uma
encarnação daquela glória. Antígona partilha com os seus irmãos a
origem selvagem dos spartoi, e o coro tenta desculpar o seu
comportamento exaltado para com Creonte – não por razões
morais, como Hemon tentará mais tarde (A, v. 693-722) – mas
simplesmente comparando “A filha [ao] temperamento do pai”
que, embora “feroz e desafiador” (e incestuoso e patricida), é
recordado como glorioso! (A 471 s.)

C) A BELEZA RÉGIA DE ANTÍGONA: RAINHA EM VEZ DE

DESCENDENTE DE UMA LINHAGEM DE REIS

Hölderlin compreendeu melhor do que ninguém o fundo
selvagem das sugestões míticas de Sófocles, o que pode
surpreender as pessoas que conhecem o preconceito dos
acadêmicos que ainda negam que o poeta alemão tenha sido fiel ao
espírito trágico de Sófocles. Aprendendo com as suas afinidades
intuitivas com a poesia e o mito gregos, torna-se mais fácil
justificar o temperamento selvagem de Antígona que é enfatizado
na sua versão. Há algo de formidavelmente ambíguo no seu
carácter que é absolutamente necessário para a expressão adequada
do seu destino trágico. A sua beleza nasce de um equilíbrio
precário entre o monstruoso e o angélico – e esse equilíbrio é o
segredo do paradoxo trágico. Tal como o seu pai Édipo, a quem o
coro compara duas vezes (A, v. 471 s., v. 854-856), ela tem uma
força viril e um porte aristocrático altivo. A sua curiosidade
inteligente e perspicaz sobre a sua situação após a morte dos
irmãos contrasta fortemente com a melancolia derrotista de

267



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Ismene. Ismene é uma jovem mais submissa, dócil e convencional,
natural ou voluntariamente obtusa, abalada pela vergonha da sua
origem incestuosa e pela calamidade que os irmãos lhe infligiram.

Contraste entre Ismene e Antígona. Foto da autora.

A tradução de Hölderlin marcou claramente esse contraste,
acentuando os gestos assustadores e altivos de Antígona como
privilégios que ela pode legitimamente reclamar e que a
diferenciam da humilde submissão de Ismene à lei e ao domínio
masculino. Vejamos duas citações da tradução de Hölderlin, que
são frequentemente consideradas como contendo “alterações” que
traem o texto de Sófocles. Na perspetiva de Hölderlin, não se trata
de falsas, mas de interpretações mais sutis, que nos dão a conhecer

268



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

significados ocultos nas entrelinhas que permanecem inaudíveis
nas traduções de Lattimore ou de outros filólogos.

A AFIRMAÇÃO “SELVAGEM” DE ANTÍGONA: “MEU ZEUS...”
Por exemplo, no v. 450 do texto de Sófocles, Antígona

responde à pergunta do tio se ela sabia que a sua lei tinha proibido
o enterro. Hölderlin traduz esse verso com a seguinte exclamação
acalorada: 

Por isso: Não foi meu Zeus que m’a proclamou
Nem aqui em casa a Justiça dos deuses da morte,
Que entre os homens delimitaram a lei.

Darum. Mein Zeus berichtete’s mir nicht,
Noch hier im Haus das Recht der Todesgötter,
Die unter Menschen das Gesetz begrenzet
(HA, v. 468-450).

Hölderlin entendeu o termo grego ξύνοικος como significando
“juntos aqui nesta casa” – em vez do sentido mais convencional e
idiomático: na morada subterrânea de Diké. Em outras palavras:
tudo o que Antígona afirma aqui está centrado em sua casa e em
seu lar, no palácio tebano. O trabalho de contextualização com
outras referências aos deuses protetores do palácio mostrou que
essa é uma leitura – talvez errônea, mas produtiva – que traz à tona
a reivindicação até então despercebida pela qual Antígona reclama
seu direito legítimo de representar e até incarnar a herança material
e simbólica de seu pai e, portanto, de sacrificar nos altares do
palácio.

Na encenação de Porto Alegre, a reivindicação da realeza
simbólica que Antígona herda de seu pai e com a qual ela enfrenta
seu tio foi evidenciada tanto no figurino – ambos personagens
vestem mantos na cor púrpura – como também nas feições viris e
fortes dessa figura feminina e nos seus gestos audaciosos e quase
agressivos.

269



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Creonte e Antígona – rivais pela realeza, ambos trajando púrpura.
Fotos da autora.

As traduções mais convencionais respeitam a redação do
original, que não contém o pronome possessivo “Sim, não foi
Zeus que proclamou isto...”. A versão de Hölderlin levanta a
questão – teria ele cometido um erro de leitura do texto grego ou
foi intencional a alteração desta linha (por exemplo, para
modernizar o semblante de Antígona como uma subjetividade
contemporânea individualizada)? Schadewaldt e Beissner,
Reinhardt, Beaufret e Lacan, Lacoue-Labarthe e muitos outros
discutiram esta questão, acusando Hölderlin de alterar o espírito da
peça de Sófocles.21 A dificuldade e a abstração dessas questões
filosóficas minaram a questão direta: qual poderia ser o sentido do
gesto de Antígona no drama quando se avulta como uma
autoridade feroz, dirigindo-se a Creonte como se este fosse uma
figura subalterna? Não nos precipitemos na conclusão habitual de
que a superioridade ética da sua decisão de enterrar Polinices torna
Antígona tão segura de si. É preciso, antes, ver essa altivez diante
de Creonte à luz de sua altivez e indiferença para com Ismene,
quando a heroína desdenhou sua irmã pela timidez no prólogo. A
superioridade moral não conduz necessariamente à altivez e ao

270



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

desprezo – temos de ter isso em mente e perguntar por que razão
Antígona declara sua superioridade sobre Ismene e sobre Creonte
– ela menciona este último com condescendência rancorosa como
“o bom Creonte” (A, v. 31; HA, v. 33), que ousou proclamar o
decreto “até a mim” (HA, v. 34) – como se repudiasse sua
impostura. O texto grego e a tradução alemã de Hölderlin
sublinham essa insistência indignada, que reivindica um estatuto
social e político superior para a heroína.

A IMPORTÂNCIA GENEALÓGICA E POLÍTICA DE ANTÍGONA

(ENTRELAÇADA COM A SUA BRAVURA MORAL)
Quando se pergunta o que mais pode estar em jogo na

disputa entre as irmãs e entre Antígona e Creonte, é essencial não
se concentrar na excelência ética de Antígona, mas antes prestar
atenção ao seu estatuto ambíguo na ordem social e política de
Tebas – uma questão que quase nunca foi levantada pelos
comentadores! Antígona não é uma mártir inocente ou uma
virgem indefesa, mas uma jovem mulher feroz, uma figura no mais
sutil equilíbrio entre a nobreza sublime e a monstruosidade. Na sua
própria mente, ela tem um estatuto soberano e principesco e está
determinada a manter a glória da sua linhagem, embora saiba
muito bem que sofreu miasmas que a tenacidade paterna soube
despoluir (o incesto do seu pai foi sanado pelo acolhimento em
Colono), e ela aposta que o fratricídio dos seus irmãos poderá ser
despoluído pela coragem dela e pelo seu rito fúnebre. É admirável
sua capacidade de se ver a si própria sob os dois prismas e de agir
corajosamente face às circunstâncias que fazem a sua irmã murchar
– Sófocles lhe confere uma aura “bela” num sentido quase
sobrenatural. No meio de dificuldades extremas, ela consegue
manter a imagem e os feitos da sua família venerável e insiste em
cumprir os ritos adequados, o que lhe permitiria salvar os dois
irmãos e Tebas da sombra da desgraça, podendo, assim, perpetuar
a fama da sua família real. Hölderlin sublinha esse fato, quando a
faz referir-se a si própria como “a rainha” que permanecerá na
memória como um desafio que o coro terá de enfrentar, dando

271



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

uma razão que possa justificar sua morte (HA, v. 978). Em vez de
traduzir literalmente o epíteto de Sófocles “ramo ou descendente
da antiga linhagem real” (A, v. 940s.), Hölderlin dá a Antígona o
título de rainha: sublinha o seu estatuto político e genealógico, sem
nunca mencionar a óbvia reivindicação moral da sua ação.

Creonte também tem convicções íntimas e reflete sobre o
estatuto e a importância da linhagem dos Labdácidas. É bastante
mais realista e real-político que Antígona. Considera que as
sucessivas desgraças da casa real prejudicaram irremediavelmente a
sua legitimidade. Acredita sinceramente que a linhagem real está
demasiado poluída e não seria mais capaz de governar. Sente que
deve intervir e impor-se como um rei legítimo, não como um
regente. E o seu primeiro discurso expõe de forma eloquente as
suas boas razões para pensar assim: afinal, até os anciãos, que são
legitimistas e falam dos seus reis doentes quase como divindades,
aceitam a palavra muito forte – miasma – que Creonte utiliza para
caracterizar o ato dos irmãos. A sua morte mútua é considerada
como um ato vil, poluente, cometido contra o próprio (eu ou a
família). O termo grego autokheir (v. 146) é, portanto, muito
ambíguo, refere-se à violência contra si mesmo (suicídio) e contra
o próprio outro, o irmão (fratricídio). Creonte convence o coro de
que os irmãos poluíram a cidade com o sangue do fratricídio,
mergulhando Tebas num novo miasma, e ameaçam a cidade com a
ira e vingança divinas.

Tudo é ambíguo e difícil de decidir. A personagem de
Antígona partilha claramente essa ambiguidade assustadora. Ela é
ao mesmo tempo sombria e selvagem, nobre e corajosa, e a sua
primeira preocupação é defender a dignidade da sua venerável
linhagem.

O SIGNIFICADO IDIOMÁTICO CORRETO DO PRONOME POSSESSIVO

INSERIDO “MEU ZEUS”
O poeta alemão convida-nos a levar a sério a sua

reivindicação de realeza, e é isso que explica o fato de ter
acrescentado o pronome possessivo “meu” ao nome de Zeus,

272



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

quando Antígona se coloca sob a proteção de Zeus Herkeios e
rejeita o Zeus de Creonte como não se aplicando a ela. A alteração
não moderniza o original – muito pelo contrário: é preciso lembrar
que os cidadãos atenienses que perguntavam o endereço de alguém
diziam “Onde está o teu Zeus Herkeios?”, referindo-se ao altar no
centro da casa onde o chefe de família efetuava o seu sacrifício
diário. Por outras palavras, Hölderlin salienta que a heroína
reivindica o estatuto de herdeira da lareira sagrada de Zeus, situada
no meio do palácio tebano, deixando claro que não é apenas mais
uma virgem sob a tutela do tio. 

Imagine-se a encenação dessa cena – e o tipo de pessoa
que Hölderlin imaginou que Antígona fosse quando introduziu a
sua alteração. A sua intenção era trazer para um público moderno
um conhecimento vital que todos os contemporâneos de Sófocles
partilhavam e que nós perdemos: o contexto da crença mítica
antiga e das leis clássicas.

EPICLERADO

A reivindicação de superioridade de Antígona em relação a
Ismene e Creonte é justificada tanto pela ordem tebana arcaica,
que reserva o estatuto real aos Labdácidas, quanto por uma
instituição jurídica ateniense moderna chamada epiclerado.
Antígona deixa claro que a linhagem de Creonte tem uma função
mais humilde, como conselheiros do trono ou regentes
temporários. Após a morte do seu pai e dos seus irmãos, tem
consciência de que ocupa uma posição particularmente crucial
como herdeira simbólica do trono. Uma vez que as famílias gregas
eram normalmente patrilineares, uma família sem herdeiros
masculinos extinguir-se-ia normalmente. A instituição do
epiclerado permitia a uma filha órfã, sem irmãos vivos, transmitir o
título e os bens do pai. O primo mais próximo era obrigado a casar
com ela, e os seus filhos eram considerados, não como filhos do
pai, mas como herdeiros do pai dela. Com a morte dos seus dois
irmãos, Antígona tornou-se uma epíkleros. Segundo a lei ateniense,
o seu primo mais próximo deve casar com ela, e os seus filhos

273



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

perpetuarão a linhagem real de Tebas. Se Creonte quer livrar-se
dos Labdácidas amaldiçoados – como quer, talvez com razão –, ela
está no seu caminho. Ela tem plena consciência de que é a sua rival
política.

A pretensão de Antígona é implicitamente contestada por
Creonte, quando esse se refere a “todos os que em minha casa
adoram Zeus...”. Em outras palavras, Creonte fala como se tivesse
conquistado a casa de Édipo e Antígona, pois no entendimento
dele, Antígona já está condenada e morta.

Atentos a esses não ditos implícitos, podemos apreciar a
admirável lucidez do poeta alemão (além de sua economia poética)
que transforma as leituras existentes, tornando a sua mais moderna
e política, sem trair o original. Com um pequeno pronome
possessivo, permitiu a Antígona afirmar desafiadoramente a sua
pretensão de ser a matriz do palácio real, a herdeira dos símbolos
da realeza. Ela contesta a reivindicação de Creonte com a
segurança de uma filha epíkleros que conta com a proteção de Zeus
Herkeios. O “meu Zeus” de Antígona recebe um eco imediato na
resposta de Creonte, que tenta habilmente reduzir a altiva princesa
epíkleros ao estatuto de uma rapariga rebelde sob a sua proteção
patriarcal e sujeita aos deuses do seu lar:

Hölderlin HA, v. 505-509; A,  v. 485-488,
em alemão

D o c h w e n n s i e s c h o n
Von meiner Schwester und Verwandtesten,
Vom ganzen Gotte meines Herdes da ist,

Dem allem ungeachtet meidet sie
Den schlimmen Tod nicht.

Hölderlin (traduzido por L.F. Pereira)

Filha de minha irmã, mais unida ao
meu sangue

Que todos os que em minha casa
adoram Zeus,
Nem ela, nem a irmã quiseram se safar 
Da morte mais atroz.

274



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

APÊNDICE: TRADUÇÃO DO HINO DE ENTRADA POR L.F. PEREIRA,
SEGUINDO AS SUGESTÕES DA TRADUÇÃO ALEMÃ DE HÖLDERLIN

Hino ao Sol
Raio solar, lume mais belo
que jamais luziu sobre
Tebas das Sete Portas,
Luziste, enfim, ó cílios
Do dourado dia, vindo por
Sobre as águas do Dirce,
Sobre o homem que apeou armado,
O argivo do branco escudo,
O prófugo em disparada
Por ti coa aguda brida fustigado;

Ele que, lançado por Polinice, após
Dúbias contendas, contra nossas plagas,
Qual águia guinchando
Estrídula para terra, revoou
Envolto em asa de alva neve,
Com aprestos vários de guerra
E crinas vibrando nos cascos.

E após pairar sobre os tetos,
Com lanças sanguinárias, a guela
Em volta se abrindo das Sete Portas,
Partiu, antes que as mandíbulas
Com nosso sangue se encharcassem
E com as tochas de Hefesto
A coroa das torres se tomasse.
E em torno ao dorso propagou-se
O estrondo de Ares, dura disputa
Pra o êmulo do dragão.

Pois Zeus detesta as pompas da língua
Grandíloqua, e quando os vê
Chegando no vagalhão sublime,
Soberbos retinindo de ouro,
Com raio os precipita, já no topo
Das torres
Prontos a gritar vitória.

Gaze of the Sun, O you most beautiful,
Who long have shone over seven-gated Thebes,
You appeared once, O light,
O wink of the golden day,
You crossed the rivers of Dirce,
And the white shield, him of Argos,
The man, come with arms and armor,
The fugitive who bolts,
You have given him a bridle of steel, him,

With whom Polyneices rose
Over our country
In struggle doubly sharp.  Like an eagle,
He cried and flew,
His wings white as snow,
Terrible, with many weapons,
And helmets with horse-mane plumes.

And above the palaces he [the Eagle] rose,
and opened, Gaping wide,
full of spears, all around
The [Dragon]jaws of the seven gates;
But he went away,
Even before he had
Bathed his jaws in our blood,
Even before the torches of Hephaestus
Had caught the crowns of the towers.
And thus, the tornado of Mars broke
Over the enemy’s back, becoming
An obstacle to the dragon.
For Zeus hates the chatter
Of big tongues, and when he sees them,
Just when they swagger up,
Purse-proud, in their vain horizons,
With brands of fire he hurls them down, when one of
them
From the summit that he has gained, is already
chanting
The joyous song of victory.

275



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Mas cambaleia e cai no solo retumbando,
O porta-tocha, que, com surto enfurecido,
Vinha báquico bufando
Nas lufas dos tufões hostis.
Mas sua cota foi outra,
E aos outros outra cota Ares, ateando
O corcel mais fogoso, com o açoite
distribuiu.
Pois sete chefes frente às sete portas,
Dispostos frente a frente deixaram
A Zeus afugentador um prêmio todo em
bronze,
Salvo os dois malditos, que, gerados
Por mesmo pai e mesma mãe, ao erguerem
Contra si o dúbio poder das lanças,
ganharam
Cada qual sua cota de uma morte em
comum.

But on the hard earth he falls,
Drunk with love, he who, with a frenzied horde
Advanced frothing, bacchic
In the blasts of contrary winds.
But he found something else;
Someone else’s something
Doles out the spirit of battle, when sternly
He stirs up, with the skillful man, one at hand.

276



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

ABSTRACT

This article deals with the multiple possibilities of reading and
interpreting Antigone through the prism of translation – firstly, the
innovative interpretation of Hölderlin's version, which perceived
different (double) meanings of the Greek original and integrated
them into his German version; secondly, the re-translation of the
meanings of that German version and its adaptation for the
theater, more precisely, the translation of the written word into the
gestural and musical language of the stage. At the center are
Hölderlin's insights which shed new light on the meaning of the
chorus and the heroine, and on their respective dramatic roles.

KEYWORDS

Antigone; Translation; Staging; Chorus; Protagonists.

277



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

REFERÊNCIAS E SIGLAS

A com número de versos se refere aos versos de Antígona na maioria das edições
atuais (Mazon, Kitto, Jebb, Wyckoff, etc.)

HA com número de versos se refere aos versos de Antígona na tradução de
Hölderlin

EDIÇÕES E TRADUÇÕES

HÖLDERLIN, Friedrich. Sämtliche Werke und Briefe. Jochen Schmidt (ed.).
Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1992. 3 vol.

HÖLDERLIN, Friedrich. Sämtliche Werke. Frankfurter Hölderlin Ausgabe. D.E.
Sattler (ed.). Frankfurt am Main: Stroemfeld; Roter Stern, 1988. vol. 16.

HÖLDERLIN, Friedrich. Antigone de Sophocle. Philippe Lacoue-Labarthe (trans.).
Paris: Christian Bourgeois, 1978; 1998.

HÖLDERLIN, Friedrich. Hölderlin’s Sophocles. Oedipus and Antigone. David
Constantine (trans.). s.l.: Bloodaxe, 2001.

[AA] HÖLDERLIN, Friedrich. Anmerkungen zur Antigonä (Remarks on Antigone), in:
Sämtliche Werke. Frankfurter Hölderlin Ausgabe. D.E. Sattler (ed.). Frankfurt am
Main: Stroemfeld; Roter Stern, 1988. p. 411-421. vol. 16.

HÖLDERLIN, Friedrich. Anmerkungen zum Oedipus (Remarks on Oedipus). In:
Sämtliche Werke. Frankfurter Hölderlin Ausgabe. D.E. Sattler (ed.). Frankfurt am
Main: Stroemfeld/Roter Stern, 1988. p. 249-258. vol. 16

SÓFOCLES. Antígona. L.F. Pereira (trad.). Introdução e notas K.H. Rosenfield. Rio de
Janeiro: Topbooks, 2006.

SÓFOCLES. Antígone. Tradução de Trajano Vieira. São Paulo: Perspectiva, 2009.

SÓFOCLES. Antígona. Tradução de L.F. Pereira. Introdução de K.H. Rosenfield. São
Paulo, Rio de Janeiro: Penguin-Companhia, 2023.

SOPHOCLES. Antigone. R.C. Jebb (ed.). Cambridge: Cambridge University Press,
1900.

SOPHOCLES. Antigone. In: The Complete Greek Tragedies. Elizabeth Wyckoff
(trans.). David Grene; Richmond Lattimore (eds.). Chicago: Chicago University
Press, 1954.

SOPHOCLES. Antigone. Paul Mazon (trans.). Paris: Les Belles Lettres, 1958.

SOPHOCLES. Antigone. W. Schadewaldt (trans.). Frankfurt am Main: Insel-Verlag,
1974.

278



Antígona e o desafio da interpretação | Kathrin Holzermayr Rosenfield

COMENTÁRIOS E LITERATURA SECUNDÁRIA

ANOUILH, Jean. Antígone. Brasília: UNB, 2009. (orig. 1944).

ARISTOTE. La Poétique. Dupont-Roc e Lallot (trad.). Paris: Seuil, 1980.

BEAUFRET, Jean. Hölderlin et Sophocle. Paris: Gallimard, 10/18, 1965.

BEAUFRET, Jean. Hölderlin e Sófocles. Rio de Janeiro: Zahar, 2005.

HEIDEGGER, Martin. Einführung in die Metaphysik. Tübingen: Max Niemeyer,
1966.

LACAN, Jacques. Le Séminaire VII: L’Éthique dans la psychanalyse. Paris: Seuil,
1986.

LACOUE-LABARTHE, Philipp. La césure du spéculatif. Paris: Bourgeois, 1978.

LORAUX, Nicole. Introduction. La main d’Antigone. In: SOPHOCLE. Antigone. Paris,
1997, p. VII-XIV, 105-143.

LUPAS, Liana; PETRE, Zoe. Commentaire aux Sept contre Thèbes d’Eschyle.
Bucarest; Paris: Editura Academici; Les Belles Lettres, 1981. p. 207–208.

PRUDHOMMEAU, Germaine. La danse grècque antique. Paris: Editions du Centre
Nationale de la Recherce Scientifique, 1965.

REINHARDT, Karl. Sophocle. Paris: Minuit, 1971.

ROSENFIELD, Kathrin. Antigona: de Sófocles a Hölderlin. Porto Alegre: L&PM,
2000.

ROSENFIELD, Kathrin. Hölderlins Antigone und Sophokles Paradoxon. Poetica.
München, 2001. p. 465-502. vol. 3-4.

ROSENFIELD, Kathrin. Antigone: Sophocles’ Art, Hölderlin’s Insight. Aurora;
Colorado: Davies, 2010.

ROSENFIELD, Kathrin. Tramas e percursos: da força dos mitos femininos ao domínio
masculino. Das questões, vol. 5, p. 1-13, 2018.

SCHADEWALDT, Wolfgang. Hölderlins Übersetzung des Sophokles. In: Über
Hölderlin, Aufsätze von Th. v. Adorno, F. Beissner, etc. . Frankfurt-am-Main:
Insel Verlag, 1970.

VERNANT, Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mythe et tragédie en Grèce
ancienne. Paris: La Découverte, 1972; 1995. 2 vol.

WÜTHRICH, Werner. Die Antigone des Berthold Brecht: eine experimentelle
Theaterarbeit. Chronos, 2015. (orig. Chur, 1948).

279



1 Poética (Aristote, 1980), cap. 14, 54 a 52.
2 Durante uma estadia na Europa naquele ano, apresentei esse primeiro esboço
para alguns colegas. Primeiro para Michael Franz (responsável pela tradução
interlinear da edição de Frankfurt) e para Pierre Vidal Naquet, no Centro Louis
Gernet em Paris. Aos poucos, ampliei as trocas de ideias com helenistas nos
Estados Unidos (Glenn Most, John Hamilton, Matthew Roller), na Alemanha e
na Áustria.
3 Apenas após as publicações colocando a questão do epiclerado no centro da
interpretação (Rosenfield, 1999; 2000; 2010), começaram a surgir artigos e livros nos EUA

que incluem esse aspecto nas considerações interpretativas. Também a tradução de
Antígona por Trajano Viera, a primeira a explicitar o transe báquico como atmosfera
predominante do primeiro hino de entrada, é posterior às minhas publicações.
4 Cf. Prudhommeau, 1965, livro I, cap. V, Les gestes, p. 237-259. Não é impossível
especular que esse código gestual, melódico e rítmico tenha tido certa
semelhança com a codificação que sobrevive até hoje no teatro japonês.
5 O coro toca nessa afinidade entre o herói admirado Édipo e sua filha, quando
intercede em favor dela, desculpando suas supostas afrontas ao tio Creonte
como herança paterna.
6  Sófocles, 2006; Sófocles, 2023
7 Cf. Poética (Aristote, 1980) cap. 6, 50 a 15 ss. sobre o herói sem éthos definido,
personagem-em-ação; cap. 14, 54 a 2 sobre os sentimentos trágicos adequados.
8 O mesmo hábito criou também o molde para as inúmeras adaptações do séc.
XX, que continuam, todas, a girar em torno do mesmo pivô. Pensemos apenas
nas mais famosas: Anouilh, em 1944, e Brecht em 1948 (Wüthrich, 2015)
mudaram (aparentemente) quase tudo na tradição das encenações: expulsaram
os figurinos gregos, vestindo os protagonistas com uniformes (para)militares,
senão nazistas dos SS e SA, as jaquetas de couro invadiram os palcos ao redor do
mundo; mesmo assim, mantiveram o mesmo maniqueísmo, o mesmo recorte
em preto e branco que lembra o espírito do drama cristão e o exemplum
medieval. Apesar de Brecht enfaticamente declarar que estaria recorrendo à
versão de Hölderlin, não encontramos na sua adaptação para o palco nada que
lembre, nem vagamente, os vislumbres revolucionários da versão hölderliniana.
9 Hölderlin, AA, p. 412-417.
10 Cf . The Great Inscription of the Law Code of Gortyn, Adonis S. Vasilakis ed.,
Heraklion, Mystis, s.d.
11 Os detalhes dessas tensões e as ironias trágicas múltiplas que Sófocles constrói
com esse dilema tebano (e ateniense) foram desenvolvidos em vários capítulos
de Rosenfield, 2000 e 2018.
12 A tradução de Trajano Vieira, que traduz literalmente o delírio báquico, é de
2009 e incorpora nossas observações na literalidade da tradução.
13 “Auf harten Boden aber fällt er, hinunter taumelnd, [tantalôtheis: cambaleando]/
“Liebestrunken [purphoros: ébrio de ardor-amor], der mit rasender Schaar/
Dahinschnob...” [ele veio com tropa frenética ...].
14 Lupas; Petre, 1981, p. 207-208.
15 HA, v. 138-141.
16 Hölderlin, AA, v. 417.
17 Heidegger, 1966, p. 88-149.
18 Lupas; Petre, 1981, p. 207-208.
19 Rosenfield, 2010, p. 42-62.
20 Idem, ibidem, p. 63-69.
21 Rosenfield, 2001, p. 465-467.

280



Os autores

Os autores

Ana Thereza Basilio Vieira
É professora titular de Língua e Literatura Latinas da Universidade
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Possui Bacharelado e
Licenciatura em Português-Latim, Bacharelado em Letras
Português-Italiano, Mestrado e Doutorado em Letras Clássicas
pela UFRJ. Atua, principalmente, nos seguintes temas: literatura
latina, crítica, poesia, literatura italiana, tradução e história. Presidiu
Associação Brasileira de Professores de Latim (ABPL), de jan. 2019
a mar. 2022.

Carlos Eduardo da Silva dos Santos
Possui Graduação em Português-Latim, Mestrado e Doutorado
em Letras Clássicas pela Universidade Federal do Rio de Janeiro
(UFRJ). Atua como professor substituto de Língua e Literatura
Latinas da Faculdade de Letras da UFRJ e pesquisador no grupo
ATRIVM – Espaço Interdisciplinar de Estudos na Antiguidade.

Catherine Connors
Professor of Classics (Adjunct in
Gender, Women and Sexuality
Studies) at the University of
Washington. Research areas of
sp e c i a l i n t e r e s t i n c l ud e t h e
representation of nature and

Professora de clássicas (adjunta
em Estudos de Gênero ,
Mulheres e Sexualidade) na
Universidade de Washington.
Suas áreas de pesquisa de
interesse especial incluem a

281



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

geography in Greek and Roman
literature, the study of women in
Greek and Roman antiquity, and
the adaptation and transformation of
classical texts, especially the ancient
Greek and Roman novel. Several
recent projects explore ways that
women interacted with classical
Greek and Roman texts during the
centuries when women were generally
excluded from formal study of the
classics.

representação da natureza e da
geografia nas literaturas grega e
romana, o estudo das mulheres
na Antiguidade grega e romana,
e a adaptação e transformação
d e t e x t o s c l á s s i c o s ,
especialmente os romances
grego e romano antigos. Seus
projetos recentes exploram
formas como as mulheres
interagiram com os textos
clássicos gregos e romanos
durante os séculos em que as
mulheres foram geralmente
excluídas do estudo formal dos
clássicos.

Eveline de Mello Souza Miranda
Mestranda em Letras Clássicas pela Universidade Federal do Rio
de Janeiro, explora, em sua Dissertação, o caminho das opiniões
(dóxai) e a psicologia das massas. Possui Licenciatura e Bacharelado
em psicologia pela Universidade Gama Filho. Atua como
psicóloga clínica e psicanalista.

Fábio de Souza Lessa
Possui Bacharelado e Licenciatura em História, Mestrado e
doutorado em História Social pela Universidade Federal do Rio de
Janeiro (UFRJ). É professor titular da UFRJ, vinculado ao Programa
de Pós-Graduação em História Comparada (PPGHC) do Instituto de
História da UFRJ e ao Programa de Pós-Graduação em Letras
Clássicas (PPGLC) da Faculdade de Letras da UFRJ. Integra os
seguintes grupos de pesquisa: Laboratório de História Antiga
(UFRJ), Sport: Laboratório de História do Esporte e do Lazer (UFRJ),
Núcleo de Estudos de Representações e de Imagens da

282



Os autores

Antiguidade (UFF), ATRIUM – Espaço Interdisciplinar de Estudos da
Antiguidade (UFRJ) e ARCHAI: As Origens do Pensamento
Ocidental (UnB). É membro colaborador do Centro de Estudos
Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra. Tem
experiência na área de história, com ênfase em Grécia antiga,
atuando principalmente nos seguintes temas: história de gênero e
relações de poder; feminino e masculino em Atenas; construção de
identidades e alteridades na pólis; práticas corporais gregas e
práticas esportivas na Grécia antiga. Foi o primeiro diretor do
Instituto de História da UFRJ, no período de jan. 2011 a jul. 2016. É
editor da revista Phoînix do Laboratório de História Antiga da UFRJ.
É bolsista Cientista do Nosso Estado da FAPERJ.

João Pedro Barros Guerra Farias
Obteve o título de mestre em História Comparada pelo Programa
de Pós-Graduação em História Comparada (PPGHC) d a
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Atualmente é
bolsista pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de
Nível Superior (CAPES), cursando o Doutorado em História
Comparada pelo PPGHC da UFRJ. Possui Bacharelado e Licenciatura
em História pela mesma instituição. Foi pesquisador bolsista Pibic
CNPq entre 2018 e 2020, sob a orientação do prof. Fábio de Souza
Lessa e monitor da disciplina de História Grega Antiga. É membro
do Laboratório de História Antiga (LHIA) da UFRJ e Assistente
Técnico da revista Phoînix da UFRJ. Atuou também como editor da
revista acadêmica Gaîa (2020-2022). Tem interesse em história
antiga, Homero, Virgílio, Apolônio, épicos e emoções.

Kathrin Holzermayr Rosenfield
Austríaca de origem, fez sua formação universitária nas
universidades de Viena, Salzburg e Paris. Possui Doutorado em
literatura francesa pela Universidade de Salzburg. Leciona em
Porto Alegre, na UFRGS, desde 1984, atualmente como professora
titular, atuando no cruzamento entre filosofia, literatura e arte. Fez
Pós-Doutorado na École Normale Superieure de Paris e na

283



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

Universidade de Massachusetts. É editora sênior da revista Philia e
membro fundador do CDEA – Centro de Estudos europeus e
alemães. Atua em redes de pesquisa nacionais e internacionais. É
líder dos grupos de pesquisa Filosofia e Literatura e Discursos
filosóficos sobre a arte, e membro do grupo de pesquisa NEHGEL –
Núcleo de Estudos Hegelianos, e se dedicou ao projeto de
pesquisa “Robert Musil na perspectiva da tradução: teoria e prática
da ficção moderna” (CNPq).

Lorna Hardwick
É professora emérita de estudos clássicos na Open University. É
uma das principais autoridades em estudos de recepção clássica e
publicou vários livros e artigos sobre o tema, além de ter sido a
primeira editora do Classical Receptions Journal. Lecionou durante
décadas no University College London. As publicações de
Hardwick no campo da recepção clássica incluem Translating
Words, Translating Cultures (2000) e New Surveys in the Classics:
Reception Studies (2003), além de vários artigos sobre drama e poesia.
Tem interesse particular no impacto de diferentes tipos de
tradução e adaptação nas percepções modernas da Grécia e Roma
e no retrabalho de material clássico em contextos pós-coloniais.
De 2000 a 2005, foi diretora da área de Clássicas e História Antiga
n o Higher Education Academy Subject Centre for History, Classics and
Archaeology. De 2005 a 2007, atuou como presidente da Joint
Association of Classical Teachers.

Lucas Matheus Caminiti Amaya
Possui Graduação em Português-Latim pela Universidade do
Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Mestrado em Letras Clássicas pela
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), com uma
dissertação sobre epistolografia clássica, e Doutorado sobre a arte
epistolográfica de Plínio, o Jovem, também pela UFRJ, tendo
realizado parte das pesquisas na University of Exeter. Atuou como
pesquisador de epistolografia e textos latinos em instituições

284



Os autores

inglesas e leciona como professor substituto de Língua e Literatura
Latinas da UFRJ.

Marcos José de Araújo Caldas
Possui Graduação em Filosofia pela Escola Teológica da
Congregação Beneditina do Brasil, Graduação em História pela
Universidade Federal Fluminense (UFF), Mestrado em História pela
UFF e Doutorado em História Antiga Multidisciplinar pela
Rheinische Friedrich Wilhelms Universität Bonn. Atualmente, é
colaborador do Museu Arqueológico de Itaipu e professor titular
da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ). Tem
ênfase em História da Grécia arcaica e clássica, atuando
principalmente nos seguintes temas: história antiga e medieval,
religião e política, língua, texto e história, filosofia e religião. É
professor permanente do Programa de Pós-Graduação em
História da UFRRJ, do Programa de Pós-Graduação em Letras
Clássicas da UFRJ (PPGLC), do Programa de Pós-Graduação em
Patrimônio, Cultura e Sociedade da UFRRJ e research fellow da
Fondazione per le Scienze Religiose Giovanni XXIII, em Bolonha
(Itália).

Nely Feitoza Arrais
É professora adjunta do Departamento de Educação do Campo da
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ), responsável
pelas disciplinas de História da Agricultura Mundial. Possui
Bacharelado e Licenciatura em História pela Universidade Federal
Fluminense (UFF), Mestrado em História com a Dissertação “O
reinado de Kamés, o Forte (1555-1550 a.C)” e foi assistente de
pesquisa sem contrato de trabalho na Reinische Wilhelm
Universität Bonn junto ao Ägyptologisches Seminar. É doutora
pela UFF e realizou estágio pós-doutoral na Università degli Studi di
Firenze (2019). Tem ênfase em História Antiga, atuando
principalmente nos seguintes temas: arqueologia, pré-história e
antiguidade do Oriente próximo, história econômica, religiões do
Oriente próximo e cristianismo primitivo, estrutura fundiária

285



Calíope: Presença Clássica | 2024.1 . Ano XLI . Número 47

egípcia, história da agricultura, língua egípcia (ensino e tradução),
memória e patrimônio, educação e sociedade.

Ricardo de Souza Nogueira
Tem Bacharelado e Licenciatura em Português-Grego pela
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Mestrado e
Doutorado em Letras Clássicas pelo Programa de Pós-Graduação
em Letras Clássicas da UFRJ, com a tese “As metáforas trágicas em
Persas de Ésquilo”. É Professor Associado de Língua e Literatura
Gregas da UFRJ, professor permanente do PPGLC e orienta alunos
de Graduação e Pós-Graduação nos projetos de pesquisa sob sua
responsabilidade. É membro dos grupos de pesquisa ATRIVM-UFMS

e Núcleo de Estudos Clássicos da Fundação Biblioteca Nacional
(NEC-FBN). Foi Coordenador do PPGLC da UFRJ de 2015 a 2019. De
2019 a 2022, foi vice-coordenador desse mesmo PPG. É autor do
livro Persas de Ésquilo: estudo sobre as metáforas trágicas, tradução e notas,
publicado em 2017 pela editora Annablume.

Sandra Maria Gualberto Braga Bianchet
Possui Graduação em Letras (Português-Latim, Português-
Alemão, Português-Inglês) pela Universidade Federal de Minas
Gerais (UFMG), Mestrado em Estudos Linguísticos pela UFMG e
Foutorado em Letras Clássicas pela Universidade de São Paulo
(USP). Realizou estágio pós-doutoral, com bolsa da CAPES, junto à
George Mason University, na Virginia (USA), em Literatura e
Cinema, sob a supervisão do professor Martin Winkler.
Atualmente, é professora titular de Língua e Literatura Latinas da
UFMG e diretora da COPEVE/UFMG. Atua, principalmente, nos
seguintes temas: latim vulgar e romance latino. Publicou sua
tradução do Satyricon, de Petrônio, em 2004, pela editora Crisálida,
e a das Metamorfoses, de Apuleio, em 2020, pela editora Appris.

Stephen Hinds
É professor emérito de Clássicas na Universidade de Washington
(Seattle, EUA); autor de The Metamorphosis of Persephone: Ovid and the Self-

286



Os autores

Conscious Muse (Cambridge, 1987) e Allusion and Intertext: Dynamics of
Appropriation in Roman Poetry (Cambridge, 1998). Juntamente com
Denis Feeney, cofundou e coeditou a série de livros Roman Literature
and its Contexts (Cambridge, 13 volumes, com o título final publicado
em 2016). Entre seus artigos mais recentes, estão Return to Enna: Ovid
and Ovidianism in Claudian's De Raptu Proserpinae (2016), Pastoral and its
Futures: Reading like (a) Mantuan (2017), Pre- and Post-Digital Poetics of
“Transliteralism”: some Greco-Roman Epic Incipits (2020), In and Out of
Latin: Diptych and Virtual Diptych in Marvell, Milton, Du Bellay and Others
(2020), e Ovid's exile poetry and zombies (2023).

287


