
   



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

1 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

2 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Revista Interfaces foi produzida pelo Centro de Letras e Artes da Universidade 
Federal do Rio de Janeiro em outubro de 2024, pela Coordenação de Integração 
Acadêmica de Pós-graduação. Cidade Universitária – Edifício Jorge Machado 
Moreira – Térreo – CEP: 21949-900 – Rio de Janeiro – RJ. E-mail: posgrad@cla.ufrj.br 
 
Apoio 
 
 

 

 
 

Roberto de Andrade Medronho 
Reitor 
 
Afranio Gonçalves Barbosa                                               
Decano do Centro de Letras e Artes 
 
Carlos Augusto Moreira da Nóbrega 
Coordenador de Integração Acadêmica de Pós-graduação do Centro de Letras 
e Artes 
 
 
EQUIPE EDITORIAL 
 
Carlos Augusto Moreira da Nóbrega 
Editor Responsável 
 
Marcia Cabral da Costa  
Samira Lima da Costa   
Abrahão Oliveira Santos  
Editores Convidados 
 
Leonardo Fuks  
Maria Lizete dos Santos 
Maria Clara Amado Martins                                              
Editores Associados 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

3 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

EDIÇÃO 
Ermelinda Azevedo Paz Zanini (1998-2002) – Margareth da Silva Pereira (2002-
2006) – Flora De Paoli Faria e Sonia Cristina Reis (2007-2010) – Celina Maria 
Moreira de Mello, Sonia Cristina Reis e Pedro Paulo Garcia Ferreira Catharina (2011-
2016) – Fabiano Dalla Bona (2017-2022) – Carlos Augusto Moreira da Nóbrega 
(2023-2026) 
 

CONSELHO EXECUTIVO 

Escola de Belas Artes – Prof. Carlos A. M. da Nóbrega 
Escola de Música – Prof. Pauxy Gentil-Nunes 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo – Profa. Mônica Santos Salgado (Proarq), 
Profa. Eliane de Almeida da Silva Bessa (Prourb) 
Faculdade de Letras – Profa. Maria Mercedes Riveiro Quintans Sebold 
 
 
CONSELHO EDITORIAL 
Alejandra Vitale (Univ. de Buenos Aires, Argentina), Anna Gural-Migdal 
(University of Alberta, Canadá), Carlos Eduardo Falcão Uchôa (UFF), Carole 
Gubernikoff (Unirio), Cecília Conde (CBM), Celina Maria Moreira de Mello (UFRJ), 
Claudia Poncioni (Université Sorbonne Nouvelle – Paris 3, França), Cristiane Rose 
de Siqueira Duarte (UFRJ), Dinah Maria Isensee Callou (UFRJ), Evanildo Bechara 
(Uerj), Flora De Paoli Faria (UFRJ), Geraldo Ramos Pontes Júnior (Uerj), Jean-Yves 
Mollier (Univ. Versailles Saint-Quentin-en-Yvelines, França), Jean-Pierre Blay 
(Université de Paris Ouest-Nanterre-La Défense, França), José Luiz Fiorin (USP), 
Joseph Jurt (Univ. Freiburg, Alemanha), Leonardo Mendes (Uerj), Márcio Doctors 
(Unesco), Márcio Venício Barbosa (UFRN), Maria Antonieta Alba Celani (PUC-SP), 
Marilena Giammarco (Univ. Pescara, Itália), Mauro César de Oliveira Santos 
(UFRJ), Mauro Porru (Ufba), Meri Torras Francés (Univ. Autónoma de Barcelona, 
Espanha), Orna Messer Levin (Unicamp), Paulo Venancio Filho (UFRJ), Sheila 
Ornstein (USP), Sylvia Ficher (UnB), Vera Lúcia Casa Nova (UFMG) 
 

DESIGN e DIAGRAMAÇÃO – Isadora Pacini, Renata Novoa 

CAPA – Lila Deva, Todos os dia meu coração vai e vem como o mar, 2022 Tinta 

acrílica, tinta óleo, miçangas e tecido sobre tela 250 X 300cm 

ASSESSORIA TÉCNICA – Fátima Alfredo 

ASSESSORIA EDITORIAL – Jackson Cardoso Leite 

 

 

  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

4 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

e-ISSN2965-3606 

Revista Interfaces © 2024 Centro de Letras e Artes – Universidade Federal 
do Rio de Janeiro 
 
Esta publicação segue as normas do Acordo Ortográfico da Língua 
Portuguesa de 1990, adotado no Brasil em 2009. 
 
REVISÃO – Maria Helena Torres 
 

Catalogação: Sistema de Bibliotecas e Informação – SIBI/UFRJ 
 

 

R349  

Revista Interfaces / Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, Centro de Letras e Artes – Ano 26, vol.34, n.2             
(julho-dezembro– 2024) – Rio de Janeiro: UFRJ/CLA, 2024 – 
semestral. 

 

e-ISSN 2965-3606 

ISSN: 1516-0033 (até 2018) 

 

1. Arte – Periódicos brasileiros. 2. Arquitetura, Urbanismo e 
Design – Periódicos brasileiros. 3. Literatura e Linguística – 
Periódicos brasileiros. 4. Música – Periódicos brasileiros. 1. 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Centro de Letras e 
Artes. 

 

CDD: 705  

 

  

  
 
 
 

Centro de Letras e Artes da Universidade Federal 
do Rio de Janeiro 

Av. Pedro Calmon, 550 – Edifício Jorge Machado 
Moreira – Térreo – Cidade Universitária – Rio de 

Janeiro – RJ – CEP: 21941-630 
decania@cla.ufrj.br 

 

mailto:decania@cla.ufrj.br


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

5 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

SUMÁRIO  
SUMMARY 
 
 

9 
Editorial  
Editorial 
 
Marcia Cabral da Costa 
Samira Lima da Costa   
Abrahão Oliveira Santos 
 

11 
Dossiê  
Dossier 
 

13 
Notório saber e docência superior dos mestres dos saberes 
tradicionais: implicações jurídicas do encontro de saberes 
Notorious knowledge and professorship of masters traditional 
knowledge: legal implications of the meeting of knowledges 
 
Cídjan Santarém Brito 
José Jorge de Carvalho  
 

32 
Produção do cuidado à saúde e alimentação a indígenas 
em condições crônicas não transmissíveis na atenção 
primária na região de Paulo Afonso – Bahia 
Production of health care and food for indigenous people 
with noncommunicable chronic conditions in primary care 
in the region of Paulo Afonso – Bahia 
 
Jailma Costa Brito 
Lorena Oliveira dos Santos 
Marcus Vinicius Ferreira de Souza 
Urânia Lima de Oliveira 
Ida Oliveira de Almeida 
João Paulo de Oliveira Rigaud 
Juliede de Andrade Alves 
Maria Inês Santos Campinho 
Iane Carine Freitas da Silva 
Ligia Amparo-Santos 
 

56 Confluência de alternativas na articulação da Teia dos 
Povos: inspirações para outros mundos possíveis 
Alternatives confluence in the weaving of “Teia dos Povos” 
(people’s web): inspirations for other possible worlds 
 
Renata Amorim Almeida Fonseca 
Marta de Azevedo Irving 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

6 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Beatriz Akemi Takeiti 
 

83 
O sonho como caminho de retorno para a Terra 
Dreams as a way back to Earth 
 
Lila Deva Serrano Silva 
 

107 
Um axé do programa de pós-graduação em história das 
ciências e das técnicas e epistemologia para Mãe Beata de 
Yemanjá 
An axe of the postgraduate program in history of sciences and 
techniques and epistemology for Mãe Beata de Yemanjá 
 
Marta Simões Peres 
 

129 Encontro de saberes: da participação cidadã à participação 
epistêmica  
Meeting of Knowledge: from citizen participation to 
epistemic participation 
 
Juarez Pereira Furtado 
Max Felipe Vianna Gasparini 
Alcides Fernando Gussi 
Wagner Yoshizaki Oda 
 

153 O sentido de pessoa enterreirada como agente dos processos 
de formação e de produção de conhecimento na psicologia 
The meaning of an enterreirada person as an agent of the 
training and knowledge production processes in psychology 
 
Hugo Bomfim 
Luiza Oliveira 
Abrahão Santos 
Livia veiga 
 

168 O direito à língua materna do povo xokó em disputa: entre o 
epistemicídio e a resistência por meio da retomada linguística 
The right to the xokó people's native language in dispute: 
between epistemicide and resistance through linguistic reclaim 
 
Liliane da Silva Santos 
Lorrane Luane da Silva 
 

189 Corpo-território, desenho infantil e educação nos terreiros 
Body-territory, children's drawing and education in the terreiros 
 
Ailma da Silva Conceição 
Eduardo Oliveira Miranda 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

7 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

216 Alimentação do povo xerente: comidas do passado e 
comidas do presente 
Food of the xerente people: foods of the past and foods of 
the present 
 
Luana de Sousa Oliveira 
Yolanda Flores e Silva 
 

238 O terreiro como território sociopolítico e de acolhimento: 
patrimônio imaterial e material civilizatório da memória 
ancestral 
The terreiro as a sociopolitical territory and refuge: 
imaterial and material civil heritage of ancestral memory 
 
Sheila Dias 
Marlise Vinagre 
 

258 Nação ladino-amefricana: entre a modernidade que racializa 
e a fresta que reterritorializa o corpo nos terreiros do Brasil 
Ladino-African Nation: Between the modernity that 
racializes and the crevice that reterritorializes the body in 
the terreiros of Brazil.  
 
Mirella Rocha 
 

286 Você tem medo da curandeira, doutor? Quando as práticas 
medicinais confrontam os saberes tradicionais 
Are you afraid of the healer, doctor? When medicinal 
practices confront traditional knowledge 
 
Paulo de Tarso Xavier Sousa Junior 
 

304 Os saberes e as práticas do congado e da medicina popular 
na história da favela Cabana do Pai Tomás, em Belo 
Horizonte/Minas Gerais 
The knowledge and practices of congado and popular 
medicine in the history of the Cabana do Pai Tomás favela 
in Belo Horizonte/Minas Gerais 
 
Lucas Araújo Dutra Rodrigues 
Bráulio Silva Chaves 
 

329 A dimensão transcultural do encontro de saberes. Uma 
leitura das experiências no brasil e na áustria 
The transcultural dimension of the meeting of knowledges. 
A reading of experiences in brazil and austria 
 
José Jorge De Carvalho 



  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

9 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

EDITORIAL 
EDITORIAL 

 

Marcia Cabral da Costa1 
 
marciadacosta@medicina.ufrj.br 
https://orcid.org/0000-0002-4864-4310 
  
Samira Lima da Costa2 
 
biasamira@medicina.ufrj.br 
https://orcid.org/0000-0003-4891-0436 

 
Abrahão Oliveira Santos3 
 
abrahaos@id.uff.br 
https://orcid.org/0000-0001-7741-3020 
 
 

Povos de terreiro, comunidades tradicionais de religião de matriz 

africana (Mãe Beata de Yemanja, Mãe Stella de Oxossi), Tumba Juncara 

(Manuel Ciríaco de Jesus ou Tateto Neludiamungongo), quilombos, 

contracolonialidade (Nego Bispo, Iaiá Procópia); povos indígenas (Ailton 

Krenak, Davi Kopenawa, Sandra Benites); povos ciganos (Rodrigo Corrêa 

Teixeira), entre outros muitos, são os povos e comunidades detentores dos 

conhecimentos tradicionais que estruturam organizações sociais com 

modos de vida plurais e libertários, distintos dos modos coloniais 

aprisionantes das existências e grupalidades não hegemônicas. 

Grupalidades que reivindicam seus direitos de viver como povos, com seus 

 
1 Superintendente de Saberes Tradicionais do Fórum de Ciência e Cultura da UFRJ. 
Coordenadora do Lab-Iṣẹ́ – Laboratório de Estudos Africanos integrado às atividades e à 
Terapia Ocupacional-Iṣẹ́/UFRJ. Professora doutora do Programa de Pós-graduação em 
Psicossociologia de Comunidades e Ecologia Social do Instituto de Psicologia e do 
Departamento de Terapia Ocupacional da Faculdade de Medicina da UFRJ. 
2 Professora doutora do Departamento de Terapia Ocupacional da Faculdade de Medicina 
e do Programa de Pós-graduação em Psicossociologia de Comunidades e Ecologia Social 
do Instituto de Psicologia da UFRJ. Coordenadora da Rede de GPs Laboratório de 
Memórias, Territórios e Ocupações e do GP Sabedorias do Cuidado e Ecoespiritualidade 
(CNPq/UFRJ); Cátedra “Nego Bispo” de mestras e mestres de tradição. 
3 Professor doutor do Departamento de Psicologia do Instituto de Psicologia da UFF. 
Coordenador do Grupo de Pesquisa Kitembo – Laboratório de Estudos da Subjetividade e 
Cultura Afro-brasileira e do Programa de Pós-graduação em Psicologia – UFF. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

10 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

saberes e fazeres próprios, a partir de suas relações éticas, estéticas, 

políticas e espirituais entre humanos e não humanos, mundo material e 

imaterial, de agora, do passado e do futuro. Neste dossiê, recebemos 

contribuições de pesquisadoras(es) das mais diversas áreas, que tratam do 

tema aqui apresentado e suas implicações na vida contemporânea. Os 

artigos contemplam tópicos de muitas vertentes diferentes,      abordando 

temas como Povos tradicionais nas universidades como agentes dos 

processos de formação e de produção de conhecimento; Povos 

tradicionais e espiritualidade; Povos tradicionais, cosmologias, 

epistemologias e metodologias singulares; Povos tradicionais, meio 

ambiente e enfrentamento das mudanças climáticas; Povos tradicionais e 

seus processos de produção estético-cultural-espiritual; Concepções 

sobre corpo e território dos povos tradicionais; e Práticas de 

enfrentamento contra o racismo: história, movimentos sociais e políticos 

dos povos tradicionais.  

A quantidade, a qualidade e a diversidade dos artigos recebidos nos 

levaram à decisão de publicar os textos aprovados nos dois números 

referentes ao volume 34 da Revista Interfaces. Os efeitos da chamada 

deste dossiê nos levam à compreensão de que há uma demanda 

reprimida por publicações dentro dessa temática. Esperamos que seja de 

bom proveito para todas/os/es e que as produções aqui apresentadas 

possam servir de inspiração e interlocução para novas investigações.   

  

  

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

11 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

12 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

13 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

NOTÓRIO SABER E DOCÊNCIA SUPERIOR DOS MESTRES 
DOS SABERES TRADICIONAIS: IMPLICAÇÕES 
JURÍDICAS DO ENCONTRO DE SABERES 
 
NOTORIOUS KNOWLEDGE AND PROFESSORSHIP OF MASTERS 
TRADITIONAL KNOWLEDGE: LEGAL IMPLICATIONS OF THE 
MEETING OF KNOWLEDGES 

 

CÍDJAN SANTARÉM BRITO1 
 
cidjan.brito@gmail.com  
https://orcid.org/0000-0001-6232-3305 

 
JOSÉ JORGE DE CARVALHO2 
 
jorgedc@terra.com.br  
https://orcid.org/0000-0003-3415-3534 

 
 
 
Resumo  

O artigo aborda estudos que têm por objetivo geral avaliar a capacidade 
pedagógica, epistêmica e jurídica dos mestres dos saberes tradicionais em 
ministrar seus saberes em bancos acadêmicos/universitários; como primeiro 
objetivo específico apontar os embasamentos epistêmicos e pedagógicos, por 
meio do instrumento legal do notório saber; como segundo objetivo específico 
fundamentar, com embasamento jurídico/administrativo na legislação, a 
contratação temporária, e por excepcional interesse público, dos professores 
mestres como visitantes em instituições de ensino superior. Utiliza como 
principais técnicas metodológicas a pesquisa bibliográfica, a revisão bibliográfica 
do conteúdo dos principais estudos sobre o Encontro de Saberes, a semiótica e a 
análise documental e jurídica de leis administrativas. 

 
Palavras-chave: Encontro de Saberes. Notório saber. Fundamentação jurídica. 
Excepcional interesse público. 
 
 

 
1 Mestrado em direito pela UnB (Capes 7). Pós-graduação em gestão estratégica de 
segurança pública, pós-graduação em gestão de segurança pública, graduação em direito, 
professor de direitos humanos e direito administrativo. 
2 Professor de antropologia da Universidade de Brasília, pesquisador do CNPq e 
coordenador do Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa, do CNPq, com sede 
na UnB. Organizador do Projeto Encontro de Saberes, destinado à inclusão de mestres e 
mestras dos povos tradicionais como docentes nas universidades. 

mailto:cidjan.brito@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6232-3305


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

14 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Abstract 

The article addresses studies that have as their general objective to 
evaluate the pedagogical, epistemic and legal capacity of masters of 
traditional knowledge to teach their knowledge in academic/university 
institutions; as a first specific objective to point out the epistemic and 
pedagogical foundations, through the legal instrument of notorious knowledge; 
as a second specific objective to substantiate, with legal/administrative basis in 
legislation, the temporary hiring, and for exceptional public interest, of master 
teachers as visitors in higher education institutions. It uses as its main 
methodological techniques bibliographical research, bibliographical review of 
the content of the main studies on the Meeting of Knowledges, semiotics and 
documentary and legal analysis of administrative laws. 

 
Keywords: Meeting of Knowledge. Notorious knowledge. Legal basis. 
Exceptional public interest. 

  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

15 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 

A pesquisa se justifica por apresentar o fundamento epistêmico e 

jurídico para a possibilidade de contratação dos mestres dos saberes 

tradicionais, como professores temporários nas instituições de ensino 

superior públicas e privada, por interesse público relativo ao notório saber 

que apresentam. O desafio colocado foi construir o embasamento 

epistêmico e jurídico que sustenta sua docência nas universidades 

brasileiras. As principais hipóteses apresentadas foram que esses mestres 

são dotados da capacidade pedagógica necessária para ministrar o saber 

nos bancos acadêmicos e que existe fundamentação jurídica suficiente 

para sua contratação administrativa como professores temporários e 

visitantes em universidades, pelo excepcional interesse público. 

O presente texto é uma elaboração dos diálogos mantidos pelos 

autores durante uma disciplina de pós-graduação ministrada por José 

Jorge de Carvalho no Departamento de Antropologia da UnB da qual 

participou Cídjan Brito; os diálogos cresceram após a finalização do 

semestre e resultaram em parceria na qual foi possível combinar as 

abordagens da antropologia e do direito para elaboração teórica do 

projeto Encontro de Saberes e da fundamentação da outorga do título de 

notório saber a mestres e mestras dos povos e comunidades tradicionais. 

A redação básica do texto foi realizada por Cídjan Brito, em parte como 

elaboração de suas anotações das aulas (daí o estilo leve e sintético de 

muitas frases), acrescida de revisões de José Jorge de Carvalho.  

Ao longo do tempo, na produção do conhecimento acadêmico do 

mundo moderno, a Europa se colocou como o centro da produção 

epistêmica. O poder de produção científica do homem branco europeu se 

tornou hegemônico, autodeclarando-se superior a qualquer outra espécie 

de filosofia que não fosse eurocentrada. Essa é a epistemologia 

colonialista, que se expandiu globalmente pelo imperialismo ocidental, 

europeu e estadunidense. 

Numa visão decolonial dos últimos séculos, todavia, tem sido 

alçado nos países colonizados um movimento comumente denominado 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

16 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

descolonização epistêmica, em que se objetiva o reconhecimento de 

epistemologias locais e tradicionais. Esses saberes, em muitos momentos, 

foram desprezados pela intelectualidade branca eurocêntrica; alguns 

estudiosos, entretanto, perceberam a riqueza epistêmica e histórica 

presente nesses saberes localizados (Haraway, 1995). 

Os mestres dos saberes tradicionais, com seu conhecimento e sua 

tradição oral (conforme os estudos da oralidade de Hampatê Bâ, 2010), 

têm muito mais a repassar para os intelectuais brancos do que deles 

receber. Seus conhecimentos sobre plantas, animais, florestas e modos de 

bem-viver vêm sendo utilizados pelas ciências eurocêntricas nos últimos 

séculos, ainda que sem o devido reconhecimento (Duarte, 2011). 

O objetivo deste estudo é demonstrar que a presença dos mestres 

dos saberes tradicionais na academia brasileira vai enriquecer a 

epistemologia acadêmica. O reconhecimento do notório saber para eles é 

algo urgente, pois isso lhes viabiliza a possibilidade de se tornar docentes 

nas universidades públicas e federais do Brasil. 

As contratações dos mestres dos saberes tradicionais são de 

extrema importância para a garantia da viabilidade desse conhecimento 

ancestral na universidade brasileira, pois, conforme o princípio da 

irrepresentabilidade (Carvalho, 2018), os mestres não podem ser 

representados por acadêmicos; eles apresentam seu saber. Para que isso 

se concretize, o Encontro de Saberes é o principal meio de intervenção e 

afirmação dos mestres nas universidades brasileiras. 

 

O notório saber dos mestres do Encontro de Saberes e seu caráter 

de excepcional interesse público 

 

Os mestres dos saberes tradicionais são aqueles anciãos e líderes 

dos povos tradicionais que possuem extraordinário conhecimento sobre 

seu povo e podem contribuir nas universidades brasileiras com sua 

pedagogia da oralidade e da experiência, sua transmissão de saberes de 

vários tipos, curativos, tecnológicos, artísticos. Eles podem repassar para a 

academia letrada seus saberes sobre imagens (signos), um saber visual. Os 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

17 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

mestres são aqueles que atuam na reconstrução da língua tradicional. A 

reivindicação de um mestre sabedor provoca uma reafirmação cultural, 

pois existe notoriedade na transmissão de saberes pelos mestres. Os 

mestres dos saberes trazem ampla expressão audiovisual para a academia 

por meio de canto ritual, instrumentos musicais e danças. Existe 

interpenetração cruzada entre os mestres e seus territórios, e com isso eles 

mantêm a concretização das dimensões culturais dos povos e a segurança 

da continuidade de sua existência. 

A linguagem de muitos mestres dos saberes alcança dimensão 

interespecífica e intensa comunicação com as plantas, as águas, as matas 

e com os fenômenos naturais – o que os leva a desenvolver procedimentos 

terapêuticos encontrados no próprio ecossistema em que vivem. Os 

mestres dos saberes tradicionais possuem também diálogo com o mundo 

suprassensível. Muitos deles conseguem sair do plano sensível, codificado, 

metafísico e entrar em um mundo suprassensível com suas metodologias 

de acesso aos saberes – que costumamos chamar de espirituais – passíveis 

de conformar um campo de verdades sutis.  

O princípio da irrepresentabilidade dos mestres e mestras, criado 

por Carvalho (2018) ressalta que eles são únicos e irrepresentáveis por 

qualquer pessoa. Não é possível a alguém que não passou por uma 

iniciação nem obteve conhecimentos cujo domínio demanda várias 

décadas substituir ou representar um mestre dos saberes tradicionais. 

Segundo Hampatê Bâ (2010), os mestres são iniciados desde muito cedo 

em seus conhecimentos. Esses saberes são exclusivos àqueles que estão 

inseridos nas funções de sábio. Não é possível a um antropólogo ou 

qualquer outro estudioso entender a profundidade do conhecimento 

repassado. Com isso, jamais será possível haver um representante desse 

mestre. Para Hampatê Bâ (p. 140) “Cada ancião que morre é uma 

biblioteca que se queima”. 

Não é possível a representação dos mestres, assim como não é 

possível a modulação de suas vozes. Estando os mestres adaptados a um 

mundo plurissubjetivo, após uma radiografia do sistema de saber, 

Carvalho (2018) percebeu que é preciso tirar do mundo abstrato a questão 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

18 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de sua inclusão e intervir diretamente no sistema. Para o autor é preciso 

“desautomatizar a ideia automática da construção do saber acadêmico” 

(p.80). Os saberes estão unidos por uma engrenagem das peças. Os 

mestres possuem uma maneira diferente de ensinar. Suas aulas não se 

baseiam em simples exposição; são antes transmissões mais complexas 

de sua epistemologia, pois eles transmitem o saber com o objetivo de 

sintonia com o aluno, com sua espiritualidade e suas cosmologias. Os 

mestres têm uma relação complexa com a transmissão, que não se 

confunde com a exposição acadêmica, que possui caráter formal e 

padronizado. 

A transmissão complexa dos saberes dos mestres sempre está 

relacionada à prática de vida. É uma transmissão singular por meio da 

oralidade. Passa pela experiência concreta do indivíduo. Na transmissão 

em sala de aula, o saber não se repete, pois existe uma ancoragem 

biográfica desse saber. Na escrita se observa o aprisionamento do saber 

em manuais; na oralidade, todavia, esse saber pode ser mais ampliado. O 

objetivo da tradição oral não é só trazer oralidade para a academia, mas 

transformar a academia letrada em uma academia da oralidade, em que 

as duas tradições (oral e escrita) possam conviver em harmonia (Carvalho, 

2018). 

Os mestres sabedores recebem conhecimento privativo e exclusivo, 

porém não admitem essa exclusividade de autoria, pois eles falam sobre 

o aprendizado dos ancestrais. As ancoragens dos mestres estão sempre 

vinculadas às ancestralidades. Eles sempre mencionam estar 

reproduzindo conhecimentos recebidos dos avós, da terra, do território, 

do coletivo e da família. O saber dos mestres está em níveis concêntricos 

(espiralados) com seus antecessores. O saber do mestre é menos 

egocentrado, pois cita os mestres anteriores em sua produção de 

conhecimento; dessa forma, quando o mestre se apresenta na academia 

é irrepresentável devido a sua incomensurável carga de conhecimento 

(Carvalho, 2018). 

Existe grande diferença entre o saber letrado, estandardizado, 

conhecido como saber letrado por manuais, e o saber da oralidade dos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

19 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

mestres tradicionais. O saber oralizado tem as fases de produção, 

transmissão e legitimação do conhecimento. Esse saber só é recebido 

pelo mestre quando ele estiver pronto (Hampatê BÂ, 2010). 

Comparados com a inevitável homogeneização dos docentes 

devido a sua formação escolarizada, os mestres são pessoas singulares, e 

sua autorrepresentação está sedimentada na pluralidade de vozes, em 

que ocorre uma generalização de vozes singulares (Borges, 2018). Isso 

significa que o mestre pode ser o porta-voz de seu povo e seu 

representante, mas não pode ser representado por qualquer porta-voz. 

Por exemplo, o cacique Aritana, que é da nação Yawalapiti, é o porta-voz 

do Alto Xingu como um todo. Infelizmente o grande Aritana faleceu, 

acometido por covid, no dia 5 de agosto de 2020, após o encerramento 

do curso que inspirou o presente artigo. Para Carvalho (2018), os mestres 

se encaixam no modelo de Gramsci, como novos exemplos de 

representação orgânica. Segundo Carvalho, existe um terceiro tipo de 

representação que é denominada emblemática, no qual os mestres estão 

incluídos, que não se iguala nem à representação por procuração, nem à 

autoapresentação. 

A representação possui várias dimensões, que Carvalho (2018) 

considera níveis de realidade. Cada nível de realidade tem a sua verdade. 

A convivência das verdades opostas configura uma lógica do terceiro 

incluído: a verdade dos acadêmicos e a verdade dos mestres e mestras, 

que nem sempre coincidem. Os níveis de realidade dos povos indígenas 

se dividem em dois. O primeiro é o da representação específica, em que 

se tem o exemplo do cacique Aritana, que só poderia falar por povos 

específicos. Já o segundo nível de realidade é mais amplo e abarca a 

realidade política dos povos. Como exemplo desse nível, tem-se o cacique 

Raoni Metuktire, que pode falar por todos os povos indígenas. Para 

Carvalho (2020), o Congresso Nacional não tem qualquer sutileza de 

representação, pois os congressistas não falam como soma da pluralidade 

de que fazem parte. 

Segundo Carvalho (2022, p. 69), a fala do mestre e da mestra retira 

sua ancoragem de inúmeras instâncias: terra, territorialidade, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

20 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

comunidade, coletivo, família e biografia. O mestre dos saberes é um 

“presentante” e não mero representante, pois sua presença fala por seu 

povo. Para estabelecer breve comparação, a forma de transmissão própria 

da espiritualidade indiana é a palestra ou fala. É o ser em presença, 

chamado Satsang em sânscrito. Não tem ensaio prévio para a palestra, 

pois o mestre chega e fala da maneira específica para a audiência, o 

espaço e o tempo. O mestre fala espontaneamente de forma singular. A 

acumulação do conhecimento eurocêntrico é diferente da que se refere a 

mestres e mestras. A academia letrada não está acostumada com a fala 

dos mestres, pois eles possuem a sabedoria, são polímatas (Carvalho, 

2018). A academia ocidental possui uma ilusão fantasmática e 

eurocêntrica com o conhecimento totalmente baseado em bibliografia, 

no texto escrito que se torna canônico.  

É preciso descolonizar a universidade brasileira, pois os mestres dos 

saberes indígenas e afrodiaspóricos podem trazer várias interseções, por 

exemplo, da saúde indígena, ocidental e africana. Seu conhecimento oral 

complementaria o conhecimento escrito. Os mestres dos saberes 

tradicionais são aqueles que resistem cotidianamente ao epistemicídio da 

branquidade (Jacobson, 2009) durante sua existência em território 

brasileiro. São aqueles que vieram do quilombo, da maloca e dos 

territórios mais perseguidos no Brasil. Suas principais características são a 

resistência e sobrevivência por meio do conhecimento que lhes foi 

passado pelos ancestrais. A visão de superioridade racial do branco 

europeu transformou a África em um continente sem história, que só 

passou a existir com a colonização europeia. Porém a história africana 

existiu, e os quilombos são o símbolo da sobrevivência contra o 

apagamento (Nascimento, 1985, p. 41). 

Existem grandes comunidades epistêmicas que são de 

sobrevivência dos saberes. Por exemplo, a comunidade Kalunga, em 

Goiás, sobreviveu devido à dificuldade geográfica, que protegeu a 

comunidade, preservando-a ao longo do tempo. O território é restrito, e a 

comunidade é um ambiente de transição, pois os povos não estão no 

território, mas nas proximidades, como comunidades (Carvalho, 2018). As 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

21 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

comunidades tradicionais dão ênfase a seus próprios recursos 

civilizatórios em grau muito superior àquele que a civilização ocidental 

possui ou consegue absorver. É privilégio para a academia letrada assistir 

às aulas dos mestres. O cacique Davi Kopenawa Yanomami e o pai de 

santo Tata Mutá Imê são exemplos de mestres polímatas (Carvalho, 2018). 

A transdisciplinaridade é fundamental, e deve-se ter olhares de 

várias disciplinas. A pluriocularidade (Carvalho, 2018) permite diferentes 

formas de percepção de vários olhares sobre as imagens. Só consegue 

enxergar quem participa dos trabalhos. Não existe a onipotência de 

enxergar os 360 graus. Há que lembrar sempre o ângulo de leitura de 

quem está fora da situação espacial/social. Não existe ser humano com 

onividência, embora os iluministas assim se considerassem. É necessária 

uma visão coletiva de intercâmbio entre as pessoas (Carvalho, 2005). 

Nossa relação de intercâmbio epistêmico com os mestres lembra a 

condição de exotopia ou extraposição, conceituada por Mikhail Bakhtin 

(1997), que ressalta o fato de que somente o outro conhece o sentido do 

que falamos (ou do que expressamos além das palavras). 

Os elementos pluriepistêmicos dos mestres dos saberes que se 

apoiam no mundo espiritual são intrínsecos aos povos tradicionais. Eles 

estão integrados em sua cosmologia com a natureza, as plantas, os 

animais e os fenômenos naturais. A universidade não conta com o mundo 

espiritual e precisa dele (Carvalho, 2018), e esse mundo é quase sempre 

trazido pelos mestres. 

Segundo Beatriz Nascimento (1985, p. 43), o quilombo é uma 

instituição africana, que pode ter origem nos Imbengala, um povo 

guerreiro e nômade da África. O quilombo é grande fonte de mestres 

raizeiros, mestres do coco, plantas medicinais, assim como as tribos 

indígenas possuem mestres flecheiros, raizeiros e de outros saberes 

tradicionais. Com isso, a contribuição para a episteme acadêmica é 

imensurável (Gonzales, 1988). 

Além de instituição africana, o quilombo é visto por Nascimento 

(1985) como instituição que integrou o período colonial e imperial no 

Brasil. Essa instituição de escravos foi definida pelos portugueses no 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

22 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

século 17 como "toda habitação de negros fugidos que passem de cinco" 

(p. 42). O quilombo que mais se parecia com a definição africana de 

kilombo foi o de Palmares, que se estruturou como Angola-Janga (p. 43). 

Durante o período da escravização, houve tentativa de apagamento 

sistemático e estrutural dos saberes tradicionais no Brasil. De acordo com 

Michel Rolph Trouillot (2016, p. 29), “a escravidão foi uma experiência 

traumática que deixou profundas cicatrizes por toda a América”. 

O Brasil foi o território que recebeu o maior contingente de 

escravizados vindos de toda parte da África. A escravização de negros no 

Brasil foi a mais longa do mundo, e, quando ela foi encerrada formalmente 

pela Lei Áurea, seu substituto entrou em cena imediatamente. O racismo 

brasileiro procurou sufocar os saberes dos mestres. Houve perseguição às 

religiões de matriz africana, houve prisões e condenações dos mestres 

brasileiros na tentativa de apagar da memória nacional a herança de 

africanos e indígenas (Trouillot, 2016. p. 29) 

Outra estratégia utilizada para os silenciar foi a omissão sistemática 

dos historiadores e intelectuais brasileiros, que tentaram apagar de nossa 

historiografia a grande participação dos mestres negros e indígenas na 

formação da alimentação, cultura e saúde no Brasil. Esse silenciamento é 

ressaltado por Trouillot (2016) quando diz "a escravidão tampouco foi um 

tema de relevo entre os historiadores brancos, ainda que por razões 

distintas. A historiografia estadunidense, por razões talvez não muito 

distintas daquelas que marcaram sua equivalente brasileira, produziu 

seus próprios silêncios a respeito da escravidão afro-americana” (p. 29). 

O modelo de armazenamento da historicidade num só lugar é 

criticado por Trouillot (2016) quando esse modelo se baseia em um só 

lugar de visão, pois ele afirma que a história é contemporânea aos que a 

estão criando. As universidades brasileiras, em seu modelo humboldtiano 

(Carvalho, 2018), não procuram aprender com os mestres em seu vasto 

conhecimento. Procuram apenas estudá-los de uma forma superficial e, 

com isso, perdem a maior parte do conhecimento existente. 

Para Trouillot (2016), a história é feita de narrativas e muda 

conforme o ponto de vista da narrativa. Isso significa dizer que se deve 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

23 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

descobrir o real motivo de algumas narrativas serem difundidas pela 

história e outras silenciadas. Nesse sentido, está claro que a narrativa dos 

negros foi silenciada, pelo fato de eles não fazerem parte da elite 

dominante que escreveu a história e continua a escrever da forma que 

pretende. Segundo Trouillot (p. 55) o mais importante no processo de 

produção da história são as condições das narrativas que podem viabilizar 

algumas histórias e silenciar outras. Os silêncios do passado são aquelas 

narrativas históricas que não foram levadas em conta pelos historiadores 

profissionais. Trouillot (p. 56) sugere que seja feito novo levantamento 

desses silêncios para que se tenha uma visão mais completa da história. 

As relações de poder determinam a capacidade de contribuir para 

a criação e interpretação da história. Nessa lógica, percebe-se que a 

história escrita sobre os negros advém de uma relação de poder da 

branquidade, a qual silenciou a narrativa do ponto de vista dos dominados 

no Brasil, além de silenciar seus direitos como cidadãos no decorrer dessa 

mesma história construída sob a égide da branquidade (Trouillot, 2016, p. 

60). 

A universidade brasileira precisa ter consciência de que a 

epistemologia do outro é importante para a completude do saber. Sem a 

presença dos mestres sabedores a universidade brasileira estará 

incompleta, pois o Brasil é um país pluriepistêmico, pluriétnico e 

multicultural. Os matemas de Lacan também podem contribuir para 

situar os mestres dos saberes na universidade brasileira. Em seus 

matemas, Lacan fala dos significantes mestres (Cardoso, 2008). Para ele, o 

significante é aquele que demanda algo do outro, estabelecendo uma 

necessidade de relacionamento entre os demandantes e os demandados, 

nesse caso, o mestre poderia ser demandado pela universidade e 

demandar a universidade brasileira (Carvalho, 2018).  

Em sua Crítica da razão pura, Immanuel Kant (1781) demonstra 

que o conhecimento não deve ser apontado apenas com fruto da razão, 

como afirmou Descartes, pois, para ele, o conhecimento também surge 

das interações e observações empíricas. Diante disso, se observa que o 

conhecimento produzido pelos mestres não é cartesiano, mas decorrente 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

24 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de interações com plantas, animais e pessoas, ou seja, é construído a partir 

de intenso exercício do mundo sensível, e não apenas do inteligível, tido 

como o único seguro e fonte de verdade para Descartes. 

No próximo tópico será apresentada a fundamentação jurídica do 

caráter excepcional da epistemologia do Encontro de Saberes, 

ressaltando a demanda universitária e as contribuições que os mestres 

dos saberes tradicionais podem fornecer às universidades, como sábios 

que possuem conhecimento específico, irrepresentável e que poderá 

contribuir para a convivência epistêmica nas universidades, 

proporcionando um efeito terapêutico nos estudantes e na estrutura 

acadêmica como um todo (Carvalho, 2020).  

 

Fundamentação jurídica para contratação dos mestres do saber 

nas universidades 

 

Por muito tempo, os povos tradicionais foram considerados 

desprovidos de conhecimento. O Encontro de Saberes busca demonstrar 

que, além de detentores dos saberes tradicionais, eles têm condições de 

ministrar esse conhecimento nas universidades, devido a seu notório 

saber. Neste tópico, são apresentados os fundamentos legais para a 

contratação administrativa dos mestres, com base no notório saber 

técnico, como professores visitantes por excepcional interesse público. 

A Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho 

estabelece a vinculação das identidades étnicas com o território, além de 

peculiar relação dos povos com os territórios que ocupam. Para a 

Convenção, os sujeitos do direito territorial são denominados indígenas e 

povos tribais; já no Brasil, são denominados povos e comunidades 

tradicionais (Dourado, 2012, p. 3). Conforme estabelece a Convenção 169, 

os povos tradicionais são os grandes detentores dos conhecimentos que 

produzem; diante disso, observa-se que possuem capacidade para os 

transmitir pela escrita ou pela oralidade. 

A Constituição da República Federativa do Brasil estabelece, em 

seu artigo 215, caput e parágrafo 1o, que o Estado protegerá o exercício das 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

25 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

manifestações culturais indígenas e afro-brasileiras, além de garantir sua 

difusão (Brasil, 1988). Diante da garantia de difusão das manifestações 

culturais dos povos tradicionais, é possível entender que o texto 

constitucional não oferece limites a essa difusão, permitindo que ela possa 

ocorrer, até mesmo nos espaços acadêmicos, com a utilização dos 

próprios titulares do saber que será ministrado. 

O artigo 231 da Constituição Federal estabelece que são 

reconhecidos aos indígenas todos os direitos referentes a costumes, 

língua, tradição, crenças e organização social. Diante disso, percebe-se a 

garantia constitucional da preservação da identidade cultural e social dos 

povos tradicionais (Brasil, 1988). Para preservar sua cultura, os indígenas 

buscam repassar seus conhecimentos ancestrais às novas gerações, 

priorizando o ensino/aprendizagem por meio da escrita e da oralidade. 

Nesse sentido, observa-se que os mestres do saber são altamente 

capacitados como pedagogos para repassar saberes tradicionais, também 

nas universidades públicas. 

A Constituição Federal estabelece o concurso público como regra 

para a inclusão em cargo público, sendo, todavia, o notório saber exceção 

permitida pelo texto constitucional, diante da excepcionalidade dos 

conhecimentos apresentados. O artigo 37, inciso II, da CF, afirma que a 

investidura em cargo público depende de aprovação em concurso 

público de provas ou provas e títulos, ressalvada a nomeação para o cargo 

em comissão de livre nomeação e exoneração. O inciso I, do mesmo artigo 

37 da CF, entretanto, estabelece que “os cargos, empregos e funções 

públicas são acessíveis aos brasileiros que preencham os requisitos 

estabelecidos em lei” (Brasil, 1988). Diante disso, no caso do notório saber, 

existe lei específica que regula a contratação de servidores professores 

visitantes com fundamento no excepcional interesse público, quando 

demonstrada notória capacidade técnica ou científica, não sendo 

exigidos títulos acadêmicos.  

A Constituição Federal também prevê, em seu artigo 37, inciso IX, 

que “a lei estabelecerá os casos de contratação por tempo determinado 

para atender aos casos de excepcional interesse público” (Brasil, 1988). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

26 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Diante disso, o dispositivo legal que tratou de regular o tema foi a Lei n. 

8.745/1993, que permite processo seletivo simplificado para contratação 

de professor com notório saber. 

O artigo 2o Inciso IV, da Lei n. 8.745/1993, regula a admissão de 

professor substituto e visitante por necessidade temporária e de 

excepcional interesse público (Brasil, 1993). Diante das especificidades 

mencionadas e apresentadas pelos especialistas do Encontro de Saberes, 

percebe-se que os mestres possuem notório saber técnico e alta 

capacidade cognitiva para repassar o conhecimento tradicional, tudo isso 

dentro do excepcional interesse público. Com isso, é possível a 

contratação de forma temporária para ministrar saberes específicos dos 

povos tradicionais. 

Outras justificativas para a contratação de professores com notório 

saber estão previstas no inciso X, do artigo 2o, da lei n. 8745/1993, que 

permite a contratação por excepcional interesse público para suprir as 

demandas de expansão das instituições federais de ensino. O parágrafo 2o, 

todavia, impõe restrição ao limite máximo de 20% dos servidores efetivos 

da instituição. Outro ponto a ser observado é que a referida lei não impõe 

exigências de nível superior, pois a o único requisito nesse sentido é o que 

exige profissional de nível superior especializado para atender pessoas 

com deficiência, conforme o inciso XII, do artigo 2o da referida lei (Brasil, 

1993). 

O parágrafo 5o, do artigo 2o, incisos I, II e III da lei n. 8.745/1993, 

confirma a função especial a ser exercida pelos mestres do saber no 

ensino superior ao estabelecer que a contratação de professor visitante 

tem por objetivo “apoiar a execução dos programas de pós-graduação 

stricto sensu; contribuir para o aprimoramento dos programas de ensino, 

pesquisa e extensão; contribuir para a execução de programas de 

capacitação docente” (Brasil, 1993). Com isso, verifica-se que a presença 

dos mestres irá apoiar os programas de pós-graduação, além de aprimorar 

os programas de ensino, pesquisa e extensão. 

O parágrafo 6o, inciso II, do artigo 2o, da lei n. 8.745/1993, demonstra 

a inexigibilidade de nível superior para a presença dos mestres, pois 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

27 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

estabelece que o professor visitante contratado temporariamente por 

excepcional interesse público deverá “ter reconhecido renome em sua 

área profissional, atestado por deliberação do Conselho Superior da 

instituição contratante” (Brasil, 1993). Com isso, observa-se que o notório 

saber deve ser atestado pela própria instituição de ensino superior 

contratante. Além disso, o parágrafo 8o permite a contratação de professor 

visitante sem o título de doutor, “desde que possua comprovada 

competência em ensino, pesquisa e extensão” (Brasil, 1993). É consenso 

entre os professores especialistas no Encontro de Saberes que os mestres 

possuem alta capacidade pedagógica e didática para repassar os 

conhecimentos tradicionais, tendo em vista que são eles que repassam o 

saber para seus discípulos por meio da oralidade ou da forma escrita 

(Carvalho, 2005). 

Complementando o argumento para a autorização, no âmbito 

administrativo, para a contratação temporária dos mestres por 

excepcional interesse público, o artigo 3o da lei 8.745/1993 permite o 

recrutamento dos mestres por meio de processo seletivo simplificado sem 

concurso público (Brasil, 1993). Diante disso, a lei permite que as 

universidades federais efetuem a inserção dos mestres do saber na função 

de professores temporários por excepcional interesse público, sem 

processo seletivo, com base no notório saber. 

Por fim, a contratação direta e administrativa dos mestres do saber 

nas instituições de ensino superior públicas e privadas, nos termos dos 

artigos 2o e 3o da lei n. 8.745/1993 não configura ato de improbidade 

Administrativa, tendo em vista que a Lei de Improbidade administrativa 

exige, em seu artigo 11, inciso V, o dolo de obtenção de benefício próprio 

ou alheio no caso de frustrar o caráter concorrencial de concurso público 

em ofensa à imparcialidade (Brasil, 1992). No caso de contratação dos 

mestres em caráter temporário, por excepcional interesse público, com 

fundamento em notório saber atestado por Conselho Superior da 

instituição de ensino, mesmo sem titulação acadêmica de doutor, 

contamos com o permissivo legal que ampara o ato administrativo de 

contratação. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

28 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Considerações finais 

 

A inclusão dos mestres dos saberes tradicionais como docentes na 

academia brasileira, com fundamento em notório saber atestado por 

Conselho Superior da instituição de ensino, é possível e necessária, pois a 

academia não se pode isolar em saberes eurocêntricos e deixar de lado os 

saberes tipicamente brasileiros. 

Os mestres dos saberes são aqueles líderes detentores do 

conhecimento em seu território com carga epistemológica 

reconhecidamente alta. Essa carga epistemológica é patrimônio 

tradicional do Brasil e deve ser difundida a todos. A academia não deve 

selecionar o que deve ser estudado pelo universitário brasileiro e limitar 

esse estudo à epistemologia eurocêntrica. 

Apesar da resistência da academia eurocêntrica branca o 

conhecimento dos mestres do saber acrescenta e enriquece os saberes 

acadêmicos. Mesmo com as práticas legislativas e políticas cotidianas de 

silenciamento (Trouillot, 2016) desses saberes tradicionais, os povos 

tradicionais estão sobrevivendo, dia a dia, por meio da transmissão da 

epistemologia da oralidade relativa à saúde, às plantas e ao bem-viver 

como um todo. 

Existe o embasamento na Convenção 169 da OIT, na Constituição 

Federal e na lei n. 8.745/1993 para a contratação dos mestres como 

professores nas instituições de nível superior. Além disso, a principal 

fundamentação legal para a contratação administrativa dos mestres do 

saber nas universidades públicas está nos artigos 2o e 3o, da referida lei, 

desde que atendidos os requisitos da temporariedade, do notório saber, 

bastando que este seja atestado pelo Conselho Superior da instituição, 

excepcional interesse público, além de ser inexigível a apresentação de 

diploma acadêmico.  

Finalmente, reiteramos que a contratação administrativa dos 

mestres em caráter temporário e excepcional interesse público não 

constitui improbidade administrativa, tendo em vista a ausência de ato 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

29 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

doloso que atenta contra os princípios da administração pública previstos 

no artigo 11 da Lei n. 8.429/1992. 

 
 
 

Referências 
BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal. São Paulo: 
Martins Fontes, 1997. 
 
BRASIL. Lei n. 8.745 de 09 de dezembro de 1993, que dispõe 
sobre a contratação por tempo determinado para atender a 
necessidade temporária de excepcional interesse público, nos 
termos do inciso IX do art. 37 da Constituição Federal, e dá 
outras providências. 
 
BRASIL. Lei n. 8.429 de 02 de junho de 1992, que dispõe sobre 
as sanções aplicáveis em virtude da prática de atos de 
improbidade administrativa, de que trata o § 4º do art. 37 da 
Constituição Federal; e dá outras providências. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. 1988. 
 
BORGES, Joselita Gonçalves dos Santos. Essa é a minha  
filosofia. TCC. São Francisco do Conde: Unilab, 2018. 
 
CARDOSO, Ubirajara Cardoso de. Teoria dos quatro discursos, 
pesquisa psicanalítica e laço social entre psicanalistas. Psychê, 
v. 12, n. 22, p. 155-166, 2008. 
 
CARVALHO, José Jorge. Notório saber para os mestres e 
mestras dos povos e comunidades tradicionais. In: RIBEIRO, 
Mônica Medeiros; MENCARELLI, Fernando (orgs.). Mundos 
possíveis. Culturas em pensamento. Belo Horizonte: Incipit, 
2022, p. 69-101. 
 
CARVALHO, José Jorge. Cinco dimensões da identidade racial e 
suas relações dialéticas. 2020. 
 
CARVALHO, José Jorge. Encontro de Saberes e 
descolonização: para uma refundação étnico, racial e 
epistêmica das universidades brasileiras. Decolonialidade e 
pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Editora Autêntica. 
2018 (Coleção Cultura Negra e Identidades). 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

30 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

CARVALHO, José Jorge de. Inclusão étnica e racial no Brasil: a 
questão das cotas no ensino superior. São Paulo: Attar 
Editorial, 2005. 
 
CARVALHO, José Jorge; Letícia Vianna. O Encontro de Saberes 
nas universidades. Uma síntese dos dez primeiros anos. Revista 
Mundaú, n. 9, p. 23-49, 2020. 
 
DOURADO, Sheilla Borges. Conhecimentos tradicionais e 
direitos humanos. In: 64a Reunião Anual da SBPC, São Luís, 
Anais..., 2012. 
 
DUARTE, Evandro Charles Piza. Do medo da diferença à 
liberdade com igualdade: as ações afirmativas para negros 
no ensino superior e os procedimentos de identificação de 
seus benefícios. Tese (Doutorado). Programa de Pós-graduação 
em Brasília: Unesco/ Ed. Joseph Ki-Zerbo.  2010. 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de 
amefricanidade. Tempo Brasileiro, v. 92, n. 93, p. 69-82, 1988. 
 
HAMPATÉ BÂ, Amadou. História geral da África I: metodologia 
e pré-história da África. 2 ed. ver. Brasília: Unesco/ Ed. Joseph 
Ki-Zerbo.  2010. 
 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência 
para o feminismo e o privilégio da perspectiva 
parcial. Cadernos Pagu, n. 5, p. 7-41, 1995. 
 
JACOBSON, Matthew Frye. Pessoas brancas livres na República, 
1780-1840 In: WARE, Vron. Branquidade – identidade branca e 
multiculturalismo. Rio de Janeiro: Garamond, 2004. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 1781. Disponível em 
http://br.egroups.com/group/acropolis/. Acesso em 8 abr. 2024. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência 
cultural negra. Revista Afrodiáspora, v. 3, n. 6-7, p. 41-49, 1985. 
 
TROUILLOT, Michel-Rolph. Silenciando o passado: poder e a 
produção da história. Trad. Sebastião Nascimento. Curitiba: 
Huya, 2016. 
 
Recebido em:  08 de abril de 2024  
Aceito em: 10 de junho de 2024 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

31 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

32 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

PRODUÇÃO DO CUIDADO À SAÚDE E ALIMENTAÇÃO A 
INDÍGENAS EM CONDIÇÕES CRÔNICAS NÃO 
TRANSMISSÍVEIS NA ATENÇÃO PRIMÁRIA NA REGIÃO 
DE PAULO AFONSO – BAHIA 
 
PRODUCTION OF HEALTH CARE AND FOOD FOR INDIGENOUS 
PEOPLE WITH NONCOMMUNICABLE CHRONIC CONDITIONS IN 
PRIMARY CARE IN THE REGION OF PAULO AFONSO – BAHIA 
 
JAILMA COSTA BRITO1 
 
jailmaufba07@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-8659-6049 

 
LORENA OLIVEIRA DOS SANTOS2 
 
lorenasantos.nut@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-8935-4758 

 
MARCUS VINICIUS FERREIRA DE SOUZA3 
 
marcusferreira2@hotmail.com 
https://orcid.org/0009-0006-5550-3053 

 
URÂNIA LIMA DE OLIVEIRA4 
 
ur.oliveira@hotmail.com 
https://orcid.org/0009-0001-9428-2402 

 
IDA OLIVEIRA DE ALMEIDA5 
 
ida_almeida2010@hotmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-3558-1971  

 

 
1 Mestranda do Programa de Pós-graduação em Alimentos, Nutrição e Saúde da 
Universidade Federal da Bahia. Graduada em nutrição pela Universidade Federal da Bahia. 
Integrante do Núcleo de Estudos e Pesquisas em Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
2 Nutricionista pela Escola de Nutrição da Universidade Federal da Bahia. Residente em 
saúde coletiva com ênfase em planejamento e gestão em saúde. Integrante do Núcleo de 
Estudos e Pesquisas em Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
3 Mestrando do Programa de Pós-graduação em Alimentos, Nutrição e Saúde da 
Universidade Federal da Bahia. Graduado em nutrição pela Universidade Federal da Bahia. 
Integrante do Núcleo de Estudos e Pesquisas em Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
4 Graduada em nutrição pela Universidade Federal da Bahia. 
5 Mestra pelo Programa de Pós-graduação em Alimentos, Nutrição e Saúde pela 
Universidade Federal da Bahia (Ufba). Nutricionista graduada pela Universidade do Estado 
da Bahia (Uneb).  

https://orcid.org/0000-0002-8659-6049
https://orcid.org/0000-0002-8935-4758
https://orcid.org/0009-0006-5550-3053
https://orcid.org/0009-0001-9428-2402
https://orcid.org/0000-0002-3558-1971


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

33 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

JOÃO PAULO DE OLIVEIRA RIGAUD6 
 
joaoprigaud@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-2856-0603 

 
JULIEDE DE ANDRADE ALVES7 
 
juliede.alves@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-2389-3908 
 

MARIA INÊS SANTOS CAMPINHO8 
 
ines.scampinho@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-6680-6101 

 
IANE CARINE FREITAS DA SILVA9 
 
iane.silva@saude.gov.br 
https://orcid.org/0009-0005-3375-6327 

 
LIGIA AMPARO-SANTOS10 
 
amparo@ufba.br 
https://orcid.org/0000-0002-6925-642 
 
 
 
 
 
 

 
6 Doutorando em ciências sociais pela Universidade Federal da Bahia, com estágio doutoral 
na Universidad de Buenos Aires. Mestre em alimentos, nutrição e saúde pela Universidade 
Federal da Bahia. Pós-graduado em antropologia pela Faculdade Dom Alberto. Graduado 
em gastronomia pela Faculdade Unime. Integrante do Núcleo de Estudos e Pesquisa em 
Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
7 Mestre e doutora em alimentos, nutrição e saúde da Universidade Federal da Bahia. 
Especialista em vigilância sanitária. Nutricionista graduada pela Escola de Nutrição da 
Universidade Federal da Bahia (Enufba). Integrante do Núcleo de Estudos e Pesquisa em 
Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
8 Mestranda do Programa de Pós-graduação em alimentos, nutrição e saúde da 
Universidade Federal da Bahia. Graduada em Nutrição pela Universidade Federal da Bahia. 
Integrante do Núcleo de Estudos e Pesquisa em Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
9 Mestre em alimentos, nutrição e saúde pela Universidade Federal da Bahia. Especialista 
em saúde indígena pela Unifesp. Especialista em promoção da saúde e desenvolvimento 
social pela Ensp/Fiocruz. Graduada em nutrição pela Escola de Nutrição da Universidade 
Federal da Bahia. Atua como nutricionista responsável técnica pelo Sisvan Indígena no 
Distrito Sanitário Especial Indígena da Bahia. Integrante do Núcleo de Estudos e Pesquisa 
em Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 
10 Professora titular da Escola de Nutrição da Universidade Federal da Bahia. Doutora em 
ciências sociais pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Mestre em medical 
education pela University of Dundee. Coordenadora do Núcleo de Estudos e Pesquisa em 
Alimentação e Cultura (Nepac/Ufba). 

https://orcid.org/0000-0002-2856-0603
https://orcid.org/0000-0003-2389-3908
https://orcid.org/0000-0001-6680-6101
https://orcid.org/0009-0005-3375-6327
https://orcid.org/0000-0002-6925-642


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

34 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Resumo  

Este estudo objetiva compreender a produção do cuidado à saúde e 
alimentação aos indígenas com condições crônicas não transmissíveis, a partir 
das narrativas de profissionais de saúde no âmbito da atenção primária em um 
polo-base do Distrito Sanitário Especial Indígena da Bahia. Trata-se de estudo 
exploratório qualitativo, cujos dados foram produzidos a partir de entrevistas 
semiestruturadas com profissionais de saúde atuantes na região. Os resultados 
evidenciaram os desafios para a produção do cuidado que vão desde as 
condições concretas de trabalho até a lida desses profissionais para a produção 
do cuidado integral, que demanda a apropriação de “um olhar diferenciado” na 
perspectiva da interculturalidade, no encontro cotidiano entre a medicina 
tradicional indígena e a medicina ocidental. Destacam-se o reconhecimento da 
importância dos deslocamentos desses povos de seus territórios de origem como 
fator determinante do processo saúde/doença e a importância de se atentar às 
especificidades de saúde dos povos indígenas do Nordeste. 

 
Palavras-chave: Saúde de populações indígenas. Atenção primária à saúde. 
Doenças crônicas não transmissíveis. Interculturalidade. 
 

Abstract 

This study aims to understand the production of health care and food for 
indigenous people with Noncommunicable Chronic Diseases, based on the 
narratives of health professionals in the scope of Primary Care in a Polo Base of 
the Special Indigenous Health District of Bahia. This is a qualitative exploratory 
study, whose data were produced from semi-structured interviews with health 
professionals working in the region. The results showed the challenges for the 
production of care, ranging from the concrete working conditions to the way 
these professionals deal with the production of comprehensive care, which 
requires the appropriation of “a different view” from the perspective of 
interculturality, in the daily encounter between traditional indigenous medicine 
and Western medicine. What stands out is the recognition of the importance of 
the displacement of these peoples from their territories of origin as a 
determining factor in the health/disease process and the importance of paying 
attention to the health specificities of the indigenous peoples of the Northeast. 

 
Keywords: Indigenous health. Primary health care. Noncommunicable chronic 
diseases. Cultural competency. 
 
  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

35 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 

As populações indígenas são consideradas comunidades 

tradicionais formadas por diferentes coletividades e culturas que se 

identificam e dispõem de ordenamento próprio (Santos, 2021). Residem 

no Brasil, de acordo com o último censo do Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE, 2022), aproximadamente 1,7 milhão 

indígenas, o que representa 0,83% da população brasileira, número 89% 

superior ao observado no Censo de 2010. A pesquisa ainda aponta que 

44,48% dos indígenas (753.357 mil) concentram-se na região Norte do país 

e que a segunda maior porcentagem (31,22%) corresponde ao Nordeste, 

com 528,8 mil autóctones. Quanto aos estados, o Amazonas (490,8 mil) e 

a Bahia (229,1 mil) possuem 42,51% dessa população.  

Os povos indígenas passaram a ser mapeados pelo IBGE em 1991, 

com base na autodeclaração no quesito “cor ou raça”. A partir do censo de 

2022, entretanto, o instituto ampliou a metodologia, tendo a participação 

das próprias lideranças das comunidades na coleta de dados e passando 

a considerar outras localidades além das terras oficialmente demarcadas 

(IBGE, 2022; Brasil, 2016). 

No que se refere à saúde dos povos indígenas, a Constituição da 

República Federativa do Brasil de 1988 possibilitou a construção de uma 

Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas, 

posteriormente integrada à Política Nacional de Saúde do Sistema Único 

de Saúde (SUS) (Brasil, 2016), por meio da portaria n. 254/2022 do 

Ministério da Saúde.  

A atenção primária à saúde (APS), porta de entrada do SUS que visa 

garantir a assistência de forma integral, conforme as particularidades 

locais, determinantes e condicionantes de saúde (Brasil, 2022), em áreas 

indígenas, tem suas ações executadas via Subsistema de Atenção à Saúde 

Indígena do Sistema Único de Saúde (SasiSUS). Nesse sentido, o cuidado 

à saúde deve partir de uma visão colaborativa que respeita a 

heterogeneidade dos povos, principalmente na perspectiva da 

interculturalidade e práticas de cuidado tradicionais (Pedrana et al., 2018). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

36 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

No âmbito da saúde, espera-se que a interculturalidade, 

caracterizada pelo encontro de culturas diferentes, seja concebida 

mediante diálogo, de forma que haja integração horizontal dos saberes 

da medicina tradicional indígena e da racionalidade biomédica. Nessa 

perspectiva, a articulação entre os saberes tradicionais indígenas e a 

medicina ocidental é um desafio persistente (Pedrana et al., 2018; Mendes 

et al., 2018). 

Sobre as condições de saúde relacionadas à alimentação, a Política 

Nacional de Alimentação e Nutrição (Pnan) reconhece a alimentação 

adequada como condicionante e determinante para a situação de saúde 

da população (Brasil, 2013). Na APS, o cuidado alimentar e nutricional é 

elaborado por meio de estratégias que promovam a Política de 

Alimentação Adequada e Saudável (Paas), sendo esse um elemento 

fundamental para a produção do cuidado, visto que a alimentação está 

associada à prevenção de condições crônicas não transmissíveis (CCNTs) 

(Brasil, 2022). 

Segundo o SasiSUS, entre 2015 e 2017, no Brasil, ocorreram 42.583 

casos de condições crônicas não transmissíveis, incluindo as doenças 

cardiovasculares, respiratórias agudas, diabetes mellitus e neoplasias 

(Brasil, 2019). O cenário emergente das CCNTs em meio à população 

indígena brasileira é oriundo de mudanças no cenário epidemiológico, 

que incluem a redução dos territórios em decorrência dos conflitos pelas 

terras e a expansão agrária que contribui para o crescente contato com a 

população não indígena, os centros urbanos e a acessibilidade a alimentos 

ultraprocessados (Chagas et al., 2020).  

Nesse contexto, considerando a complexidade das questões que 

envolvem o cuidado à saúde dessa população, a alimentação e as 

condições crônicas não transmissíveis, o presente estudo objetiva 

compreender a produção do cuidado à saúde e alimentação dos povos 

indígenas com CCNTs, a partir das narrativas de profissionais de saúde da 

atenção primária do polo-base de Paulo Afonso, do Distrito Sanitário 

Especial Indígena da Bahia (Dsei-Bahia). 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

37 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Metodologia 

 

Este estudo faz parte do projeto “Qualificação do cuidado a pessoas 

com doenças crônicas não transmissíveis e seus fatores de risco 

associados no âmbito da atenção primária à saúde do SUS no estado da 

Bahia: integrando pesquisa, extensão e formação”, financiado pelo 

Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e 

pelo Ministério da Saúde, por meio da chamada CNPq/MS/SAPS/DEPROS 

n. 28/2020, com o objetivo de formação e pesquisa sobre o tema das 

DCNTs e seus fatores de risco associados no âmbito da APS. 

No período de setembro de 2021 a agosto de 2022 realizou-se 

estudo exploratório, com abordagem qualitativa e lócus na região de 

Paulo Afonso, Bahia, à qual pertence o polo-base de Paulo Afonso – Dsei-

Bahia.  

O universo empírico da pesquisa foi composto por profissionais de 

saúde que trabalham nos serviços de atenção à saúde dos povos 

indígenas dos polos-base da Bahia e aceitaram contribuir 

voluntariamente com o projeto. O contato com esses profissionais foi 

realizado pelo método snowball – bola de neve – (Pires, 2008), por meio 

de um informante-chave do Dsei-Bahia, que forneceu os contatos dos 

profissionais atuantes do polo-base de Paulo Afonso; cada informante 

sugeriu outro, e assim sucessivamente. 

Como técnica de produção de dados, foram realizadas entrevistas 

narrativas a partir de um roteiro semiestruturado, subdivido em três 

blocos: identificação dos participantes; compreensão dos profissionais 

sobre as práticas de produção do cuidado/atenção em saúde voltadas 

para indígenas com CCNTs; e aspectos relacionados às práticas 

alimentares e CCNTs. Considerando o contexto da pandemia de covid-19, 

no qual o estudo foi desenvolvido, as entrevistas foram realizadas pelos 

pesquisadores em plataforma virtual, individualmente e com duração 

média de 50 minutos cada. As interlocuções foram gravadas e transcritas 

na íntegra.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

38 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Os dados produzidos foram analisados e sistematizados em 

diálogo com a literatura científica e seguindo algumas etapas: leitura 

exaustiva das transcrições seguida de análise e discussão que 

possibilitaram a definição de eixos analíticos a ser interpretados à luz dos 

referenciais teóricos pertinentes ao tema.  

A partir da identificação de temáticas recorrentes e relacionadas ao 

objetivo do estudo, ocorreu a definição dos eixos analíticos: 

“Caracterizando o universo empírico e as condições para a produção do 

cuidado”; “O desafio da produção do cuidado na saúde desde uma 

perspectiva intercultural”; e “O cuidado à saúde e à alimentação e nutrição 

aos indígenas com CCNT”. 

Os aspectos éticos desse trabalho consideram a resolução n. 466, 

de 12 de dezembro de 2012, e a resolução n. 510, de 7 de abril de 2016, 

ambas do Conselho Nacional de Saúde, e foram aprovados pelo Comitê 

de Ética em Pesquisa da Escola de Nutrição da Universidade Federal da 

Bahia, sob o parecer n. 5.237.500. Todos os participantes receberam um 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE), autorizando a 

participação voluntária nessa pesquisa. Para manter sigilo dos 

participantes não foram mencionadas suas profissões, e utilizaram-se 

nomes fictícios.  

 

Resultados e discussão 

Caracterizando o universo empírico e as condições para a produção do 

cuidado 

 

Foram entrevistados cinco profissionais de saúde, todos atuantes 

no polo-base de Paulo Afonso, que está localizado na região norte da 

Bahia, no entorno da Estação Ecológica do Raso da Catarina, sertão da 

bacia do rio São Francisco. Todos os participantes do estudo eram adultos 

(três mulheres e dois homens) entre 33 e 57 anos; sendo dois 

autodeclarados indígenas; quatro eram graduados, um possuía nível 

técnico, e o maior tempo de atuação na saúde indígena era de 22 anos. De 

acordo com sua formação, os profissionais que atuam na atenção primária 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

39 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

em comunidades indígenas são em geral nutricionistas, farmacêuticos, 

psicólogos, médicos, enfermeiros, assistentes sociais, odontólogos, 

técnicos em enfermagem, agentes indígenas de saúde, entre outros, 

categorias em que se enquadram também os cinco entrevistados.  

Sobre o ingresso na carreira, os profissionais relataram que tiveram 

a oportunidade de atuar na saúde indígena após a realização de processo 

seletivo público simplificado e contratação mediante convênios. Segundo 

Ana (46 anos), o trabalho é desafiador, tendo em vista as particularidades 

da população; ela informa que “surgiu uma oportunidade, em 2000, de 

trabalhar com a saúde indígena e, assim, deu certo. (....) tenho dificuldades, 

é claro..., mas as dificuldades são superadas, porque o amor que a gente 

tem pela terra, pelos indígenas, a gente supera, supera tudo isso. Eu sou 

feliz no que eu faço”.       

Quanto à qualificação para atuar nas áreas indígenas, em que 

pesem os desafios para concretizar a agenda prevista na diretriz sobre a 

formação e educação permanente de trabalhadores da saúde indígena 

da Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas, todos os 

entrevistados passaram por processos formativos, uma vez que essa 

população requer atenção de certa forma diferenciada, como observa 

Janine (53 anos): “Nós somos capacitados para entrar na terra indígena. 

Mesmo as pessoas que são formadas, dando um exemplo, elas são 

treinadas para atuar na área indígena porque são povos especiais, são 

povos diferentes com suas tradições, com suas culturas”.  

Outro interlocutor abordou a questão de “um olhar diferenciado” 

na perspectiva da interculturalidade: segundo Mário (37 anos), “a gente 

atua dentro das especificidades da área indígena tendo a precaução de 

estar trabalhando em conjunto com as situações culturais, de costumes 

das aldeias deles. (...) A gente tem que trabalhar em conjunto, a equipe, o 

profissional que trabalha na saúde indígena deve ter esse olhar e esse 

perfil, saber que é importante para a comunidade indígena”. Quanto a 

isso, Freitas et al. (2021) enfatizam que os profissionais da saúde atuantes 

na saúde indígena devem ser capacitados para realizar o trabalho de 

forma interdisciplinar, tendo em vista as particularidades desses povos. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

40 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Todavia, autores também discutem os desafios para a formação em uma 

atenção diferenciada que ainda pode ser vista como “privilégio” – ou até 

simplificada – destacando a importância de propiciar uma formação 

sensível à diversidade e à construção coletiva de um diálogo simétrico 

(Landgraf, Imazu, Rosado, 2020; Diehl, Pellegrini, 2014). 

Quanto às condições de trabalho, as narrativas revelam a logística 

e a infraestrutura como uns dos pontos críticos do processo de trabalho. 

Segundo Vanessa (33 anos),  

 

aqui a gente tem a dificuldade da logística. No meu polo 
são divididas em 19 aldeias, e a gente tem duas semanas para 
atender todas essas aldeias. A gente não consegue atender todas 
essas aldeias devido à logística. A equipe Nasi [Núcleo Ampliado 
de Saúde Indígena] não tem, como as outras equipes 
multidisciplinares, uma viatura, um carro só para a equipe. Então 
a gente tem dificuldade de poder trabalhar em todas as áreas, 
em todas as aldeias. A gente não consegue. No meu caso, que 
tenho que atender outros polos, fica mais difícil ainda. 

 

Ainda sobre esse ponto, Mário informa que  

 

a maioria das aldeias não tem estrutura física. Uma 
aldeia ou outra tem posto de saúde, postos de saúde mais 
antigos, que há décadas foram construídos. Então, quando 
sempre me perguntam qual é a maior dificuldade para nossas 
equipes hoje, eu sempre pontuo, nas reuniões, que a primeira 
coisa que já deveria ter sido pensado para melhorar a qualidade 
da assistência é a condição de trabalho, é estrutura física do 
posto saúde, que nas maiorias das aldeias não tem.   

 

Segundo Mendes et al. (2018), a precariedade das estruturas e a 

logística complexa que algumas regiões possuem reverberam 

negativamente na qualidade dos serviços prestados em áreas indígenas, 

sendo primordiais investimentos que propiciem melhores condições de 

trabalho a seus profissionais. Profissionais e indígenas buscam encontrar 

soluções a fim de contornar os impasses da falta de espaços físicos viáveis 

para a construção do trabalho. Segundo Mário, “a gente atua em parceria 

com a comunidade. Então, se a gente não tem aquela estrutura, a gente 

vai atuar numa unidade de saúde, numa escola. Num espaço que eles têm 

e eles nos cedem. Então, é dessa forma que a gente vem atuando, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

41 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

enquanto a gestão mesmo, que faz a execução orçamentária, que é 

Brasília, e, no caso, o distrito – Salvador – conseguem melhorar." 

Durante as narrativas, a desmotivação e a sobrecarga de trabalho 

foram pontos abordados por Vanessa, quando se diz impossibilitada de 

exercer seu plano de trabalho:  

 

eu me vejo um pouco desmotivada (risos) devido à 
estrutura. A gente não tem tanta estrutura nas nossas mãos, mas 
a cobrança é imensa. A gente tem tantos planos… todo mês a 
gente se reúne para fazer nossos atendimentos, nossas 
atividades, mas quando chega no dia, por exemplo, a gente tem 
uma atividade em tal aldeia. Vamos fazer uma palestra, uma 
peça de teatro, que adere mais aqui nas aldeias. [Ela ainda relata 
que] O pessoal gosta bastante, mas quando chega no dia, não 
dá, não tem carro, faltou gasolina, a gente fica desacreditado 
pelo povo. ‘Ah! Não vou não na próxima reunião’; ‘Ah! Eu não vou 
mais, porque o pessoal diz que vem e acaba não vindo’. A gente 
tem ideia de fazer grupos, mas não consegue. A gente já tentou, 
mas nunca deu certo devido a isso.  

 

Em consonância ao que foi descrito, tendo em vista a área de 

cobertura e a quantidade de profissionais, o deslocamento e a logística de 

trabalho apresentam disparidades, impossibilitando, muitas vezes, as 

ações da equipe multidisciplinar (Sandes et al., 2018). Nesse sentido, o 

descrédito dos indígenas para com a equipe de saúde é resultado de 

ações alheias à vontade da própria equipe. A logística de trabalho, muitas 

vezes com falhas estruturais, faz com que as ações de cuidado em saúde 

sejam limitadas e restritas. Como efeito da desestruturação, é possível 

observar a desmotivação e o “sentir-se de mãos atadas” relatado pelos 

interlocutores.  

O depoimento de Mateus (55 anos), que atua há 22 anos na saúde 

indígena e acompanhou as mudanças nas condições oferecidas aos 

profissionais, revelou que  

 

Lá no início (...), a precarização trabalhista fazia com que 
houvesse uma rotatividade muito grande de profissionais. (...) Na 
época nós éramos, digamos assim, pagos pela prefeitura de cada 
região que tinha índio. Recebia um recurso pelo Ministério da 
Saúde e aí repassava aquele valor sem mais nenhum tipo de 
direitos trabalhistas. Então, a gente não tinha férias 
remuneradas, nem décimo terceiro, fundo de garantia… a gente 
não tinha praticamente nada. Então ‘rodava’ muito profissional. 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

42 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Mateus, todavia, considerou que 

 

determinadas pessoas podem passar 20 anos e não criar 
esse vínculo. Vai depender muito do profissional, mas hoje nós 
temos abertura realmente. Eles são um povo que pra você 
ganhar a confiança deles, requer tempo e, graças a Deus, nós 
chegamos nesse patamar. Assim, as pessoas que estão entrando 
hoje realmente não são preparadas realmente não são. Em 
serviço aprendem. Na sequência, vai aparecendo uma 
capacitação aqui, uma capacitação ali.  

 

Em suma, tais dificuldades podem repercutir diretamente na 

produção do cuidado, uma vez que, o profissional não encontra o suporte 

e local adequado para o atendimento aos indígenas. A Política Nacional 

de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas, criada em 2002, preconiza um 

modelo de organização diferenciado, voltado para a atenção à saúde 

indígena, tendo como uma de suas diretrizes a “preparação de recursos 

humanos para atuação em contexto intercultural" (Brasil, 2002, p. 13). 

Além disso, os agentes indígenas de saúde são potencialidades para as 

ações de saúde, dado que, são profissionais indígenas que conhecem e 

residem no território. 

 

Desafios da produção do cuidado na saúde desde uma 

perspectiva intercultural 

 

Este eixo analítico tem como propósito discorrer, a partir da 

perspectiva dos entrevistados, sobre os desafios no processo da produção 

do cuidado à saúde dos povos indígenas do ponto de vista intercultural. A 

interculturalidade está prevista na Política Nacional de Atenção à Saúde 

dos Povos Indígenas, a qual entende que a atenção em saúde deve 

contemplar a diversidade social, cultural, geográfica, histórica e política, 

reconhecendo a eficácia da medicina tradicional e o direito desses povos 

a sua cultura. Na prática, o que ainda se observa é uma perspectiva 

proveniente do modelo biomédico hegemônico sem estabelecer formas 

efetivas de diálogo intercultural entre indígenas e profissionais da APS 

(Rocha, Porto, Pacheco, 2019). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

43 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A literatura argumenta que a interação dos saberes científicos e 

tradicionais indígenas é um dos principais desafios enfrentados pelos 

profissionais de saúde na prática do cuidado. Segundo Vanessa, a 

interculturalidade é “você ter um olhar diferenciado. É você olhar para 

aquela pessoa como um ser único, aquele paciente, aquele usuário. Você 

tem que entender um pouco da história para poder conduzir o 

atendimento, e, às vezes, você não consegue em apenas um encontro. 

Com o tempo você consegue entender um pouco da história, da família…, 

mas você tem que entrar no mundinho daquela pessoa”. 

Vanessa apresentou uma perspectiva de cuidado continuado que 

é produzido e refeito a cada contato. Para tanto, ela coloca como 

necessária a compreensão de como as estruturas socioculturais e as 

experiências de vida daquele indígena estão engendradas e fazem 

interface com sua saúde. Assim, a escuta atenta e o interesse pelo outro 

(Ayres, 2004) surgem como ferramentas que, mediante o consentimento 

daquele que está sendo cuidado, abrem espaço para que o profissional de 

saúde conduza o atendimento valorizando as singularidades existentes.  

Assim, a promoção do cuidado integral passa pelo movimento de 

estar “presente ao outro” (Magalhães, Amparo-Santos, 2020, p. 8). 

Construir e fortalecer vínculos é o que Pankararu (Pontes et al., 2022, p. 197) 

narra como o “elo” existente entre os agentes de saúde indígena e a 

população a ser trabalhada. Desse mesmo modo, Melo, Freitas e 

Apostolico (2021) afirmam que a articulação entre os saberes deve ser 

estimulada com a finalidade de melhoria da saúde indígena, levando em 

consideração os aspectos socioculturais dentro de uma perspectiva 

intercultural. 

A medicina tradicional indígena e a medicina ocidental devem 

caminhar juntas, ser aliadas, pensa Ana que, entretanto, encontra 

resistência pelo caminho: “quando a gente consegue fazer esse equilíbrio 

da medicina tradicional e medicina biomédica, a gente vai caminhar. 

Agora, a gente encontra um outro caso (...) de que eles são mais 

resistentes”. A interlocutora informou ainda que “teve o caso de uma 

senhora que tinha pé diabético, uma ferida. Ela disse que tinha sido um 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

44 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

‘trabalho’ (algo como uma magia) e ela não aceitava nem visita. A gente ia 

visitar, mas com todo o cuidado para evitar complicações. (...) E ela [dizia 

que] ia curar com o rezador. A gente tentou, fez de tudo, e ela acabou 

falecendo”. 

Segundo relato de Vanessa, “a gente sempre concilia a medicina 

tradicional com a não indígena. Tenta, né? Há casos de gente que não 

compreende e abandona o tratamento medicinal e fica apenas com 

tratamento indígena. Isso acaba, às vezes, atrapalhando no tratamento”. 

Vanessa revela ainda que, ao ingressar na saúde indígena, ficou um pouco 

desnorteada, sem saber o que fazer. “Mas a gente vai tentando aos poucos 

conciliar os tratamentos”; é um choque de “culturas” entre o “científico” e 

o “indígena”. Para ela, "trabalhar na saúde indígena foi uma oportunidade 

de levar conhecimento pra comunidade, tentar ajudar um pouco com a 

minha área. Mas, quando a gente entra na saúde indígena, saúde pública 

como um todo, é um universo bem complexo”. 

Constata-se que ainda há uma perspectiva em que impera o “levar 

conhecimento”, o que coloca em questão quais são os conhecimentos a 

ser “levados” e em que circunstâncias. Diehl & Pelegrini (2014), ao discutir 

ferramentas para o proporcionar o diálogo cultural incorporando temas 

específicos ao desenvolvimento de competências pedagógicas como a 

antropologia, salientam que não se trata de seu uso instrumental, 

intencionando melhor convencer as comunidades indígenas da 

intervenção biomédica, mas antes de ampliar a sensibilidade das 

formações à questão da diversidade e diferenças.  

Ressalta-se que a Vanessa é uma profissional indígena e, 

considerando que a articulação entre os saberes biomédicos e os modos 

de fazer centrados na normativa coloca em conflito os próprios saberes 

culturais indígenas dada a sua complexidade, possuir esta identidade 

pareceu ser conflituoso e desafiador. Isso nos leva a pensar que, além da 

formação dos profissionais não indígenas para atuação em contexto 

intercultural, faz-se necessário também pensar numa preparação para os 

próprios indígenas atuarem no setor saúde, não sendo suficiente sua 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

45 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

formação nos conhecimentos biomédicos sem a devida articulação com 

seus próprios valores e saberes, que irão conformar sua prática.  

O desconhecimento e a falta de entendimento acerca das diversas 

culturas encontradas dentro das comunidades indígenas resultam nesse 

“choque de culturas” e no estranhamento cultural entre os atores que 

produzem o cuidado – usuários e profissionais (Ribeiro et al., 2017). Tal 

ponto é destacado por Vanessa, que relatou ter sentido esse “choque”, 

tendo em vista a pluralidade de costumes que cada aldeia e povo carrega: 

''A gente tenta conciliar de acordo com cada aldeia. Já é diferente, já é 

difícil porque cada pessoa pensa de um jeito, imagine um povo. E, no 

início, eu senti um pouco de dificuldade, porque eram outras áreas que eu 

não conhecia direito. Foi um pouco difícil, porque você… – a palavra às 

vezes chega a ser incompetente – não consegue dar conta de tantas 

aldeias e suas peculiaridades''.  

Assim, ao se tratar de uma população culturalmente distinta, essa 

necessidade torna-se ainda mais indispensável, uma vez que tal relação 

possibilita ao profissional o reconhecimento da cultura e de suas 

particularidades, aspecto que compõe o cuidado em saúde desses povos 

(Mendes et al., 2018). 

 

O cuidado à saúde e à alimentação e nutrição aos indígenas com 

condições crônicas não transmissíveis 

 

Este eixo analítico apresenta o modo como se conforma a 

produção do cuidado à saúde, à alimentação e nutrição junto aos povos 

indígenas com CCNTs, a partir das principais questões apontadas pelos 

interlocutores. Destaca-se que a evasão de profissionais capacitados e 

experientes na saúde indígena dificulta a construção de vínculo e 

confiança na relação usuário/profissional (Sandes et al., 2018). O processo 

saúde/doença/cuidado nas comunidades indígenas advém de 

determinantes socioeconômicos e culturais, que estão diretamente 

associados à preservação do território, do meio ambiente e das práticas 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

46 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de cuidado tradicionais, como pressuposto na Política Nacional de 

Atenção à Saúde dos Povos Indígenas (Pedrana et al., 2018). 

Tradicionalmente, os povos indígenas obtêm seus alimentos a 

partir do plantio, da pesca e caça; no decorrer dos anos, entretanto, essa 

prática vem sofrendo modificações, resultantes da implementação de 

novos sistemas políticos e socioeconômicos, reduzindo os limites de terras 

indígenas (Barros et al., 2018). A interlocutora Vanessa relatou os impactos 

vividos por seus parentes causados pela migração forçada.  

 

Eu cresci nessa comunidade já um pouco diferente dos 
meus pais. Os meus pais e meus avós, quando queriam tal 
alimento, por exemplo, iam atrás pescar, passavam horas 
remando atrás de um peixe, iam colher um fruto, uma hortaliça. 
Em 1986/1987, devido à construção de uma barragem aqui em 
Itaparica, a nossa aldeia foi inundada e depois desse 
acontecimento viemos para uma nova terra, onde se olhava e 
não via nada. Você não sabia onde ir atrás do seu peixe, o que 
plantar. Até hoje a gente não tem terra. Com essa mudança, 
aconteceu a depressão, principalmente dos mais velhos que até 
hoje se lamentam e têm aquela saudade.  

 

A imposição desses novos hábitos a essas comunidades também é 

feita como via de “adaptação” a uma nova realidade precarizada, já que a 

agricultura e as formas de trabalho se encontram inviabilizadas, pois, em 

diversos casos, o que ocorre é a expulsão desses povos de seus territórios 

originais por empresas ou outros interesses comerciais na região. Eles só 

retornam a suas terras após a demarcação, e, algumas vezes, quando já 

encontram um solo empobrecido e o comprometimento da fauna e flora 

(Ribas, Leite, Gugelmin, 2007). 

Concomitantes a essas mudanças das formas de obtenção dos 

alimentos e na maneira de se alimentar, têm sido observadas, nas últimas 

décadas, modificações do padrão alimentar e adesão de práticas 

alimentares regradas principalmente ao consumo de alimentos 

industrializados. Esse processo é denominado transição alimentar e 

nutricional (Rodrigues, Oliveira, Santos, 2020; Barros et al., 2021). 

As narrativas evidenciam essas alterações de hábitos alimentares 

dos povos tradicionais. Os profissionais acreditam que o aumento da 

incidência de CCNTs nas comunidades indígenas está em anuência com 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

47 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

o atual perfil de saúde dos brasileiros não indígenas, caracterizado pelo 

aumento crescente dos números de indivíduos com essa ocorrência. Para 

Mário,  

 

a questão das doenças, hipertensão, diabetes, é [que] 
temos uma porcentagem alta hoje em dia. Nas aldeias a gente 
vê que é muito. A cultura, digamos urbana, já está dentro das 
nossas comunidades indígenas. Então, é comum que a 
alimentação deles hoje, principalmente, seja o que é normal do 
dia a dia das outras pessoas, dos povoados, das cidades e dos 
centros urbanos. Eu acredito que isso colabore, uma vez que, há 
um crescimento principalmente da hipertensão e diabetes aqui 
no polo-base. É uma curva ascendente, bem como é no resto da 
população brasileira. 

 

Outra interlocutora também abordou essa questão como uma das 

principais dificuldades encontrada para a adoção das práticas tradicionais 

de cuidado. Segundo Ana, “hoje a gente vê nas comunidades indígenas a 

inserção de embutidos, das comidas industrializadas. Então, fazer com 

que exista este resgate da alimentação mais natural, do equilíbrio; a gente 

tem muita dificuldade em relação a isso”. 

Sendo assim, notam-se o processo de transição nutricional no polo-

base e a dissonância com os princípios da Política Nacional de Atenção à 

Saúde dos Povos Indígenas. Tais fatores podem ser associados ao 

aumento da incidência de condições crônicas não transmissíveis. A APS 

em povos indígenas exige pluralidade nas estratégias, protagonismo 

indígena, integração dos saberes, valorização das práticas tradicionais e 

rompimento com o olhar biomédico hegemônico. 

Ademais, o descontentamento e a angústia em ter suas terras 

violadas fazem emergir agravos em saúde como alcoolismo, tabagismo e 

depressão. A narrativa de Mateus ilustrou a situação:  

 

[Há] uma aldeia chamada Tuxá, que é uma aldeia 
ribeirinha ali no município de Rodelas, e as outras são aqui no 
município de Glória. Existe uma pequena quantidade de aldeias 
aqui no município de Paulo Afonso, essa de Rodelas eu tenho 
muitos relatos de que foi a mais prejudicada. Eles saíram do 
espaço que entendiam como terra, da agricultura de 
subsistência, da pesca, para que a companhia Chesf [Companhia 
Hidroelétrica do São Francisco], não sei se vocês já ouviram falar, 
inundasse a terra deles. A Chesf fez uma vila, (...) eles saíram do 
que eles conheciam de terra, de identificação, de cultura, de 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

48 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

formato de vida para uma vila. Então, esses [indígenas] 
terminaram tendo consequências muito maiores de álcool, de 
drogas, de depressão, de suicídio. É uma aldeia que a gente 
precisa ter um olhar diferenciado. 

 

Além disso, o impacto econômico que as novas formas de 

subsistência revelam a vulnerabilidade desses povos, e a experiência da 

fome torna-se algo tangível no cotidiano (Ribas, Leite, Gugelmin, 2007) de 

“quem mora dentro de uma comunidade tão difícil como essa [em] que 

eu trabalho (...). Então, você vê ainda muita casa de taipa, fogo de lenha, 

panela no fogo, casinha sem ter praticamente nada dentro de móvel, 

quatro panelinhas todas sujas de preto e feijão pra cozinhar, quando tem. 

O arroz, a carne não se fala. Galinha não se fala’’ (Mateus). 

O contato com populações não indígenas e as questões territoriais 

impuseram mudanças na forma de obtenção do alimento, o que antes era 

conquistado por intermédio da agricultura, pesca e caça agora passa a ser 

adquirido, em parte, no comércio ou ainda destinado à venda (Brasil, 

2002). Segundo Vanessa, ''a população indígena, com o passar do tempo, 

foi adquirindo os hábitos alimentares e sociais dos não indígenas e com 

esse avanço foi tumultuando, trazendo as doenças crônicas. A gente 

encontra muita obesidade, diabetes, hipertensão. Não há essa questão de 

alimentação cultural, como o pessoal acha que a gente se alimenta. Aqui 

se alimenta, por exemplo, de fast food, de alimentos com alto índice de 

sódio, principalmente as crianças. As mães dão bastante doces''.  

Em decorrência disso, há uma redução na diversidade alimentar 

desses povos e maior participação de alimentos ricos em carboidratos, 

gordura e sódio, uma vez que o comprometimento das atividades de 

subsistência antes praticadas dá lugar ao trabalho remunerado, o que 

possibilita a aquisição comercial. A intensidade das transformações 

socioeconômicas e comportamentais, portanto, contribui diretamente 

para a transição epidemiológica observada na população indígena (Leite, 

Santos, Coimbra Junior, 2007). 

Além dessa perspectiva, a entrevistada Ana relatou o uso de 

medicamentos como principal prognóstico em casos de indivíduos 

portadores de CCNTs e transtornos mentais, bem como, ressaltou a 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

49 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

presença do olhar biomédico hegemônico nas aldeias. Segundo ela, os 

profissionais de saúde veem na aldeia “uma medicalização muito forte. 

Eles querem remédios, querem tomar remédios! Em algumas aldeias já 

estão abandonando algumas práticas tradicionais. E aí, por exemplo, 

quando inicia o psicotrópico, eles não querem mais abrir mão de 

psicotrópico”.  

Esta investigação ressalta que tal conflito entre as práticas de 

cuidado tradicionais e a biomédica hegemônica evidencia efeitos 

contrários aos princípios e pressupostos fundantes da Política Nacional de 

Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. Essa contradição pode favorecer a 

perspectiva do olhar colonizador estigmatizado, desencadeando um 

processo de abandono cultural das práticas de cuidado tradicionais 

quando não reconhecemos como o processo de medicalização alcança as 

comunidades indígenas. Distintos autores indígenas destacam como foi a 

atuação da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai), mediante sua 

política de assistência à saúde, entre as décadas de 1960 e 2000, com a 

distribuição indiscriminada de medicamentos (Pontes et al., 2022), que 

pode estar associada a tal fenômeno.   

Para o enfrentamento da medicalização do cuidado e do 

abandono das práticas tradicionais, Ana expôs estratégias de estímulo à 

retomada das práticas culturais: “existe a questão do estímulo, de 

promover a medicina tradicional. Nós já tentamos, a farmacêutica e a 

nutricionista. A gente fez um projeto para hortas, mas é mais complicado 

e tem a questão de estimular mesmo o uso da medicina tradicional, de 

retomar isso”. 

As narrativas ainda apontam que o cuidado referente às CCNTs no 

polo-base de Paulo Afonso é organizado de forma multidisciplinar, numa 

perspectiva da educação em saúde, conscientização e educação 

alimentar e nutricional por meio de oficinas, rodas de conversas, palestras 

e exposições sobre diferentes temas que abordam prevenção, promoção 

e recuperação da saúde.  

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

50 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Conclusão 

 

O estudo buscou desvelar como os profissionais de saúde atuantes 

em áreas indígenas produzem o cuidado à saúde e à alimentação dos 

indígenas com condições crônicas não transmissíveis no seu cotidiano de 

trabalho, procurando uma perspectiva interdisciplinar, mediada pela 

educação em saúde para e com os indígenas, bem como intencionada a 

lidar com os desafios para promover um diálogo intercultural. Os desafios, 

no entanto, são inúmeros e vão desde a ampliação de uma formação 

diferenciada dos profissionais até as condições objetivas de infraestrutura 

para possibilitar a produção do cuidado. Reforça-se, no que tange à 

permanência e estímulo desses profissionais para que permaneçam 

engajados, que é necessário garantir a infraestrutura adequada para que 

a qualidade do trabalho possa ser alcançada extraindo suas 

potencialidades, somando a qualificação do processo formativo dos 

profissionais não indígenas e indígenas, reforçando a relevância da 

atuação intersetorial e o uso das tecnologias leves.  

No que se refere ao entendimento do fenômeno 

saúde/doença/cuidado nas comunidades indígenas em que atuam, 

alguns entrevistados expressaram a importância do território, cujo direito 

tem sido constantemente violado a partir do deslocamento imposto a 

esses povos, na determinação do quadro atual das CCNTs, assim como das 

práticas alimentares vigentes na região. Neste ponto, é importante 

ressaltar a relevância de aprofundar a compreensão do que seja o 

território nas cosmovisões indígenas e seu imbricamento na produção da 

identidade e do processo saúde/doença/cuidado dos povos. Do contrário, 

sem tal entendimento, e sem estabelecer diálogos de modo horizontal, 

não parece ser possível a produção de uma atenção à saúde diferenciada.  

Ainda em suas narrativas, eles expressaram que a construção do 

cuidado a esses povos vai além de respeitar sua cultura, ainda que seja 

observado nos exemplos apresentados o cotidiano no qual a prevalência 

das práticas biomédicas se destaca. Os interlocutores identificam ainda a 

urgência de estratégias que possam aliar as práticas medicinais 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

51 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

biomédicas e tradicionais, produzindo um cuidado integrado, com 

profissionais que possam construir no seu cotidiano vínculos a partir dos 

esforços em compreender todo o contexto de lutas dos indígenas e as 

múltiplas vulnerabilidades vivenciadas. 

No caso da região em estudo, cabe ainda destacar nestas linhas 

finais, a importância de considerar as distintas realidades dos povos 

indígenas do Brasil, destacando a luta pelo reconhecimento da 

identidade indígena dos povos situados no Nordeste, diante do 

estereótipo criado do indígena da região amazônica. Os indígenas do 

Nordeste possuem especificidades na sua luta histórica pela terra, datada 

desde os primórdios do processo colonizador no Brasil, que produzem 

singularidades na relação corpo/território/saúde. Urge, portanto, a 

produção de estudos e pesquisas que deem conta dessas especificidades 

regionais para melhor desvelar os desafios à implementação de políticas 

de saúde, alimentação e nutrição, assim como de segurança alimentar 

para os povos indígenas. 

 

 

 

Referência 

AYRES, José Ricardo de Carvalho Mesquita. O cuidado, os 
modos de ser (do) humano e as práticas de saúde. Saúde e 
sociedade, v. 13, p. 16-29, 2004. 
 
BARROS, Dayane de Melo et al. A influência da transição 
alimentar e nutricional sobre o aumento da prevalência de 
doenças crônicas não transmissíveis. Brazilian Journal of 
Development, v. 7, n. 7, p. 74647-74664, 2021.  
 
BARROS, Gustavo Galdino de Meneses et al. Transição 
nutricional e sua relação com a prevalência de hipertensão 
arterial em índios brasileiros. Revista Diálogos Acadêmicos, v. 
7, n. 2, 2018. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção Primária à 
Saúde. Departamento de Promoção da Saúde. Matriz para 
Organização dos Cuidados em Alimentação e Nutrição na 
Atenção Primária à Saúde [recurso eletrônico]. Brasília: 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

52 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Ministério da Saúde, 2022. Disponível em: 
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/matriz_organizaca
o_cuidados_alimentacao_aps.pdf. Acesso em 13 set. 2023. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Saúde indígena: análise da 
situação de saúde no SasiSUS. Brasília: Ministério da Saúde, 
2019. Disponível em: 
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/saude_indigena_a
nalise_situacao_sasisus.pdf. Acesso em 22 ago. 2023. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. 
Brasília: Senado Federal, 2016 [1988]. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518231/CF
88_Livro_EC91_2016.pdf. Acesso em 15 set. 2023. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. 
Departamento de Atenção Básica. Política Nacional de 
Alimentação e Nutrição. 1. reimpr. Brasília: Ministério da Saúde, 
2013. Disponível em: 
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nacional_a
limentacao_nutricao.pdf. Acesso em 22 ago. 2023. 
 
BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Política Nacional de 
Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 2 ed. Brasília: Ministério 
da Saúde. Fundação Nacional de Saúde, 2002. Disponível em: 
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_saude_indi
gena.pdf. Acesso em 15 set. 2023. 
 
CHAGAS, Cristiane Alvarenga et al. Prevalência estimada e 
fatores associados à hipertensão arterial em indígenas adultos 
Krenak do estado de Minas Gerais, Brasil. Cadernos de Saúde 
Pública, v. 36, p. e00206818, 2020. 
 
DIEHL, Eliana Elisabeth; PELLEGRINI, Marcos Antonio. Saúde e 
povos indígenas no Brasil: o desafio da formação e educação 
permanente de trabalhadores para atuação em contextos 
interculturais. Cadernos de Saúde Pública, v. 30, n. 4, p. 867-
874, abr. 2014.  
 
IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Os 
indígenas no censo demográfico 2022. Brasília: IBGE; 2022. 
 
FREITAS, Fernanda Pereira de Paula et al. Experiências de 
médicos brasileiros em seus primeiros meses na Atenção 
Primária à Saúde na Terra Indígena Yanomami. Interface-
Comunicação, Saúde, Educação, v. 25, p. e200212, 2021. 
  

https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/matriz_organizacao_cuidados_alimentacao_aps.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/matriz_organizacao_cuidados_alimentacao_aps.pdf
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518231/CF88_Livro_EC91_2016.pdf
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518231/CF88_Livro_EC91_2016.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nacional_alimentacao_nutricao.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nacional_alimentacao_nutricao.pdf


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

53 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

LANDGRAF, Julia; IMAZU, Nayara Emy; ROSADO, Rosa Maris. 
Desafios para a educação permanente em saúde indígena: 
adequando o atendimento do Sistema Único de Saúde no sul 
do Brasil. Interface-Comunicação, Saúde, Educação, v. 24, p. 
e190166, 2020.  
 
LEITE, Maurício Soares; SANTOS, Ricardo Ventura; COIMBRA 
JUNIOR, Carlos Everaldo Alvares. Alimentação e nutrição dos 
povos indígenas no Brasil. In: KAC, Gilberto; SICHIERI, Rosely; 
GIGANTE, Denise Petrucci (orgs.). Epidemiologia nutricional. 
Rio de Janeiro: Fiocruz/Atheneu; 2007. p. 503-517. 
 
MAGALHÃES, Lilian Miranda; AMPARO-SANTOS, Ligia. 
Multiplicidade, heterogeneidade e coordenação: a produção 
do cuidado em alimentação e nutrição a partir das práticas de 
apoio matricial. Cadernos de Saúde Pública, v. 36, n. 7, p. 
e00127819, 2020. 
 
MELO, Jair da Silva; FREITAS, Noélle de Oliveira; APOSTOLICO, 
Maíra Rosa. O trabalho em saúde coletiva da equipe de 
enfermagem brasileira no distrito sanitário especial indígena. 
Revista Brasileira de Enfermagem, v. 74, p. e20200116, 2021. 
 
MENDES, Anapaula Martins et al. O desafio da atenção 
primária na saúde indígena no Brasil. Revista Panamericana 
de Salud Pública, v. 42, p. e184, 2018. 
 
PEDRANA, Leo et al. Análise crítica da interculturalidade na 
Política Nacional de Atenção às Populações Indígenas no 
Brasil. Revista Panamericana de Salud Pública, v. 42, p. e178, 
2018.  
 
PIRES, Álvaro. Amostragem e pesquisa qualitativa: ensaio 
teórico e metodológico. In: POUPART, Jean et al. A pesquisa 
qualitativa: enfoques epistemológicos e metodológicos. 
Petrópolis: Vozes, 2008, p. 154-211. 
 
PONTES, Ana Lúcia de Moura et al. Vozes indígenas na saúde: 
trajetórias, memórias e protagonismos. Belo Horizonte/Rio de 
Janeiro: Piseagrama/Fiocruz, 2022. 
 
RIBAS, Dulce Lopes Barboza; LEITE, Maurício Soares; 
GUGELMIN, Silvia Ângela. Perfil nutricional dos povos indígenas 
do Brasil. In: BARROS, Denise Cavalcante; SILVA, Denise 
Oliveira; GUGELMIN, Silvia Ângela (orgs). Vigilância alimentar e 
nutricional para a saúde indígena[online]. Rio de Janeiro: 
Fiocruz; 2007; p. 211-235. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

54 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

RIBEIRO, Aridiane Alves et al. Processo de trabalho e produção 
do cuidado em um serviço de saúde indígena no Brasil. Escola 
Anna Nery, v. 21, p. e20170029, 2017. 
 
ROCHA, Diogo Ferreira da; PORTO, Marcelo Firpo de Souza; 
PACHECO, Tania. A luta dos povos indígenas por saúde em 
contextos de conflitos ambientais no Brasil (1999-2014). Ciência 
& Saúde Coletiva, v. 24, p. 383-392, 2019. 
 
RODRIGUES, Rodrigo Alexandre da Cunha; OLIVEIRA, Francisco 
Pereira de; SANTOS, Raquel Amorim dos. Transição nutricional 
e epidemiológica em comunidades tradicionais da Amazônia 
brasileira. Brazilian Journal of Development, v. 6, n. 3, p. 11290-
11305, 2020. 
 
SANDES, Luiza Fernandes Fonseca et al. Atenção primária à 
saúde de indígenas sul-americanos: revisão integrativa da 
literatura. Revista Panamericana de Salud Pública, v. 42, p. 
e163, 2018.  
 
SANTOS, Fabiana Jesus dos. Insegurança alimentar e as 
doenças crônicas não transmissíveis na população indígena: 
uma revisão integrativa. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação em Nutrição). Centro Universitário Ages, 
Paripiranga, 2021.  
 
Recebido em:  19 de abril de 2024  
Aceito em: 12 de junho de 2024 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

55 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

56 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

CONFLUÊNCIA DE ALTERNATIVAS NA ARTICULAÇÃO 
DA TEIA DOS POVOS: INSPIRAÇÕES PARA OUTROS 
MUNDOS POSSÍVEIS 
 
ALTERNATIVES CONFLUENCE IN THE WEAVING OF TEIA DOS 
POVOS (PEOPLE’S WEB): INSPIRATIONS FOR OTHER POSSIBLE 
WORLDS 
 
RENATA AMORIM ALMEIDA FONSECA1 
 
renata.a.a.fonseca@unirio.br 
https://orcid.org/0000-0001-5056-2114 

 
MARTA DE AZEVEDO IRVING2 
 
mirving@mandic.com.br 
https://orcid.org/0000-0003-2677-818X 

 
BEATRIZ AKEMI TAKEITI3 
 
biatakeiti@medicina.ufrj.br  
https://orcid.org/0000-0003-2847-0787 
 
 
 
Resumo  

Historicamente, em resistência à “policrise” planetária, inúmeros povos e 
comunidades tradicionais constroem um “pluriverso” de alternativas de 
(re)existência, refletido em culturas e modos diversos de organização social para 
a reprodução da vida. Desde uma perspectiva de análise do pós-
desenvolvimento, este ensaio se dirige às alternativas sistêmicas forjadas na 
trajetória de transição agroecológica do Assentamento Terra Vista, como núcleo 
aglutinador da Teia dos Povos. Com base nas narrativas tecidas nos encontros, 
na observação participante e no rastreamento realizado nas mídias digitais, foi 
possível perceber a incidência das alternativas mapeadas nas diversas 
dimensões materiais e simbólicas da existência, tanto em atendimento às 

 
1 Bióloga, doutora e pós-doutoranda no Pós-graduação em Psicossociologia de 
Comunidades e Ecologia Social (Eicos/UFRJ), docente no Departamento de Ciências do 
Ambiente (Ibio/UniRio). 
2 Professora e pesquisadora sênior do Programa Eicos/IP/UFRJ e do Pped/IE/UFRJ, onde 
coordena os grupos de pesquisa Gapis e Sinergia (Diretório de Grupos de Pesquisa/CNPq). 
Coordena a cátedra de ambiente e sustentabilidade do Colégio Brasileiro de Altos Estudos 
(CBAE/FCC/UFRJ). Compõe a equipe de pesquisadores seniores do INCT-Pped/CNPq e, 
atualmente, é professora convidada da UFJF. 
3 Terapeuta ocupacional, docente do Departamento de Terapia Ocupacional, Faculdade 
de Medicina, e do Programa de Pós-graduação em Psicossociologia de Comunidades e 
Ecologia Social (Eicos/UFRJ). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

57 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

demandas concretas no que diz respeito à alimentação, moradia, geração de 
trabalho e renda quanto à produção de novas subjetividades relativas ao senso 
de pertencimento à natureza, perpassando as relações de gênero e cuidado. 
Enraizadas nas próprias territorialidades, histórias e memórias, inúmeras 
oportunidades de aprendizagem vivenciais sobre resiliência vêm sendo 
gestadas, sobretudo em relação aos processos de restauração ecológica 
associados à soberania alimentar, em face do desafio de reparar passivos 
coloniais-modernos e salvaguardar a adaptação coletiva a um novo regime 
climático. 
 
Palavras-chave: Policrise. Confluências. Comunidades. Autonomia. Bem Viver. 
 

Abstract 

Historically, resisting to planetary polycrisis, countless peoples and 
traditional communities have been building a pluriverse of (re)existence 
alternatives, reflected in diverse cultures and modes of social organization for 
life reproduction. From a post-development perspective, this essay focuses on 
systemic alternatives forged by the trajectory of community experiences for 
agroecological transition in the Terra Vista Settlement, as a unifying nucleus of 
Teia dos Povos. Based on narratives woven in meetings, participant observation 
and tracking in digital media, it was possible to perceive the incidence of the 
mapped alternatives in material and symbolic dimensions, related both to 
concrete demands regarding food, housing, work and income generation, as 
well as subjective ones related to the sense of belonging to nature, crosscutting 
social relations related to gender and care. Rooted in the territorialities, in their 
own stories and memories, countless opportunities for experiential learning 
about resilience are being gestated, especially regarding ecological restoration 
associated to food production, given the challenge to repair colonial-modern 
liabilities and safeguard collective adaptation to a new climate regime. 

 
Keywords: Polycrisis. Confluences. Communities. Autonomy. Good Living. 
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

58 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 

No plano global, enquanto resiste à “policrise” (Morin, Kern, 1993), a 

sociedade civil vem construindo um “pluriverso”4 de alternativas contra-

hegemônicas de organização social e produtiva, capaz de inspirar 

caminhos de transição para sociedades mais resilientes, equitativas e 

sustentáveis (Kothari et al., 2019). Com essa perspectiva, merece destaque 

o protagonismo de povos e comunidades tradicionais que, ao sofrer na 

linha de frente os efeitos da geopolítica neoliberal e extrativista, vêm 

forjando também inúmeras alternativas para a reprodução da vida, com 

base em rico acervo de conhecimentos e capacidades, associado à 

conservação e restauração de biomas (Dilger et al., 2016; Solón, 2019; 

Krenak, 2019).  

No caso latino-americano, em particular, tais grupos vêm sendo 

reconhecidos como os principais guardiões de florestas e demais 

ecossistemas, uma vez que as taxas de desmatamento tendem a ser 

significativamente mais baixas onde os direitos territoriais coletivos de 

povos indígenas e comunidades tradicionais são formalmente 

reconhecidos, em relação a outros contextos de ordenamento e ocupação 

territorial (FAO, Filac, 2021; Icca, 2021  

Contudo, enquanto contribuem para salvaguardar cerca de 80% 

da biodiversidade mundial (Zanjani et al., 2023), os conflitos 

socioambientais se acirram em seus territórios de vida, especialmente na 

América Latina, diante de pressões e ameaças crescentes, envolvendo 

disputas por terras e recursos com o avanço do neoextrativismo, tendo 

origens em histórico secular de violências coloniais-modernas (Porto-

Gonçalves, 2012; Svampa, 2019; Haesbaert, 2021; Ferdinand, 2022).  

 
4 Pluralismo de conceitos, cosmovisões e práticas sintonizados com os princípios de justiça 
social e ecológica, engajados na construção de “um mundo onde caibam outros mundos", 
segundo princípios zapatistas, em contraste com o universalismo propagado pela 
modernidade ocidental. Em Pluriverso: um dicionário do pós-desenvolvimento” (Kothari 
et al., 2019), os autores Ashih Kothari (Índia), Ariel Salleh (Austrália), Arturo Escobar 
(Colômbia), Federico Demaria (Espanha) e Alberto Acosta (Equador) mapeiam ao redor do 
mundo e reúnem cerca de 15 soluções “mainstream” e mais de 90 alternativas “radicais” 
possíveis que desafiam o status quo. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

59 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Desse modo, em resistência desde as territorialidades, diversos 

grupos sociais, sobretudo aqueles ditos minoritários,5 enfrentam desafios 

cotidianos para a afirmação de seus direitos por meio de lutas cujos 

“rastros sensíveis” têm gerado, de forma pedagógica, importantes pistas e 

oportunidades de aprendizagem sobre resiliência (e mesmo esperança) 

em tempos de emergência planetária.  

Assim, às margens do capitalismo global, uma “tapeçaria global de 

alternativas”, das mais variadas matizes e cores, vem sendo tecida para a 

reprodução da vida, ganhando cada vez mais relevo como conjunto plural 

de possibilidades social e ambientalmente transformadoras (Escobar, 

2018; De la Cadena, Blaser, 2018; Kothari et al., 2019).  

Consubstanciando esse debate, no Brasil, ao pautar a convergência 

das lutas emancipatórias “por terra e território”, em uma “ampla aliança 

preta, indígena e popular”, emerge a articulação da Teia dos Povos, tendo 

a educação popular e a agroecologia como vias de “reencantamento” para 

o fortalecimento comunitário e a territorialização do Bem Viver,6 com base 

na autonomia (Ferreira, Felício, 2021; Zibechi, 2022).  

Mediante diálogos horizontais e relações de reciprocidade, essa 

articulação sociopolítica autônoma busca aliar a diversidade de 

trajetórias, conhecimentos, práticas e visões de mundo na construção de 

 
5 São assim denominados não por sua expressão em termos estatísticos, mas devido ao 
processo excludente sofrido por determinados grupos sociais, como os povos e 
comunidades tradicionais, no sistema político e econômico dominante, o que se reflete 
em sua ainda limitada representatividade nos espaços de poder. Diferentes definições se 
dirigem aos povos e comunidades tradicionais na América Latina. Na legislação brasileira, 
atualmente, são reconhecidos 29 segmentos distintos. A Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais os concebe como 
sendo “grupos culturalmente diversos que se reconhecem como tal, com formas próprias 
de organização social, que ocupam e utilizam territórios e recursos naturais como 
condição para a sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, sendo os 
conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela tradição” (Brasil, 2007). 
6 A grafia “Bem Viver” se justifica pelo uso da expressão como conceito e/ou categoria 
analítica próprios da perspectiva decolonial latino-americana e propostas afins. Enquanto 
tradução intercultural e reelaboração discursiva dos princípios quechua “Sumak Kawsay” 
e aymara “Suma Qamaña” – cujas semelhanças são encontradas também em cosmovisões 
e posturas de diversos povos originários deste e demais continentes – ontologicamente, 
esse paradigma envolve as relações de interdependência entre cultura e natureza, sendo 
teorizado na esfera acadêmica e influenciando cada vez mais o debate público. Apesar das 
ambiguidades e dos dilemas envolvidos em sua apropriação política, o Bem Viver vem 
abrindo janelas de oportunidade para além das proposições sob a égide do 
“desenvolvimento”, em que o múltiplo e o contraditório convivem como riqueza para o 
aprendizado contínuo rumo a um horizonte pós-capitalista/colonial/racista/patriarcal. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

60 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

caminhos para a emancipação coletiva. Nessa confluência, associadas ao 

resgate do sistema agrícola agroflorestal tradicional de “cabruca”7 para a 

produção de cacau (Theobroma cacao), as experiências comunitárias de 

transição agroecológica no Assentamento Terra Vista, localizado no 

município de Arataca, mesorregião do sul baiano, microrregião de Ilhéus-

Itabuna (IBGE, 2017), ganham ainda mais expressão ao aliar a busca por 

soberania alimentar com a salvaguarda da conservação e restauração do 

bioma Mata Atlântica, em um dos principais centros de endemismo desse 

que é considerado um dos mais ameaçados e representativos hotspots de 

biodiversidade mundial.8  

Foi justamente nesse território, durante a I Jornada de Agroecologia 

da Bahia, realizada em 2012, que a proposta de articulação da Teia dos 

Povos foi lançada, “com o objetivo de promover a ‘união dos povos e 

saberes’ em torno da luta por terra e território, alinhada com os princípios 

da agroecologia, para construção do Bem Viver”9 (Pimentel, Menezes, 

2022, p. 4). Tendo como inspiração o tema “Agroecologia: Uma Proposta 

de Soberania do Território Baiano”, esse encontro no Assentamento Terra 

Vista contou com a presença de representantes de diferentes etnias e 

povos indígenas, como os Tupinambá, Pataxó e Pataxó Hã-hã-hãe, de 

comunidades tradicionais quilombolas e pesqueiras de diversos territórios 

baianos e de assentamentos rurais e outras comunidades, de movimentos 

sociais e organizações do campo e da cidade, atraindo, desde seu início, a 

atenção do público universitário (Pimentel, Menezes, 2022).  

Foram realizadas até o momento sete Jornadas de Agroecologia da 

Bahia, reunindo público crescente que vem se somando aos povos e 

 
7 "Cabruca" deriva de "brocar", o ato de fazer aberturas na mata para plantio do cacau sob 
a sombra das árvores mais altas. O sistema agrícola cacau-cabruca é praticado há mais de 
200 anos na região de estudo, e, segundo levantamentos ali realizados, essas áreas 
apresentam densidade variando de 35 a 355 árvores e riqueza de 16 a até 60 espécies 
arbóreas por hectare (Sambuichi, 2006). 
8 Situado no Corredor Central da Mata Atlântica, o qual abrange inúmeras espécies de 
distribuição restrita e ameaçadas de extinção, o Assentamento Terra Vista se localiza 
próximo a uma área protegida no sul da Bahia, onde foram encontradas 454 espécies de 
árvores em um hectare, considerado recorde mundial de riqueza vegetal (CEPF, 2001). 
9 O Bem Viver referido aqui se trata da tradução intercultural do princípio andino sumak 
kawsay e suma qamaña, que chega à Teia dos Povos a partir dos indígenas da região e de 
entidades como o Conselho Indígena Missionário (Cimi), segundo Pimentel e Menezes 
(2022). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

61 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

comunidades tradicionais da região, em processo crucial para a tessitura 

da Teia dos Povos. Nesse resgate histórico, vale lembrar que, até 2015, as 

Jornadas aconteceram no Terra Vista, mas, a partir de então, 

transpuseram os limites do assentamento e adquiriram outros rumos, 

vindo a ser realizadas em outros territórios baianos.10 

Ademais, além da realização das Jornadas de Agroecologia da 

Bahia e das Pré-jornadas de Agroecologia, realizadas dentro e fora do 

estado da Bahia, diversas comunidades ligadas à Teia dos Povos vêm 

organizando eventos e vivências práticas concebidos como 

oportunidades formativas voltadas para reflexão, ação e articulação 

política, envolvendo atividades pedagógicas que acolhem estudantes, 

educadores, pesquisadores e outros atores interessados na construção de 

autonomia junto à terra, como forma de enfretamento aos diversos 

desafios cotidianos articulados às dimensões sociais, econômicas, 

ecológicas e culturais da existência.  

Nessa “confluência de alternativas”,11 um conjunto de práticas 

sociais e de mobilização se constrói e se reconstrói, em movimento vivo, 

circular, a partir do reconhecimento da importância dos conhecimentos e 

das memórias ancestrais afro-indígenas e populares para as 

transformações sociais no mundo contemporâneo. Compartilhada e 

reeditada também por meio das mídias digitais e outras tecnologias de 

informação e comunicação, uma ampla e diversa rede de solidariedade 

 
10 Em 2017, a V Jornada foi realizada em terras Pataxó, em Porto Seguro; em 2019, a VI 
Jornada ocorreu em terras Payaya, em Utinga, na Chapada Diamantina; e, no início de 
2023, a VII Jornada se efetivou na comunidade pesqueira e quilombola de Conceição de 
Salinas, em Salinas da Margarida, às margens da baía de Todos os Santos. A VIII Jornada de 
Agroecologia da Bahia está prevista para ocorrer em Salvador, em janeiro de 2025, em 
movimento que se desloca dos territórios rurais e periféricos em direção à metrópole. Ao 
final de cada Jornada, a Teia dos Povos se manifesta publicamente por meio de uma carta. 
O conjunto de documentos, resultante dessa série de eventos, tem servido como roteiro 
para a compreensão da evolução das propostas da articulação e está disponível em 
http://teiadospovos.org/. 
11 A noção de confluência possui centralidade neste debate, sendo concebida aqui como 
“conexões possíveis para fortalecer trajetórias”, uma lição aprendida com as águas ao 
expandirem seus cursos em fluxo e poder quando se encontram, segundo a inspiração do 
mestre de saberes quilombola e ancestralizado recentemente Antônio Bispo dos Santos, 
ou Nego Bispo (Bispo dos Santos, 2015). O sociólogo ambientalista indiano Ashish Kothari 
concebe o termo com sentido semelhante, no contexto do coletivo Vikalp Sangam 
(Confluência de Alternativas) e das redes internacionais Global Tapestry of Alternatives e 
Radical Ecological Democracy, iniciativas caras também neste debate (Kothari et al., 2019). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

62 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

horizontal vem se constituindo, agregando indivíduos, coletivos e 

movimentos organizados, compostos por “núcleos de base” 

(territorializados) e “elos” (desterritorializados), no campo e na cidade, 

articulados em todas as regiões brasileiras. 

 

Percurso metodológico: nos rastros do “pluriverso” 

 

Partindo desses antecedentes, desde uma perspectiva de análise 

do pós-desenvolvimento, este ensaio se dirige ao caso das alternativas 

sistêmicas forjadas na trajetória de transição agroecológica no 

Assentamento Terra Vista (Arataca, Bahia), núcleo aglutinador da Teia dos 

Povos, buscando avaliar os desafios e as potencialidades das experiências 

comunitárias no processo de construção de novos caminhos de 

resistência frente à crise civilizatória, diante de um panorama global de 

incertezas. 

Alinhada à sociologia sentipensante de Fals-Borda (2009), 

implicada com a construção de autonomia (pluri)epistêmica no contexto 

latino-americano, no qual a investigação-ação participativa (Fals-Borda, 

Rahman, 1991) se desenvolve, essa pesquisa caminha no sentido de 

colaboração mútua entre os sujeitos envolvidos, partindo do 

reconhecimento das diferenças e tensões presentes, mas também do 

potencial das relações de afeto e alteridade para a coprodução de 

conhecimentos enriquecidos por experiências sinérgicas e/ou 

complementares, na produção de novas subjetividades regenerantes do 

tecido social e ambiental (Scarano, 2019). 

Para tanto, na confluência entre “saberes orgânicos e sintéticos” 

(Bispo dos Santos, 2015), tendo por base a perspectiva crítica decolonial 

latino-americana (Quijano, 2000; Ballestrin, 2013), e à luz do paradigma 

ancestral de Bem Viver (Acosta, 2016), o percurso metodológico da 

pesquisa envolveu: levantamento bibliográfico e documental; 

rastreamento e tessitura das redes em mídias digitais; e realização de 

observação participante e exercício de escuta sensível de narrativas em 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

63 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

campo, ao longo do período compreendido entre outubro de 2021 e 

março de 2024.  

Caberia destacar aqui, a imersão no curso de formação Aprender 

na Prática: Formação Agroecológica Integral,12 oferecido pela 

Universidade dos Povos, no Assentamento Terra Vista, no final de 2022, 

uma oportunidade de aprendizagem por meio da qual importantes 

subsídios foram obtidos para a consolidação da pesquisa que 

consubstancia o presente ensaio. Nessa oportunidade, e em outras 

incursões no território (realizadas em diferentes ocasiões, em outubro de 

2023, janeiro e março de 2024), foi possível apreender diversas nuanças 

sobre o contexto comunitário, expressas nas narrativas e nos modos 

individuais e coletivos de interação, nas relações e trocas com lideranças, 

anciãos/ãs, jovens, mulheres e crianças, mestres e mestras de saberes, 

palestrantes e demais envolvidos. Cantos, danças e rituais perpassaram a 

partilha de conhecimentos ancestrais, filosóficos e espirituais de matriz 

africana e indígena, sem negligenciar, mas, ao contrário, reforçando a 

teoria política subjacente à luta por terra e território. Por meio de caderno 

de campo e registros audiovisuais, foi possível a construção de matriz-

síntese de análise, buscando sistematizar parte dos resultados. As 

discussões e as considerações finais seguem em sequência a essa matriz.  

 

 

 

 

 

 
12 Nessa “escola da prática”, a formação se deu nos espaços comunitários construídos, nos 
sistemas agroflorestais, na fábrica de chocolate, e em incursões na própria Mata Atlântica, 
em torno de processos desenvolvidos no cotidiano desse assentamento, como a produção 
do cacau e do chocolate (do solo à fábrica), o cultivo das hortas agroecológicas, as práticas 
de bioconstrução, o processo para a destilação de óleos essenciais (da colheita ao 
beneficiamento). A Universidade dos Povos representa uma iniciativa educacional da Teia, 
semeada, gestada e germinada a partir da identificação da necessidade de aprimorar a 
formação teórica e prática voltada para outras culturas políticas no campo da 
agroecologia. A iniciativa vem se fortalecendo e se consolidando, sobretudo a partir de 
janeiro de 2024, com o início do curso de formação Construtores e Defensores de 
Territórios, com duração prevista de dois anos, tendo sido os dois primeiros meses 
realizados em imersão no território do Terra Vista. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

64 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Resultados: pistas para outros mundos possíveis 

 

Tendo por princípio a luta por terra e território, reafirmando o que 

foi exposto, a articulação da Teia dos Povos se enraíza na trajetória dos 

coletivos do Assentamento Terra Vista, como uma das experiências 

pioneiras da reforma agrária no sul da Bahia, fruto da luta do Movimento 

dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) no início dos anos 1990, cuja 

localização é representada na 

Figura 1. A partir de 2000, a 

agroecologia foi adotada como 

base do modelo de 

desenvolvimento do 

assentamento, que conta com 

área de aproximadamente 900 

hectares e abriga cerca de 50 

famílias, sendo considerado 

atualmente referência na 

implantação de sistemas 

agroflorestais como modo de 

produção.  

Por meio do engajamento 

comunitário na transição agroecológica  em curso no assentamento, a 

restauração florestal associada à produção agrícola vem se consolidando 

como via essencial para o cumprimento da dupla função social e 

ambiental da terra. E, nessa trajetória, ganha centralidade a luta coletiva 

pela autonomia de base territorial, crucial para o enfrentamento do 

desafio constante de manter a agroecologia não apenas como modelo 

produtivo, mas como modo de vida contra-hegemônico, em defesa de 

uma economia do cuidado, tendo como perspectiva o paradigma 

ancestral do Bem Viver (Teia dos Povos, 2022).  

Importante mencionar, também, os caminhos estratégicos e 

tácteis envolvidos nessa travessia, organizados em termos de “jornada, 

caminhadas e passos”, perpassando eixos com temporalidades-

 Figura 1: Mapa de 
localização e fotos aéreas 
do Assentamento Terra 
Vista 
 
Fonte: as autoras. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

65 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

espacialidades distintas, conforme sistematização realizada na obra Por 

terra e território: caminhos da revolução dos povos no Brasil (Ferreira, 

Felício, 2021).13 Segundo os autores, nessa grande tarefa histórica, existe 

um horizonte de longo prazo, compreendido como “jornada”, para que se 

reafirme o sentido político das “caminhadas” e dos “passos”, 

empreendidos em médio e curto prazos, reforçando a lembrança dos 

motivos pelos quais os/as envolvidos/as caminham juntos/as. As 

“caminhadas” constituem, assim, as etapas intermediárias e necessárias 

para se percorrer a “jornada”, e os “passos” se concretizam nas tarefas mais 

imediatas e cotidianas para se lograr com êxito cada caminhada da 

jornada.  

Desse modo, Ferreira e Felício (2021) discutem os aspectos políticos 

e conceituais do processo, mas enfatizam o sentido material e prático de 

sua concretude, ao delinear um percurso para a autonomia dos povos 

baseado na busca por garantir seis eixos fundamentais de soberania: 

hídrica, alimentar, trabalho e renda, pedagógica, energética e de 

autodefesa. Em contraponto à via unilinear do sistema econômico e 

político dominante, os autores traçam as pistas para a construção plural e 

libertária de “um mundo onde caibam outros mundos”, segundo os 

princípios zapatistas compartilhados pelo “pluriverso” (Kothari et al., 2019).  

Com esse objetivo, a articulação dessa aliança está orientada pela 

liderança de sujeitos territorializados e racializados, e seu histórico de lutas 

por terra e território, perpassando a centralidade do papel desempenhado 

pelas mulheres e pela espiritualidade no enfrentamento ao principal 

 
13 Considerado o programa político da Teia dos Povos, nessa publicação se reivindica a 
democratização do acesso à terra para ser (re)territorializada pelos povos, com base em 
outros tipos de cosmopercepção. Segundo essa proposta, a terra não seria concebida 
como propriedade, a ser comprada ou cedida pelo Estado, o que transcende até mesmo 
as propostas usuais de reforma agrária. A terra territorializada ganha contornos vivos, um 
sentido de pertencimento ao todo e de conexão espiritual. Essa ressignificação de 
sentidos conduz a outro tipo de relação e, assim, (T)terra e território seriam indivisíveis, 
inseparáveis, pensados como livres de cercas (sejam físicas ou imaginárias). Mas, a lógica 
dominante impôs outra conotação à terra, como recurso. Então, a terra foi colonizada, 
expropriada, cercada e desterritorializada. Se tornou mercadoria, objeto mensurável e 
divisível em partes comercializáveis no mercado fundiário. Em contrapartida, povos e 
comunidades tradicionais reivindicam o acesso livre e coletivo à terra, a seus cursos 
d’água, matas e seres, como o tinham seus ancestrais, mediante uma lógica de bem 
comum, como ressaltam Joelson Ferreira e Erashto Felício (2021). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

66 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

desafio colocado ao processo: a superação da lógica de latifúndio, ou seja, 

a privatização da natureza e a concentração de terras em poucas mãos 

para fins de poder e acumulação capitalista (Ferreira, Felício, 2021).  

Profundas desconstruções e rupturas estão implicadas nesse 

grande desafio, sendo uma delas o rompimento com a ilusão de que as 

mudanças societárias decorreriam de vias institucionalmente 

estabelecidas. Isso porque, a racionalidade extrativista e colonialista que 

está na origem da formação de latifúndios vem se reeditando, mediante 

a intensificação dos processos de expropriação dos territórios e dos saques 

à natureza, por parte do agronegócio, da mineração, da especulação 

imobiliária e das grandes obras de infraestrutura, em projetos de 

desenvolvimento promovidos pelo Estado, independentemente da 

inclinação política, seja ela progressista ou conservadora, de esquerda ou 

de direita, e colonizando, pela via cultural, as subjetividades modernas 

(Bispo dos Santos, 2015; Dilger et al., 2016; Svampa, 2019).  

Assim, as relações de poder vinculadas à matriz colonial se 

estabelecem e se complexificam na interseccionalidade da “policrise” 

civilizatória, com orientação de gênero, raça e classe, alimentadas por 

violências sistêmicas, como o feminicídio, o genocídio e mesmo o 

epistemicídio, em meio a agressões que tentam negar a diversidade e 

inviabilizar as possibilidades plurais de existência. Frente às tendências 

opressivas dominantes, engendradas na coalizão 

capital/Estado/racismo/patriarcado, a aliança da Teia dos Povos vem, 

contudo, apostando em uma ética de coexistência, no respeito à 

pluralidade de visões de mundo e na valorização das diferenças para criar 

outras culturas políticas e possibilidades de existência em sociedade. 

Diante dessa complexidade, embora se busque delinear caminhos 

para a aliança preta, indígena e popular, na luta por terra e território para 

o enfrentamento à lógica de cercamento do latifúndio, Ferreira e Felício 

(2021) ressaltam a incompletude do processo, uma vez que essa jornada 

está em construção, em um processo vivo, secular, que avança, retrocede, 

sendo forjada à medida que se caminha, coletivamente. Os diferentes 

ritmos de luta, as dificuldades e as contradições inerentes às relações 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

67 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

humanas são reconhecidos como oportunidades de aprendizagem, 

enriquecidas pelo vasto repertório de resistências e capacidades 

singulares de cada núcleo de base e elo nessa aliança. Evocando a 

ancestralidade, memória e sabedoria dos mais velhos, se reconhece a 

importância fundamental dos direitos identitários e territoriais, mas se 

enfatiza a lembrança de que “aquilo que nos une é maior do que as 

diferenças que nos separam”, como reitera Joelson Ferreira, parafraseando 

Milton Santos, ao convocar para a união diante das mudanças urgentes e 

necessárias no contexto da presente encruzilhada civilizatória, frente ao 

prenúncio do agravamento das catástrofes climáticas.  

Partindo desse panorama, buscou-se analisar as potencialidades e 

os desafios que perpassam a possibilidade de construção das alternativas 

territorializadas, em uma perspectiva integrada, com ênfase nas quatro 

dimensões – social, econômica, ecológica e cultural – de sustentabilidade 

para o desenho de comunidades regenerativas (Gaia Education, 2005), 

também debatidas em esfera global, em acordos multilaterais no âmbito 

da ONU, como a Agenda 2030 (UN, 2015a) e no Acordo de Paris14 (UN, 

2015b).  

Com esse olhar, acompanhando os passos dos coletivos do 

Assentamento Terra Vista nessa caminhada, além da produção 

agroflorestal de cacau-cabruca e da produção de chocolate artesanal fino 

em agroindústria pela juventude, outras alternativas buscam promover as 

bases para as atividades econômicas autônomas e sustentáveis nesta 

construção coletiva: conservação e rede de trocas de sementes crioulas; 

restauração do bioma Mata Atlântica, recuperação de nascentes e de 

faixas marginais de proteção de corpos hídricos; cultivo de plantas 

medicinais, destilação de óleos essenciais e produção de fitocosméticos e 

fitoterápicos; educação diferenciada em formações políticas em cursos e 

 
14 Situado no âmbito da Convenção sobre Mudança do Clima das Nações Unidas, o 
Acordo de Paris foi pactuado entre as partes (países signatários), em 2015, estabelecendo 
metas voluntárias e meios de alcance para manter o aumento das temperaturas globais 
abaixo de 2°C, neste século, a cerca de 1,5°C (comparado a níveis pré-industriais). Mas, 
segundo o mais novo relatório do Painel Intergovernamental sobre Mudanças Climáticas 
sobre as Bases Físicas (IPCC, 2021), em todos os cenários, são necessárias reduções 
significativas de emissões de carbono em curto prazo, o que implicaria um redesenho 
civilizatório radical na contemporaneidade (UN, 2015b). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

68 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

vivências; publicação de livros; participação em conselhos de áreas 

protegidas e em consórcios intermunicipais, além do estabelecimento de 

parcerias estratégicas com instituições de ensino superior e de outras 

naturezas, entre outras iniciativas em tessitura, conforme sistematização 

apresentada na matriz-síntese de análise (Quadro 1) e ilustradas (Figura 2), 

a seguir. 
 

Quadro 1. Matriz-síntese das alternativas comunitárias mapeadas 

 

Alternativas 
sistêmicas 

comunitárias 

 

Descrição narrativa 

Dimensões de 
sustentabilidade 

 
Ecológica 

 
Social 

 
Econômica 

 
Cultural 

1 Sistemas 
agroflorestais de 
cultivo de cacau, 
com resgate do 
agrossistema 
tradicional 
cabruca  

A economia tem sua centralidade no cacau 
(Theobroma cacao), produzido em consórcio 
com outras espécies frutíferas como cupuaçu, 

jaca e graviola e junto a espécies nativas do 
bioma Mata Atlântica, sem uso de insumos 

ou defensivos químicos. 

    

2 Educação básica, 
técnica e 
profissionalizante 
e ensino superior 

Duas instituições de educação formal estão 
ativas no Assentamento Terra Vista: o Centro 
Integrado Florestan Fernandes, com ensino 
fundamental I e II, e o Centro Estadual de 

Educação Profissional do Campo, onde 
funciona a Escola da Floresta do Cacau e do 
Chocolate Milton  Santos, oferecendo cursos 
profissionalizantes, atendendo estudantes de 
áreas próximas e de toda a Bahia. Formações 
de nível superior também são oferecidas em 
parceria com outras instituições de ensino, 

com destaque para o Curso de Especialização 
em Educação do Campo.  

 
   

3 Produção de 
chocolate 
artesanal fino 

Realizada na Fábrica-escola do Litoral Sul, a 
produção do Chocolate Terra Vista vem se 

realizando com o trabalho de jovens, 
também como ferramenta pedagógica (mais 

do que comercial). Após o plantio e a 
colheita do cacau orgânico fino (de 

qualidade especial pela forma de cuidado 
em todas as suas etapas produtivas), são 

realizados os processos de secagem, 
descascagem, moagem, trituramento e 

mistura, de acordo com o tipo de chocolate a 
ser produzido (56%, 70% e 100% de cacau). 

 
  

 

4 Produção de 
alimentos em 

Além dos cultivos realizados nas áreas 
produtivas, existe uma horta comunitária 

    



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

69 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

hortas 
orgânicas em 
sistemas 
agroflorestais 

onde são cultivados verduras e legumes para 
consumo e venda. Além disso, nas áreas 

comuns, são encontradas árvores frutíferas e 
nativas, consorciadas com outras culturas 

agrícolas de base. 

5 Cultivo de ervas 
aromáticas e 
medicinais em 
hortas-mandala 

Ervas medicinais e aromáticas são cultivadas 
para uso alimentício e medicinal como 
farmácia viva, para a destilação de óleos 

essenciais e produção de fitocosméticos pelo 
coletivo de mulheres Arte da Terra. 

    

6 Recuperação 
de mata ciliar e 
de nascentes 

Na área da antiga Fazenda Bela Vista, 
ocupada e desapropriada para se tornar o PA 
Terra Vista, a faixa marginal de proteção do 

rio Aliança (área de preservação 
permanente), estava desmatada em grande 

parte. A mata ciliar foi recuperada, 
envolvendo também a participação das 

crianças no plantio. Estima-se que 90% da 
mata ciliar do rio Aliança e 80% das 

nascentes de sua bacia hidrográfica tenham 
sido recuperadas. 

   

 

7 Restauração 
florestal e 
conservação do 
bioma Mata 
Atlântica 

Além da recuperação da mata ciliar do rio 
Aliança e de suas nascentes, foram 

recuperadas áreas degradadas mediante a 
restauração de florestas de Mata Atlântica e 
de ecossistemas associados como brejos e 
áreas alagáveis. Estima-se que mais de um 

terço da área, cerca de 300ha de florestas de 
Mata Atlântica, seja conservado nos cerca de 

910ha do Assentamento Terra Vista. 

   

 

8 Participação no 
conselho 
consultivo de 
UC de Proteção 
Integral 

O Terra Vista se localiza a cerca de 1km de 
distância do Parque Nacional da Serra das 
Lontras, na zona de amortecimento dessa 
Unidade de Conservação (UC) da categoria 

de Proteção Integral. A coordenação do 
assentamento participa do conselho 

consultivo do Parque, tendo sediado a 
realização de algumas reuniões. 

  

  

9 Conservação e 
troca de 
sementes 
"crioulas" 

Sob os cuidados "das guardiãs mais velhas" 
são guardadas e cultivadas as sementes 

crioulas de variedades de culturas de base, 
de diferentes tipos de milhos, feijões, entre 
outras. São realizadas trocas, envolvendo a 
doação e o recebimento de sementes com 
outras comunidades rurais e indígenas em 

diversos encontros e oportunidades de troca 
de saberes e fazeres da Teia dos Povos. 

   

    

10 Destilação de 
óleos essenciais 
e produção de 
fitocosméticos 
e fitoterápicos 

Desde 2019, o coletivo de mulheres Arte da 
Terra vem trabalhando com a destilação de 

óleos essenciais e a produção de 
fitocosméticos e fitoterápicos, buscando 
resgatar conhecimentos sobre o uso das 

plantas para o cuidado e o autocuidado em 

     



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

70 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

saúde. O trabalho envolve todo o processo de 
produção, desde o plantio ou o extrativismo, 

o manejo, a colheita, a destilação em 
laboratório e equipamentos próprios, envase, 

comunicação e venda dos produtos. 

11 Práticas de 
cuidado em 
saúde e uso de 
plantas 
medicinais 

Banhos de ervas e outros usos de plantas 
medicinais estão presentes como prática 
ancestral de cuidado e autocuidado das 

mulheres. 

    

12 Viveiro de 
mudas 

No assentamento, há um viveiro de mudas 
onde são cultivadas diferentes espécies de 

plantas com capacidade para 160 mil mudas. 

    

13 Tanques de 
piscicultura e 
açudes 

Tanques para criação de peixes estão inativos, e 
os açudes são utilizados para pescaria, com 
baixa frequência. A pesca de piabas, pitus e 

camarões no rio Aliança é realizada no sentido 
recreativo e para autoconsumo atualmente. 

 
  

 

14 Produção de 
polpas de frutas 
congeladas e 
de outros 
produtos 
alimentícios 
beneficiados 

Iniciativas individuais e familiares de 
beneficiamento de produtos cultivados no 

próprio assentamento, como o caso da fábrica 
de polpa congelada de frutas, da produção de 

doces de frutas, de colorau de urucum, de 
pimenta-do-reino em pó, entre outros que 
podem representar fonte significativa de 

trabalho e renda. 

    

15 Mutirões 
comunitários 
nos lotes e em 
áreas comuns 

Com a designação de "cooperação simples", 
essa organização social do trabalho envolve a 
manutenção das áreas comuns (capina, poda, 

limpeza) e em alternância de trabalho nas 
áreas produtivas, organizado em mutirões. 

 
   

16 Práticas de 
bioconstrução 

Encontra-se em fase de (bio)construção uma 
futura loja para venda da produção do 

assentamento, realizada por mutirões, como 
parte das atividades em vivências 

pedagógicas. Nesse mesmo formato, foram 
também construídos banheiros secos. 

    

17 Compostagem 
de resíduos 
sólidos 
orgânicos 

Uma área de compostagem pode ser 
observada junto à cozinha coletiva do Centro 

Integrado Florestan Fernandes. Prática 
semelhante é adotada em algumas 

residências. 

 

 
 

 

18 Articulação da 
Teia dos Povos 

A Teia dos Povos representa articulação 
estratégica entre povos, comunidades e 
indivíduos, territórios rurais e urbanos, 

movimentos sociais, organizações políticas e 
educacionais, criada a partir da experiência 
do Terra Vista, com o objetivo de formular 

caminhos para a emancipação coletiva sob o 
chamado por terra, território e Bem Viver. Essa 

    



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

71 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

aliança nasceu durante a realização da I 
Jornada de Agroecologia da Bahia, no 

Assentamento Terra Vista em 2012. Desde 
então, representantes indígenas, quilombolas, 

pescadores, periféricos, estudantes, 
acadêmicos, pequenos agricultores e outres 
vêm consolidando essa aliança, organizados 

em “núcloes de base” (territorializados) e “elos” 
(desterritorializados), distribuídos por todas as 

regiões brasileiras. 

19 Jornadas e Pré-
jornadas de 
Agroecologia  

Como uma das iniciativas centrais da Teia dos 
Povos, vêm sendo realizadas as Jornadas de 
Agroecologia da Bahia. A primeira, em 2012, 
marca o início da Teia. Seguiram-se outras 
seis: em 2013, 2014, 2015, 2017, 2019 e 2023, 
com a participação de público crescente e 

diverso, inspirando, aliás, a realização de 
jornadas e pré-jornadas em outras regiões.  

    

20 Universidade 
dos Povos 

Cursos de formação política e vivenciais em 
práticas agroecológicas, além de encontros 

para troca de saberes abertos ao público, 
vêm sendo realizados no Terra Vista e em 

outros territórios ligados à Teia. Nesse 
âmbito, a Universidade dos Povos vem se 

estruturando, sobretudo a partir da 
liderança dos jovens e do engajamento de 

diversos/as mestres/as de saberes 
tradicionais. 

    

21 Parcerias 
estratégicas com 
instituições de 
ensino superior e 
outras instâncias 
governamentais 
e não 
governamentais, 
nacionais e 
internacionais 

Uma série parcerias com instituições de 
ensino superior, órgãos governamentais e 
outras organizações estão em curso. Por 

intermédio do Instituto Cabruca, com sede no 
Assentamento Terra Vista, vem sendo 

coordenado o Programa de Assistência 
Técnica da chamada Biomas (ATER Biomas) 
da Superintendência Baiana de Assistência 

Técnica e Extensão Rural (Bahiater) da 
Secretaria de Desenvolvimento Rural da 

Bahia (SDR). Também via o Instituto Cabruca, 
foi viabilizada a parceria entre a Teia dos 
Povos e a UFRJ para a realização do ciclo 

2023-2024 de projeto de pesquisa-ação em 
adaptação climática, financiado pela 

organização internacional The Adaptation 
Research Alliance (ARA). O Terra Vista e 
outros assentamentos e comunidades 

integram o Polo Aroeirinha – Mata Atlântica 
(recôncavo, baixo sul e sul da Bahia) do 
Programa de Estruturação da Cadeia 

Produtiva de Fitomedicamentos, 
Fitoterápicos, Fitocosméticos e Alimentos 

Nutracêuticos do Ministério do 
Desenvolvimento Regional (MDR), como parte 
da Rota da Biodiversidade, sob coordenação 

regional da UFRB. Existe também uma 
parceria com o Consórcio Intermunicipal da 

    



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

72 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Mata Atlântica (Cima) em um programa de 
desenvolvimento regional baseado na 
recuperação e implantação de 400 mil 
hectares de cacau-cabruca e sistemas 

agroflorestais, entre outros projetos. 

22 Identificação de 
plantas 
alimentícias não 
convencionais e 
de fungos 
nativos 
comestíveis 

Em parceria com pesquisadores docentes da 
Uesc, estão sendo realizados o mapeamento e 

a identificação botânica de plantas 
alimentícias não convencionais (Pancs) e de 

fungos comestíveis do bioma Mata Atlântica. 

    

23 Edição e 
publicação 
de livros 

A publicação e a venda de livros vêm sendo 
realizadas, por editora própria e por parcerias, 
com ampla divulgação nas mídias digitais. Por 
terra e território: caminhos da revolução dos 

povos no Brasil (Ferreira, Felício, 2021) constitui 
a primeira obra, seguida de A escola da 

reconquista, de autoria da mestra Mayá (2022). 

 
    

24 Produção de 
conteúdo em 
mídias 
digitais  

Perfis da Teia dos Povos, do Assentamento 
Terra Vista e da Arte da Terra são 

encontrados no Instagram, além da 
presença de um canal no Youtube 

denominado Diálogos dos Povos. A Teia dos 
Povos conta também com site próprio. A 

produção de conteúdo se realiza pelo 
engajamento de uma equipe de 
comunicação e de contribuições 

jornalísticas independentes. 

 
 

 
 

25 Coletivo da 
Juventude 

O Coletivo da Juventude conta com uma 
coordenação e duas comissões para organizar 
e executar tarefas, com calendário de reuniões 
mensais e atividades como o Cine de Luta e o 

Grupo de Estudos. 

 
 

 
 

26 Casa de Cultura Uma edificação denominada Casa de Cultura 
está sendo retomada como espaço do 

Coletivo da Juventude. Foram mapeadas as 
necessidades do espaço, que está sendo 

preparado para a realização de atividades. 

 
 

 
 

27 Coletivo de 
mulheres Arte 
da Terra e Rede 
de Mulheres da 
Teia dos Povos 

Constituído por um grupo de mulheres do 
Assentamento Terra Vista com o intuito de 

gerar autonomia a partir da terra. Existe 
também a Rede de Mulheres da Teia dos 

Povos, constituída por mulheres 
quilombolas, indígenas e outras lideranças 
territorializadas e desterritorializadas, do 

campo e da cidade. O coletivo de trabalho 
vem se reinventando ao longo do tempo e 
pretende expandir sua rede, a exemplo das 
trocas de saberes que vêm sendo realizadas 
com as indígenas Maxacali. Iniciaram com a 

confecção de camisas bordadas para as 

    



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

73 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Jornadas de Agroecologia, depois com a 
produção de doces e licores e, desde 2019, 

destilam óleos essenciais e produzem 
fitocosméticos e fitoterápicos. Buscam aliar a 
preservação da floresta com a produção e o 

resgate do conhecimento ancestral feminino 
ligado à cura por meio das plantas e das 

rezas. 
Fonte: as autoras. 

 

A partir da matriz apresentada, é 

possível perceber que os arranjos de 

organização social e produtiva 

mapeados diferem daqueles oriundos 

de modelos hegemônicos, sobretudo na 

relação com a natureza. Baseadas na 

observação dos ciclos naturais, tais 

alternativas vêm contribuindo para 

sustentar pulsantes territórios de vida, 

propiciando condições à geração de 

trabalho e renda, educação, lazer, 

moradia e socialização e ao suprimento 

de necessidades básicas materiais e 

simbólicas da existência humana. Nessas experiências, as práticas 

agroecológicas e agroflorestais voltadas para a promoção da soberania 

alimentar e da democracia econômica vêm promovendo cuidados com a 

conservação da biodiversidade, a restauração ecológica e a valorização 

das identidades culturais, reconhecidos como fundamentais aos 

processos de resistência em projetos emancipatórios.  

Desse modo, as iniciativas em curso tendem a retroalimentar umas 

às outras, em ciclos virtuosos, com temporalidade e dinâmica próprias. 

Nesse movimento, à medida que se avança em algumas conquistas, 

também se retrocede muitas vezes, quando, não raro, os conflitos internos 

à dinâmica comunitária e os obstáculos impostos externamente se fazem 

presentes, refletindo na escala da micropolítica os desafios da sociedade 

contemporânea. Assim, vozes dissonantes, interesses políticos, visões 

divergentes, assédios e violências perpassam a luta por terra e território e 

 
Figura 2: Alternativas 
comunitárias 
territorializadas, com 
destaque para o 
protagonismo das 
mulheres e dos jovens 
 
Fonte: as autoras. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

74 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

a construção de soberanias rumo à autonomia, como era de esperar. 

Paulatinamente, contudo, o Assentamento Terra Vista resiste, (re)existe e 

se consolida como um potente núcleo aglutinador de articulação da Teia 

dos Povos, inspirando soluções plausíveis, potencialmente 

transformadoras em vários campos da vida em sociedade, que 

transcendem a própria esfera do campesinato.  

Outrossim, em meio a inúmeras dificuldades, a construção de 

alternativas sistêmicas (que endereçam soluções em mais de uma 

dimensão da existência) vem incidindo, ainda que de forma incompleta, 

desde o nível local, nas inúmeras demandas e vulnerabilidades que estão 

no centro dos desafios contemporâneos, particularmente, do sul global, 

seja no contexto rural ou urbano, traduzidos na necessidade de garantir 

condições dignas de trabalho e renda, alimentação de qualidade, saúde 

integral e inclusão produtiva de jovens e mulheres, considerando também 

a conservação da biodiversidade por meio de restauração e preservação 

de florestas e de cursos d’água. Desde as territorialidades, tais contextos 

de articulação vêm fomentando a resiliência comunitária frente aos 

“choques” geopolíticos e à emergência planetária, ilustrados 

recentemente pela pandemia de covid-19 e pelos eventos climáticos 

extremos, cada vez mais frequentes, como as fortes chuvas que assolaram 

o sul da Bahia em janeiro de 2022, por exemplo, e impediram a realização 

da própria VII Jornada de Agroecologia naquele ano, como planejado, 

gerando mobilizações populares em campanhas solidárias em resposta.  

As narrativas comunitárias sinalizam, todavia, para uma condição 

de “constante recomeço”, revelando claramente as limitações impostas às 

iniciativas de resistência em processos de autogestão, diante da 

magnitude dos desafios colocados e daqueles a ser ainda enfrentados 

futuramente. Em face do cenário de agravamento da crise climática, com 

efeito, os investimentos em adaptação necessários à resiliência 

comunitária são ainda muito incipientes, diante de um aumento de 

temperatura global projetado que tende a ser, em média, superior a 2ºC, 

em relação aos períodos pré-industriais, a ser experienciado já nas 

próximas décadas (IPCC, 2021; IPCC, 2022a; IPCC, 2022b). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

75 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Não para concluir, mas para recomeçar: algumas considerações  

 

À luz das experiências comunitárias analisadas, conectando as 

escalas local e global, se reafirma o protagonismo de diversos grupos 

sociais “minoritários” na construção de alternativas sistêmicas rumo a 

outros futuros possíveis. Isso porque, ao enfrentar condições de 

vulnerabilidade, tais grupos vêm promovendo vias resolutivas de ação, em 

micropolíticas inovadoras para lidar com inúmeros desafios 

contemporâneos na linha de frente de seus territórios. Contribuindo para 

o desenvolvimento de soluções possíveis a uma transição justa e 

ecológica, a articulação da Teia dos Povos vem tecendo , nesse contexto, 

um tecido vivo, enraizado nas experiências de luta e nos saberes 

tradicionais dos povos do Brasil. 

Por meio de suas proposições, os aprendizados colhidos como 

frutos da transição agroecológica no Assentamento Terra Vista vêm sendo, 

paulatinamente, propagados para outras regiões e territórios do Brasil, 

como um chamado para esperançar, organizar, agir e libertar, em uma 

perspectiva plural e material de Bem Viver.  

Seja por publicações impressas e ou por aquelas dirigidas às mídias 

digitais, difundidas pelos canais de comunicação da Teia dos Povos, em 

veículos midiáticos e nas redes sociais, como Youtube, Instagram e em 

grupos de Whatsapp e Telegram, nesse processo, a aliança “preta, 

indígena e popular” vem se expandindo, sobretudo mediante a realização 

de uma série de encontros, vivências e eventos presenciais para o 

compartilhamento de saberes e fazeres, com destaque para as Jornadas 

de Agroecologia da Bahia e as atividades formativas mais recentes 

realizadas no âmbito da Universidade dos Povos. 

Forjando uma rede circular de solidariedade popular, essas 

oportunidades de encontro e aprendizagem se materializam por meio de 

relações de reciprocidade, em trocas horizontais de experiências, 

despertando memórias e buscando fortalecer os modos de vida coletivos 

para que seja possível responder às inúmeras demandas situadas no 

centro dos desafios brasileiros e também do sul global, perpassando as 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

76 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

relações de gênero, étnico-raciais, de classe, entre outras ligadas a 

injustiças históricas.  

Insuficientes atenção e apoio das políticas públicas, porém, têm 

sido conferidos a tais ações sistêmicas e estruturais, principalmente, 

quando se considera a complexidade deste momento inédito, no qual a 

humanidade caminha para o enfrentamento de um aumento médio de 

temperatura global que tende a ultrapassar os limiares considerados 

“seguros” (IPCC, 2021; IPCC, 2022a; IPCC, 2022b).  

Importa aqui enfatizar “o alerta vermelho para a humanidade” 

expresso no 6o Relatório Síntese de Avaliação do Painel 

Intergovernamental de Mudança do Clima (IPCC, 2023), apontando para 

a necessidade de um redesenho civilizatório radical, em curto prazo. Isso 

porque, com base nos dados da revisão realizada pelos três Grupos de 

Trabalho: Bases da Ciência Física (IPCC, 2021); Impactos, Adaptação e 

Vulnerabilidade (IPCC, 2022a); e Mitigação da Mudança do Clima (IPCC, 

2022b), mesmo que se efetive o improvável alcance dos objetivos de 

neutralidade de emissões de carbono pactuados no Acordo de Paris, as 

projeções apontam para uma tendência de aumento médio de 

temperatura global superior aos 2ºC, até o final deste século, atingindo 

esses patamares de temperatura já nas próximas décadas, com tendência 

de incremento na frequência e intensidade de eventos climáticos 

extremos incidindo nos territórios. Esse cenário reforça, ainda mais, a 

necessidade de investimentos em adaptação em curto prazo, em um 

movimento claro de reconhecimento dos próximos anos como 

determinantes para os rumos da civilização tal como a conhecemos. 

Perante os entrelaçamentos estruturais que vinculam emergência 

climática e erosão da biodiversidade às desigualdades sociais e violações 

de direitos crescentes, movimentos propositivos e práticas inovadoras de 

coletivização e territorialização vêm, como contraponto, germinando 

inúmeras alternativas viáveis à luz dos compromissos da agenda 

socioambiental, pactuados em acordos multilaterais globais. As inovações 

territoriais comunitárias revelam, nesse contexto, um significativo 

potencial para inspirar soluções sustentáveis com relação aos diversos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

77 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

problemas econômicos, ecológicos, sociais, culturais e ético-políticos 

contemporâneos, contribuindo para que se possa (re)pensar, 

criticamente, a complexidade das transformações em curso e colocar em 

suspeição arraigadas premissas ocidentais-modernas que permeiam a 

colonização de imaginários políticos. 

Frente a um panorama global de incertezas, os modos de vida 

comunitários representam possibilidades concretas para inspirar ações e 

investimentos em mitigação e adaptação climáticas, por exemplo, 

vinculadas a uma possível cadeia produtiva da restauração de 

ecossistemas, visando à soberania alimentar e ao fortalecimento 

territorial, em abordagem de Bem Viver autodeterminada que converge, 

em grande medida, até para o alcance dos 17 Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável da Agenda 2030.  

Desde uma perspectiva de análise do pós-desenvolvimento, as 

alternativas concebidas e testadas na microescala comunitária, nos 

diversos contextos territoriais, se configurariam, assim, como um amplo 

leque de vias potenciais para essa transição, capazes de contribuir para 

expandir o horizonte de possibilidades integradoras dirigidas à ação 

política.  

Não raro, no entanto, são questionadas as relações de poder de 

matriz colonial subjacentes à orientação das políticas públicas e aos 

processos de governança na tomada de decisão, que acabam por limitar 

as possibilidades à promoção de alternativas ao desenvolvimento com 

base no protagonismo comunitário. A partir, entretanto, da abertura à 

escuta atenta e do respeito às diferenças, pelo diálogo horizontal entre 

distintos saberes e fazeres, modernos e ancestrais, acadêmicos e técnico-

científicos, populares e tradicionais, pontos comuns talvez possam ser 

encontrados, em confluência, para viabilizar a colaboração mútua entre a 

pluralidade de atores envolvidos, quando valores, visões e estilos de vida 

diferem, neste momento histórico reconhecido mundialmente como 

decisivo. 

Parece oportuno, portanto, que se reflita criticamente sobre as 

conexões capazes de fortalecer e ampliar as relações de alteridade entre 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

78 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

os sujeitos coletivos que regeneram as condições de vida no planeta, a 

partir da micropolítica comunitária, e aqueles capazes de contribuir 

potencialmente para viabilizar as mudanças sistêmicas necessárias em 

outros âmbitos da sociedade. Aproximar teoria e prática, nesse caso, 

implicaria reduzir distâncias entre as noções abstratas e ambíguas 

associadas ao tema da sustentabilidade e as transformações concretas 

gestadas nos próprios territórios. Nessa jornada, a predisposição real ao 

diálogo intercultural parece representar um dos passos cruciais e 

imperativos à caminhada, rumo a outros futuros possíveis. 

 

 

 

Referências 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para 
imaginar outros mundos. Trad. Tadeu Breda. São Paulo: 
Autonomia Literária/Elefante, 2016.  
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. 
Revista Brasileira de Ciência Política, Brasília, n. 11, maio/ago. 
2013. 
 
BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, quilombos: modos 
e significações. Brasília: INCT, 2015.  
 
BRASIL. Decreto n. 6.040 de 7 de fevereiro de 2007, institui a 
Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e 
Comunidades Tradicionais, 2007.  
 
CEPF, CRITICAL ECOSYSTEM PARTNERSHIP FUND. Mata 
Atlântica Hotspot de Biodiversidade, 2001. 
 
DE LA CADENA, Marisol.; BLASER, Mario. (Eds.). A world of 
many worlds. Durham: Duke University Press, 2018.  
 
DILGER, Gerhard; LANG, Miriam; PEREIRA FILHO, Jorge (Orgs.). 
Descolonizar o imaginário: debates sobre pós-extrativismo e 
alternativas ao desenvolvimento. Traduzido por Igor Ojeda. 
São Paulo: Fundação Rosa Luxemburgo, 2016.  
 
ESCOBAR, Arturo. Designs for the pluriverse: radical 
interdependence, autonomy, and the making of worlds (New 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

79 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Ecologies for the Twenty-First Century). Duke University Press, 
2018.  
 
FALS-BORDA, Orlando. Una sociologia sentipensante para 
América Latina: antología y presentación de Vístor Manuel 
Moncayo. Bogotá: Siglo Del Hombre Editores y CLACSO, 2009. 
 
FALS-BORDA, Orlando; RAHMAN, Mohammad A. Action and 
knowledge: breaking the monopoly with participatory action-
research. New York: Apex, 1991. 
 
FAO; FILAC. Los pueblos indígenas y tribales y la gobernanza 
de los bosques. Una oportunidad para la acción climática en 
América Latina y el Caribe. Santiago: FAO. 2021. 
 
FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a 
partir do mundo caribenho. Trad. Letícia Mei. São Paulo: Ubu 
Editora, 2022. 
 
FERREIRA, Joelson; FELÍCIO, Erahsto. Por terra e território: 
caminhos da revolução dos povos no Brasil. Arataca: Teia dos 
Povos, 2021.  
 
GAIA EDUCATION. Ecovillage Design Education (EDE). 
Findhorn: Global Ecovillage Network, 2005. 
 
HAESBAERT, Rogerio. Território e descolonialidade: sobre o 
giro (multi) territorial/de(s)colonial na América Latina. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires/Niterói: Clacso/UFF, 2021. 
 
IBGE, INSTITUTO BRASILEIRO de Geografia e Estatística. 
Divisão regional do Brasil em regiões geográficas imediatas e 
regiões geográficas intermediárias. Rio de Janeiro, 2017 
 
ICCA CONSORTIUM. Territories of Life: 2021 Report. Executive 
Summary. ICCA Consortium: worldwide. 2021. 
 
IPCC, INTERGOVERNMENTAL PANEL on climate change. 
Sumário para Formuladores de Políticas. In: Mudança do 
Clima 2023: Relatório Síntese. Contribuição dos Grupos de 
Trabalho I, II e III para o Sexto Relatório de Avaliação do 
Painel Intergovernamental sobre Mudança do Clima. 
Genebra: IPCC, 2023, p. 1-34. 
 
IPCC, INTERGOVERNMENTAL PANEL on climate change. 
Summary for policymakers. In: Climate Change 2022: impacts, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

80 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

adaptation and vulnerability. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2022a. 
 
IPCC, INTERGOVERNMENTAL PANEL on climate change. 
Summary for policymakers. In: Climate Change 2022: 
mitigation of climate change. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2022b. 
 
IPCC, INTERGOVERNMENTAL PANEL on climate change. 
Summary for policymakers. In: Climate Change 2021: the 
physical science basis. Cambridge: Cambridge University Press, 
2021. 
 
KOTHARI, Ashish et al. (ed). Pluriverse: a post-development 
dictionary. Chennai: Tulika Books. 2019.  
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras. 2019.  
 
MORIN, Edgar; KERN, Anne Brigitte. Terre Patrie. Paris: Seuil, 
1993. 
 
PIMENTEL, Spency K.; MENEZES, Paulo D. R. A Teia dos Povos e 
a universidade: agroecologia, saberes tradicionais insurgentes e 
descolonização epistêmica. São Paulo: Ambiente & Sociedade, 
v. 25, 2022.  
 
PORTO-GONÇALVES, Carlos W. A ecologia política na América 
Latina: reapropriação social da natureza e reinvenção dos 
territórios. Revista Internacional Interdisciplinar Interthesis, 
Florianópolis, v. 9, n. 1, p. 16-50, jan.-jul. 2012. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y clasificación social. 
Journal of World-systems Research, v. 2, special issue, p. 342-
386, 2000. 
 
SAMBUICHI, Regina H. R. Estrutura e dinâmica do componente 
arbóreo em área de cabruca na região cacaueira do sul da 
Bahia, Brasil. Acta Botânica Brasilica, 20, p. 943-954, 2006. 
 
SCARANO, Fabio R. Regenerantes de Gaia. Rio de Janeiro: 
Dantes Editora, 2019.  
 
SOLÓN, Pablo (org.). Alternativas sistêmicas: Bem Viver, 
decrescimento, comuns, ecofeminismo, direitos da Mãe Terra 
e desglobalização. São Paulo: Elefante. 2019. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

81 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

SVAMPA, Maristela. As fronteiras do neoextrativismo na 
América Latina: conflitos socioambientais, giro ecoterritorial e 
novas dependências. São Paulo: Elefante, 2019.  
 
TEIA DOS POVOS. Apresentação da Articulação, 2022. 
 
UN, UNITED NATIONS. Transforming our world: The 2030 
Agenda for Sustainable Development. 2015a. Disponível em: 
https://sustainabledevelopment.un.org/Post2015/Transforming
ourworld. Acesso em 15 fev. 2022.  
 
UN, UNITED NATIONS. The Paris Agreement. 2015b. Disponível 
em: 
https://unfccc.int/sites/default/files/english_paris_agreement.p
df. Acesso em 15 fev. 2022.  
 
ZANJANI, Leila V. et al. Territories of life as key to global 
environmental sustainability, Current Opinion in 
Environmental Sustainability, v. 63, 2023. 
ZIBECHI, Raúl. Territórios em rebeldia. São Paulo: Elefante, 
2022. 
 
Recebido em:  19 de abril de 2024  
Aceito em: 09 de julho de 2024 
 

https://sustainabledevelopment.un.org/Post2015/Transformingourworld.%20Acesso%20em%2015
https://sustainabledevelopment.un.org/Post2015/Transformingourworld.%20Acesso%20em%2015
https://unfccc.int/sites/default/files/english_paris_agreement.pdf
https://unfccc.int/sites/default/files/english_paris_agreement.pdf


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

82 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

83 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O SONHO COMO CAMINHO DE RETORNO PARA A 
TERRA 
 
DREAMS AS A WAY BACK TO EARTH 
 
LILA DEVA SERRANO SILVA 1 
 
lila.deva.lila@gmail.com  
https://orcid.org/ 0009-0006-7108-2471 

 
 
 
Resumo  

Este trabalho investiga fundamentalmente o sonho como uma dimensão 
atemporal em que é possível conceber experiências de liberdade radical ao 
transpor as imagens dos cenários oníricos para a pintura. Apresento pensamentos 
e fabulações que partem de uma sequência de sonhos catastróficos localizados 
no ambiente urbano, juntamente com os caminhos elucidativos que busquei 
para explicar a invasão dessas imagens em minha psique. Compreendo o início 
da gestação dessas imagens no mundo colonial, estendendo-se pela 
modernidade, por meio das ficções de futuro, invadindo universos internos e 
externos. Como meio de contrapor a lógica civilizatória ocidental dominante, 
recorro a perspectivas temporais não ocidentais e utilizo a guiança do 
pensamento ameríndio referente a tecnologias oníricas, dialogando 
principalmente com pensadores como Ailton Krenak, Leda Maria Martins e 
Malcom Ferdinand. 

 
Palavras-chave: Distopia. Modernidade. Ficções. Futuro. Sonhos. 
 

Abstract 

This work fundamentally investigates the dream as a timeless 
dimension, where it is possible to conceive experiences of radical freedom by 
transposing the images of oneiric scenarios into the arts. I present thoughts and 
fabrications that start from a sequence of catastrophic dreams located                                  
in the urban environment, together with the elucidative paths I sought to 
explain the invasion of these images into my psyche. Understanding the 
beginning of the gestation of these images in the colonial world, extending into 
modernity and through fictions of the future, invading our internal and external 
universes.  As a means of countering the dominant logic of civilization, I turn to 
non-Western temporal perspectives and use the guidance of Amerindian 

 
1 Lila Deva (Recife-PE, 1997) é uma artista plástica formada em Artes pela Universidade 
Federal da Bahia (UFBA) e atualmente mestranda em Artes Visuais pela Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Sua obra explora o trânsito entre o onirismo e a 
arqueologia dos imaginários pré-coloniais. 

mailto:lila.deva.lila@gmail.com


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

84 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

thought regarding oneiric technologies, dialoguing mainly with thinkers such as 
Ailton Krenak, Leda Maria Martins and Malcom Ferdinand. 

 
Keywords: Dystopia. Modernity. Fictions. Future. Dreams. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

85 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 

As imagens do futuro construídas pelo pensamento ocidental 

moderno invadiram as possibilidades históricas da Terra, tornando a 

estética do tempo presente e provável futuro lisa, higienizada2 e                                  

a-histórica: o futuro metálico.   

Na prática de suspender cosmovisões alternativas, centradas no 

continente africano e em Aby Ayala,3 ancorada nos valores de retorno à 

terra por meio da tecnologia do sonho, se imbui o ato da permanência. O 

sonho transporta nossos barcos em direção a esse organismo, 

evidenciando a urgência de não aceitar o molde dado às imagens que 

dominam nosso inconsciente, essas mesmas geradas por mentes 

responsáveis por perpetuar a invasão. O ambiente interior psíquico 

também é território a ser resguardado e descontaminado.   

Esse recurso biológico e planetário é fundamentado no retorno à 

terra, os povos ancestrais têm dito, os povos originários têm dito; resolvi 

entrar na roda, vou falar também. Se o sonho é guia, a imagem é um mapa.   

Ao abordar o onirismo como possibilidade de transgressão do 

tempo ocidental, bem como prática que proporciona ao sonhador acesso 

a camadas múltiplas de armazenamento de informações, meu desejo 

central é perspectivar o sonho como epistemologia e laboratório de 

criação artística.   

Por meio de lógicas temporais não hegemônicas, passando entre 

os tempos espiralares de Leda Maria Martins e as noções de tempo mítico 

e social Sasa e Zamani entre alguns povos na África oriental e central, 

encontro, pela utilização dessas proposições, brechas para visualizar o 

sonho como ferramenta transgressora da linearidade, transformando esse 

 
2 A "sociedade higienizada"de acordo com o filósofo Byung-Chul Han é aquela que busca 
evitar conflitos, emoções intensas e qualquer forma de desordem ou sujeira, tanto no 
sentido literal quanto metafórico. Isso se reflete na arquitetura, nas relações interpessoais 
e até na forma como lidamos com a informação e a comunicação. 
3 Abya Yala ou Abiayala é denominação histórica do continente americano na língua kuna, 
que significa "terra em plena maturidade" ou "terra de sangue vital". No século 21, o termo 
passou a ser utilizado por diferentes organizações e comunidades indígenas de todo o 
continente para substituir a designação eurocêntrica "América" 
(https://pt.wikipedia.org/wiki/Aby). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

86 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

espaço dimensional em campo de afetações para captação de imagens, 

símbolos, experiências e medos.   

Os medos se mostram quando as águas invadem esse território. São 

manifestações destrutivas, em que o império de metal e concreto é 

cenário central. Passei a buscar alternativas de produção artística 

utilizando esse material onírico disponível. Esses escritos elucubram 

também sobre a maleabilidade da matéria onírica quando regida pelos 

desejos de transpor imagens positivas4 para o mundo.   

 

Não quero criar ficções de fim, não vou criar maus presságios do 

futuro 

 

As paisagens metálicas entraram pela minha retina e 
invadiram os cenários do meu interior; agora estão por todas as 
partes. Os microrrobôs e as estruturas de concreto ocupam toda 
paisagem. Esse mundo invadiu os meus sonhos, e agora tenho 
tentado me descontaminar (Meu diário, 23 jun. 2023). 

 

Neste primeiro momento, busco trazer o encontro entre linhas de 

pensamento que confluem hipoteticamente para uma direção 

semelhante. Uma conversa entre as ideias fundamentadas por Ailton 

Krenak e Byung-Chul Han auxilia na visualização de leituras de mundo 

alternativas que possam encobrir o futuro de catástrofes que têm sido 

arquitetadas pelos homens brancos obcecados pelo metal. Da vanguarda 

futurista aos filmes de ficção científica da vida real que infectaram até os 

lugares mais profundos do ser colonizado, invadindo as imagens internas 

ao se manifestar nas cenas dos sonhos ou nos desejos. 

Nos resíduos futuristas evidentes na distopia contemporânea, com 

valores provenientes da urbis, da modernização dos meios, assim como a 

ascensão de ideais fascistas que constroem a base estética desse 

movimento. A humanidade moderna está imersa em valores que 

sobrepõem qualquer organicidade no que se refere à temporalidade 

 
4 Michel Maffesoli (1988) define o "imaginário" como o conjunto de imagens, mitos e 
representações coletivas que influenciam e moldam a percepção da realidade em uma 
sociedade. O "Imaginário Positivo" seria, então, um aspecto desse conjunto de imagens que 
valoriza e destaca aspectos construtivos, esperançosos e edificantes da experiência 
humana. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

87 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

cíclica, natural do planeta habitado. Unindo o anseio da colonização de 

outros planetas à conversão de todo e qualquer recurso natural em 

produtos consumíveis, humanos hiperprodutivos, carros supervelozes, 

realidade hipervigiada, é fabricada a humanidade do futuro. Esses são 

cenários crescentes, já visualizados durante o século 19. No decorrer das 

décadas posteriores, essa estética dominou os filmes e meios de 

comunicação, em um imaginário inevitável de futuro planetário que em 

nada se diferencia dos valores propostos pelo Movimento Futurista 

encabeçado por Marinetti (1909).  

Em consequência do levantamento programado do mundo ideal 

pensado pelo homem ocidental, se ergue um confronto com um império 

metálico escavando o fundo da terra em lugares nunca antes tocados, 

fazendo ruir o mundo dos periferizados. Dessa forma, as bases 

constituintes do tempo foram contaminadas por ideias hegemonizadas, 

afetando, além de tudo, nossos esquemas corporais e mentais através do 

olhar, assim como as imagens da vida e dos sonhos. 

Tudo que existe parte inicialmente dos desejos; importante 

visualizar o mundo em que vivemos traçando os corpos, mentes ou 

corporações que o almejavam para que hoje ele se faça real. Um astro 

inteiro foi dominado não se fazendo suficiente para suprir ambições 

inesgotáveis; é preciso colonizar outros corpos celestes, de Marte à Lua ou 

o mais profundo abismo oceânico. A ocupação de tudo que se pode 

escavar, esburacar, escancara a raiz fascista que Marinetti representou 

instaurada diante de nossos olhos. Na atração viciosa pelas luzes emitidas 

por eletrônicos, na negação das histórias orais dos povos da terra que se 

reflete na incapacidade de conviver com os ministérios intrínsecos à vida, 

à natureza, veja bem: 

 

Nós estamos no promontório extremo dos séculos!... Por 
que haveríamos de olhar para trás, se queremos arrombar as 
misteriosas portas do Impossível? O Tempo e o Espaço morreram 
ontem. Nós já estamos vivendo no absoluto, pois já criamos a 
eterna velocidade onipresente (Marinetti 1909, tópico 8). 

 

A estética do liso, à qual Byung-Chul Han (2019, p. 8) se refere ao 

descrever os celulares ou uma categorização de elementos que 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

88 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

caracterizam a estética sem negatividades, muito faz recordar a 

construção futurista e metálica dos filmes de ficção científica, as cidades 

que estão sendo projetadas para o futuro. Baseia-se em uma estética 

perfeita que aparenta buscar, de fato, a ausência da negatividade, na 

construção de um mundo sem supostos defeitos ou falhas que possam 

promover descontentamentos a uma categoria de seres humanos 

emocionalmente deficientes. 

Esses espaços estão sendo materialmente gerados, projetados de 

modo rápido para um futuro breve. The Line,5 conhecida como “A Cidade 

Neon”, é exemplo megalomaníaco de cidade do futuro que já está sendo 

erguida no território da Arábia Saudita, uma proposta ilusionista que 

promete ausência total de emissão de carbono em 170km de 

comprimento, 200 metros de largura e 500 de altura. Um ambiente 

completamente programado por IAs capazes de proporcionar até mesmo 

o controle climático total em meio a um deserto. Além disso, o que não 

surpreende, são planos de turismo luxuoso dentro de um ambiente de 

ficção científica com hotéis, aeroportos e lojas de grife. Isso explicita o 

quanto esses maquinários estão muito mais inseridos no futuro-presente 

da humanidade do que nossa capacidade de acompanhar criticamente. 

O nome dado a esse projeto de cidade, The Line, é ilustração perfeita da 

representação simbólica do tempo histórico para o Ocidente, como se 

aplica o pensamento direcionado às vidas não humanas e se demarcam 

os territórios. Sob um ponto de vista similar, Krenak evidencia em seu 

pensamento o quanto o modus operandi do Ocidente se relaciona com o 

planeta e toda vida integrada como um grande jogo de poder. 

 

O planeta está nos dizendo: “Vocês piraram, se 
esqueceram quem são e agora estão perdidos achando que 
conquistaram algo com os brinquedos de vocês”. Pois a verdade 
é que tudo que a técnica nos deu foram brinquedos. O mais 
sofisticado que conseguimos é esse que bota gente no espaço; e 
também o mais caro. É um brinquedo que só dá para uns trinta, 
quarenta caras brincarem. E, claro, tem uns bilionários querendo 
brincar disso. O que me faz pensar que essa humanidade 
imaginária, além de ter uma tremenda infantilidade espiritual, 

 
5 https://www.archdaily.com.br/br/990910/the-line-cidades-lineares-nao-fazem-o-menor-
sentido. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

89 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

não consegue tecer críticas sobre a sua história. História que, na 
maioria das vezes, é uma vergonha (Krenak, 2022, p. 66). 

 

Quando transporto essa informação, tenho o intuito único de 

evidenciar o que estou chamando de “estética do metal”, que se aproxima 

do que Byung-Chul Han nomeia como uma visualidade lisa. É evidente 

que estamos sendo movidos pelas mesmas engrenagens conservadas 

desde 1500, configurando-se na atualidade como a ideia de que a 

tecnologia pode suprir todos os problemas gerados pelo ser humano, uma 

lógica característica do denominado Antropoceno. Certamente, essa é 

uma ficção que coletivamente precisamos contrapor com cenários de 

mundo que não reajam às designações naturais como amarras que 

precisam ser desfeitas, para uma suposta sensação de liberdade ilusória 

ao se imunizar da ação do tempo. 

Por isso, o mistério característico da terra, regida pela ciclicidade, 

torna necessária a adaptação marcante na trajetória de todas as espécies, 

sendo maleável ao viver de acordo com as leis da natureza. Contrário a 

isso, está a previsibilidade do que é sistematizado com o intuito de ser 

operacional. A arquitetura de um império etnocêntrico que não sabe 

coexistir com o divergente, incluindo as formas de vida não humanas, 

declara um estado ameno e solitário. Essas são lógicas divergentes que 

operam a existência, delimitando todos os espaços que ocupamos como 

seres complexos vivendo em teias que nos vinculam ao outro e a todos os 

impactos em uma só escala. 

Considero ser passível de associação, no nível de ideia, a 

caracterização da beleza feita por Byung-Chul Han (2019 p. 49), “O belo é 

o objeto em seu invólucro”, definido pelo velamento, ou seja, aquilo que 

se encontra encoberto em mistérios, oculto sob camadas de segredos, o 

que se opõe ao liso. De modo semelhante, se configuram os 

conhecimentos que promovem o bem-viver6 dos coletivos localizados 

 
6 O bem-viver é uma cosmovisão que propõe um modo de viver em harmonia com a 
comunidade, a natureza e consigo mesmo. Ao contrário dos modelos de 
desenvolvimento ocidentais tradicionais, que muitas vezes focalizam o crescimento 
econômico e a exploração dos recursos naturais, o bem-viver enfatiza a sustentabilidade, 
a justiça social e a convivência equilibrada. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

90 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

sobre a terra. Esses que observam o movimento das águas, o deslocar das 

paisagens de acordo com o trajeto orbital dos astros, o caminho das 

estrelas que trazem a constante curiosidade associada ao encantamento 

diante da vida presente, em tudo diante dos olhos. 

Por que não teria Byung afirmado sua descrição do belo ao observar 

paisagens em seus microdetalhes com atenção e tempo estendido; 

detectando com o olhar o que fica “além da representação do imediato”? 

Essa negatividade imbuída ao belo é justamente o ocultamento, o 

segredo, o que pode ser visto como sujo pela humanidade servil da 

civilização colonial, que tem seu olhar viciado no liso, no instantâneo e 

higienizado. 

Em síntese, intento expor o desligamento diante do tempo 

orgânico, característico do planeta que habitamos, como reflexo das 

dinâmicas modernas artificializadas que vêm sendo engendradas pelo 

capitalismo imperialista. Acima de tudo, advindo dos valores 

hegemônicos instaurados, movido pela intolerância à diversidade. Essa 

dicotomia entre a estética lisa do metal e a beleza oculta da natureza 

revela um conflito fundamental no formato em que a ocidentalidade se 

relaciona com a vida. Enquanto as estruturas metálicas e futuristas nos 

envolvem cada vez mais, é urgente redirecionar o olhar para a terra, de 

modo a resgatar a conexão perdida com os ciclos naturais e os 

ensinamentos ancestrais. 

 

A destruição do futuro pelo Ocidente 

 

Alguns de nós têm o hábito de pensar que a mulher é o 
Nègre do mundo, que a pessoa de cor é o Nègre do mundo, que 
a pessoa pobre é o Nègre do mundo. Mas, na verdade, é a própria 
terra que se tornou o Nègre do mundo (Walker, 1982, p. 222). 

 

A partir daqui, proponho-me a discutir a ruptura com a natureza 

decorrente da invasão colonial, utilizando a obra de Malcolm Ferdinand 

como guia, que, mais uma vez, se alinha ao pensamento de Ailton Krenak. 

Quando menciono o distanciamento da linguagem da terra resultante da 

diáspora, incluo as tecnologias por ela proporcionadas, como os sonhos, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

91 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que têm sido tema desses escritos. O mundo colonial é concebido para 

preservar um modo de vida hegemônico, porém todas as formas de vida 

têm o direito de perpetuar-se. Por isso, é nosso trabalho coletivo ou 

individual operar como contracorrente, descobrindo tecnologias que 

preservem nossas imagens e modos de vida ancestrais, para que essas 

histórias possam ser registradas no tempo, revividas nos corpos e 

enriquecer os imaginários de futuros férteis. 

Ao examinar as produções fictícias cinematográficas criadas pela 

mentalidade ocidental, é perceptível a evolução da estética do desastre e 

o quanto ela foi naturalizada ao longo das últimas décadas. A negação dos 

imaginários positivos do período pré-colonial, que os arquivos humanos 

conservam, está se dissipando gradualmente devido ao genocídio 

contínuo, o que nega, consequentemente, o direito dos agrupamentos de 

permanecer em seus territórios de origem ou de resistência. Essa 

dinâmica é empregada com diferentes estratégias de imposição hostil, 

reduzindo o conjunto de referências sobre o bem-viver e limitando as 

possibilidades de escapar desse adoecimento generalizado. 

É na estética lisa e servil dos robôs, substituindo a mão de obra 

escravizada da base proletária, que se encontra a raiz para alguma 

compreensão de como funcionam os desejos dos homens brancos, que 

nunca se individualizam verdadeiramente, pois não concebem uma 

experiência existencial autônoma, sem uma escrava, sem uma mãe, sem 

uma terra para explorar e dela se servir. 

O engenheiro ambiental Malcolm Ferdinand (2022), em seu livro 

Para uma ecologia decolonial, apresenta a ideia do "Oikos Colonial", 

traduzível como "a casa grande". Consiste, brevemente, em uma 

mentalidade racista dos movimentos ecologistas em conservar a terra, 

partindo de narrativas que preservam a tradição eurocêntrica de lidar com 

o planeta, transferindo a colônia servil para qualquer espaço ao segregar 

os racializados da conservação e proteção do habitat. "Assim, um evento 

considerado catastrófico em escala global é, em primeiro lugar, o que 

ameaça a reprodução deste lar, de sua composição étnica, social, sexual, 

de seu salário bem como suas maneiras de habitar a terra" (p. 181). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

92 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O que Krenak transmite em sua fala reflete uma ideia similar ao que 

Malcolm chama de Oiko Colonial, sendo o desejo de preservar o modelo 

branco-hegemônico etnocêntrico de habitar o mundo. Mesmo na 

necessidade urgente de salvar o mundo, existe a preservação dessa forma 

de viver. Logo, a perpetuação de si em um legado de milhões de anos na 

marca deste planeta, nas memórias de todos os seres sencientes, sejam 

eles humanos ou não. Como podemos defender um modelo sociopolítico 

e econômico em que apenas os brancos possuem direito à casa? 

 

Mas, se enxergarmos que estamos passando por uma 
transformação, precisamos admitir que nosso sonho coletivo de 
mundo e a inserção da humanidade na biosfera terão que se dar 
de outra maneira. Nós podemos habitar este planeta, mas 
deverá ser de outro jeito. Senão, seria como se alguém quisesse 
ir ao pico do Himalaia, mas pretendesse levar junto sua casa, a 
geladeira, o cachorro, o papagaio, a bicicleta. Com uma 
bagagem dessas ele nunca vai chegar. Vamos ter que nos 
reconfigurar radicalmente para estarmos aqui. E nós ansiamos 
por essa novidade, ela é capaz de nos surpreender. Terá o sentido 
da poesia de Caetano Veloso na música “Um índio”: nos 
surpreenderá pelo óbvio. De repente, vai ficar claro que 
precisamos trocar de equipamentos. E surpresa! o equipamento 
que precisamos para estar na biosfera é exatamente o nosso 
corpo (Krenak, 2022, p. 23). 

 

Ao suspender em ideia, memória e imaginário a constituição 

futurística de herança fascista instaurada na cidade, quero, acima de tudo, 

apresentar a origem da ruína de nosso presente-futuro, assim como 

responsabilizar o sistema de pensamento citado pelas catástrofes 

históricas. 

Nesses entremeios fictícios constitutivos do cenário moderno, é 

importante trazer em questão, além da ideia de conservação da Casa 

Branca, o que Malcom Ferdinand nomeou 'A dupla fratura' ou a 'Metáfora 

da Arca de Noé'. Lógica que estabelece aos 'racializados e colonizados os 

espaços psíquicos, físicos e sociopolíticos que são os porões do mundo', 

onde permanecem acorrentados ao navio-terra pós-apocalíptico, que se 

finda e afunda, enquanto os outros instauram seu habitat em Marte, na 

Lua, em algum ambiente liso e neutro. 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

93 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Eis a dupla fratura, ou se coloca em questão a fratura 
ambiental desde que se mantenha em silêncio a fratura colonial 
da modernidade, de suas escravidões misóginas e de seus 
racismos, ou se desconstrói a fratura colonial sob a condição de 
abandonar as questões ecológicas. Entretanto, ao deixar de lado 
a questão colonial, os ecologistas negligenciam o fato de que as 
colonizações históricas, bem como o racismo estrutural 
contemporâneo, estão no centro das maneiras destrutivas de 
habitar a terra (Ferdinand, 2022, p. 30). 

 

Seguindo esse caminho de pensamento, podemos observar que o 

planejamento das cidades do futuro, usadas como exemplo, em sua 

síntese ideológica intui apenas a conservação colonial. A princípio, trata-

se de locomover uma forma de habitar preservada há 500 anos para o 

"novo mundo". Se o plano der certo, continuará daqui a 200 anos ou 

enquanto houver recursos para contornar as reverberações negativas. 

Atualmente, os croquis estão sendo erguidos. Em prol disso, mais buracos 

são escavados, cada vez mais fundos, nas terras indígenas, africanas ou nos 

abismos oceânicos para retirada dos metais transportados aos impérios 

da neutralidade. 

Esses impérios são velozes, estão se erguendo sobre nossas 

cabeças, convertendo-se na extensão de nossos corpos, enquanto anseios 

profundos que invadem os sonhos, os medos e aproximam a catástrofe 

anunciada pelas luzes LEDs. 

Certamente, todos os grupos humanos, dissolvidos ou ainda 

coletivizados, têm um desejo em comum programado na carne, no 

modus operandi do corpo ao arquivar informações tão antigas como a 

terra, a ciência sobre uma forma de pensar, de coabitar, de amar, de 

produzir objetos como extensão do sujeito; suas sensações, experiências 

advindas da presença. Independentemente das condições, estamos nos 

conservando e passando adiante. A resistência nos fez chegar até aqui; 

além disso, a história extensa tem camadas que ainda não foram 

conscientemente acopladas ao presente, estando apenas nos arquivos 

genéticos de tudo que é vivo. 

Meu desejo em aglomerar tantas ideias repetidas massivamente é 

evidenciar fragmentos do caminho que fazem com que eu tenha me 

deparado com as imagens de catástrofe que invadiram meus sonhos. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

94 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Simultaneamente, fazem com que eu as queira converter em fabulações 

que forneçam um tempo a mais para perdurar. 

 

Suspender perspectivas temporais ancestrais para fazer as pazes 

com o tempo. Como corromper os arquivos do nosso fim por meio 

dos sonhos? 

 

Acredito que nossa ideia de tempo, nossa maneira de 
contá-lo e de enxergá-lo como uma flecha – sempre indo para 
algum lugar –, está na base do nosso engano, na origem de nosso 
descolamento da vida. Nossos parentes Tukano, Desana, Baniwa 
contam histórias de um tempo antes do tempo. Essas narrativas, 
que são plurais, os maias e outros ameríndios também têm.  

São histórias de antes de este mundo existir e que, 
inclusive, aludem à sua duração. A proximidade com essas 
narrativas expande muito nosso sentido de ser, nos tira o medo 
e também o preconceito contra os outros seres. Os outros seres 
estão junto conosco, e a recriação do mundo é um evento 
possível o tempo inteiro (Krenak, 2022, p. 103-104). 

 

O medo impulsiona o afastamento humano do tempo cíclico. A 

tônica da sociedade ocidental é o medo do tempo, a corrida contra ele, 

em que o desejo da eternidade direciona a cultura de massa em seus 

impulsos inconscientes. Por isso, a ação de encarar as temporalidades 

estendidas utilizando outro esquema de valores é estratégica para 

corromper os arquivos do fim que invadiram o presente-futuro. Dentro 

disso, localizo o sonho como uma camada desse tempo eterno, tempo 

mítico7 que historicamente nos fornece acessos, mapas e sinais. Apresento 

uma breve sequência de perspectivas temporais não ocidentais, 

diaspóricas e africanas, como caminho para descentralizar a linha do 

tempo e circular a rota da vida. Assim, há brechas de aproximação do 

sonho da dimensão de tempo que viabiliza transportá-lo simbolicamente 

para a camada cartesiana.  

O eurocentrismo é movido pelo medo de não perdurar no tempo. 

No terceiro capítulo, proponho unir diferentes e complementares 

 
7 Tempo mítico refere-se a uma concepção de tempo que se encontra fora do tempo 
cronológico e histórico. É uma dimensão temporal que caracteriza as narrativas míticas, 
nas quais os eventos não seguem a linearidade comum do tempo, mas ocorrem em um 
"tempo outro", frequentemente associado ao início dos tempos ou a uma era primordial. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

95 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

concepções temporais para não só localizar a origem da construção dos 

impérios metálicos do Ocidente, como também recuperar a possibilidade 

de leitura do tempo.  

Nesse mesmo tempo, a lei regedora da terra ou a terra regedora do 

tempo é o que nos fornece a capacidade de sonhar. Logo, o sonho está no 

tempo, nos arquivos. Os sonhos na cidade, dos corpos na cidade, são rasos, 

transbordam medo; por isso, não são capazes de voar, ficam presos nas 

catástrofes guardadas enquanto futuros presentes ou prováveis. Como 

corromper esses arquivos de nossos fins manifestos nos sonhos?  

O homem do Ocidente cria robôs pelo medo do mistério, sendo 

esse o medo da morte, logo seu próprio fim. A causa é o desejo de 

perpetuação e eternização do ser. Constrói-se dessa maneira o tempo 

devorador dos mortais. Poderia ser dito que parte dessa barbárie 

manifesta na estética do liso sugerida por Byung-Chul Han surge devido 

ao medo do perecimento histórico. Como bem apresenta Leda Maria 

Martins em seu livro Performance do tempo espiralar, a figura de Cronos 

representa uma síntese para compreensão da instauração hegemônica da 

experiência temporal. 

 

De um caos-tempo indeterminado não medieval ou 
capturável em qualquer sequência, ordem ou linearidade, 
emerge Chronos, instituindo uma geração ordenada, 
consecutiva, mensurável e progressiva, de certa maneira 
identificável em uma forma caleidoscópica do simbólico, 
instituindo como convenção por um calendário de sucessões 
das divindades, já agora organizadas em uma forma sequencial 
determinada, protegida das atemporais formas e formações do 
caos (Martins, 2021, p. 15). 

 

Na mitologia grega, uma das bases civilizatórias fundadoras do 

Ocidente, Chronos é o deus primordial do tempo, em seus aspectos 

destrutivos, que tudo rege e devora. Por medo de ser destronado, ele 

engole seus filhos antes de eles nascerem. Esse mito reflete características 

tendenciosas de um ser não humano, mas divino, que funda, a partir de 

sua inveja, alguns males que recaem sobre a terra: as Erínias (associadas à 

vingança e ao castigo sobre os mortais), os gigantes (seres associados à 

força e agressão) e as Melíades (ninfas belicosas), após a castração de seu 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

96 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

pai Urano. Esse mito demonstra um desejo de perpetuação no tempo que 

vai contra as leis universais da circularidade e mutabilidade, um temor 

pelo fim movido pelo anseio monopolizador do poder. Logo, Chronos 

pode facilmente ser associado a uma simbologia desafiadora em sua 

representação, manifestando uma concepção temporal gestada no 

antigo imaginário helênico. 

Dito isso, gostaria de apresentar uma compreensão fundamentada 

na visão africana de mundo em que “a morte é um evento, um ato 

necessário na dinâmica de transformação e de renovação de tudo que 

existe, permitindo o movimento contínuo do cosmo e sua permanente 

renovação e revitalização” (Martins, 2021, p. 54). Isso demonstra que esse é 

um pensamento advindo do posicionamento de observação em face das 

dinâmicas do planeta Terra, seu funcionamento e as leis que aqui atuam. 

Isso afeta a relação com o todo, por gestar uma possibilidade de 

experiência no mundo que não tem medo do perecimento, considerando 

a vida mais do que a matéria. Como a relação com o tempo e a vida 

podem se tornar mais harmônicas e integradas? 

Diante dessa conjunção de ideias geradoras das dinâmicas sociais 

dominantes, surge a necessidade epistêmica de posicionar pontos de 

partida que foram deslocados de seus centros territoriais e, assim, 

dispersos por toda a diáspora. A substituição do medo por saberes aptos 

a fornecer uma amplitude de repertórios capazes de deslocar o eixo do 

olhar e do sentir diante da vigente construção do mundo. 

Ao considerar que há diversas experiências de relação com o 

tempo, o sonho não só como um hábito noturno, psíquico e corporal, mas 

também como espaço de desejo e processamento das imagens internas, 

pode ser visto como possibilidade para uma experiência temporal 

expandida, com influência direta na vigília. 

Pensando de forma mais lúdica, o tempo imposto pela 

colonialidade e capitalização da existência é adoecedor, pois impõe a um 

sujeito que guarda em seu corpo e genética memórias de outros estados 

de vida, que integravam parte da natureza ao observá-la, senti-la, 

transformá-la juntamente com o movimento da terra, a prisão de uma 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

97 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

linearidade rígida. Mesmo estando inseridos nesse modelo social, os 

indivíduos agrupados em seus valores continentais revisitam em seus 

templos, terreiros, quilombos ou sonhos um ritmo originário de estar em 

contato com o tempo, refletindo a possibilidade de modificação da 

estrutura predefinida do tempo. 

No que tange à memória, é necessário abordar a corporeidade 

vinculada à ancestralidade que cada indivíduo carrega. Na visão 

epistemológica africana, as cargas espirituais e psicoemocionais estão 

atreladas ao corpo-matéria; logo, a mente e o corpo circunscrevem essa 

lembrança escrita nos gestos. “O que na voz e no corpo transcreve, 

também é uma episteme” (Martins, 2021, p. 30). A mente abarca marcas 

pré-coloniais que se repetem há séculos nas diásporas, rompendo a 

invenção de cronologia ocidental que impede a união do passado ao 

presente. Cultuar a ancestralidade é sempre voltar-se para o passado; por 

isso, a matéria dos sonhos é a memória: ninguém sonha sem ter vivido 

(Ribeiro, 2019, p. 14). 

Igor Kopytoff (2012), no texto “Ancestrais enquanto pessoas mais 

velhas do grupo de parentesco na África”, traz a organização estrutural dos 

cultos aos chamados bambuta (velhos) na África Subsaariana, 

especificamente os Suko, localizados em Kinshasa, no oeste do Congo. 

Aqui, os antepassados são associados a um poder mítico que é exercido 

dentro da sociedade, afetando diretamente a ordem dos vivos com suas 

intermediações para promoção da harmonia e, muitas vezes, até mesmo 

do caos motivado por uma justiça considerada necessária quando são 

convocados. Esse modo de organização de uma sociedade em que há o 

cruzamento de linhagens vivas e mortas no presente gera ruptura nas 

convicções do tempo como uma instância refém da linearidade, pois aqui 

se interpõem camadas que foram construídas pela lógica dominante para 

ser dissociadas. 

Em concepções civilizatórias gerais do berço setentrional africano, 

segundo as pesquisas do filósofo queniano John Mbiti apresentadas por 

Eduardo Oliveira (2021, p. 48), o tempo é lido como um fenômeno que se 

movimenta mais para trás do que para frente – carregando consigo, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

98 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

quando vinculado a um ser vivo, as memórias constitutivas de seu habitar 

no mover pendular do tempo entre passado e presente, tendendo à 

atualização necessária para adaptabilidade. Se o tempo, em suas frestas, 

pende para trás, coletivamente os povos da terra têm indicado em suas 

práticas e cosmovisões para onde se deve direcionar a barca da vida e a 

rota do olhar. 

A rota do tempo ocidental é o futuro improvável, em que se 

encontram as soluções para as tormentas presentes. No tempo ancestral, 

organizado em torno da tradição, o futuro é o passado presentificado; 

logo, o tempo se volta primordialmente para o presente, no qual o 

chamamento da vida conduz às necessidades cotidianas, seguindo os 

ritmos naturais, sendo a rota solar a condução primordial que exige 

presentidade. Já o tempo nos sonhos apresenta uma possibilidade radical 

de experiências pelos trânsitos dimensionais que nesse espaço se fazem 

reais. As barreiras temporais se dissolvem em um dinamismo que foge das 

barreiras gravitacionais impostas ao corpo pelo planeta. 

Mbiti, ao pesquisar sobre as concepções temporais das 

comunidades Kikamba e Kikuyu do Quênia, entende duas principais 

utilizações linguísticas. Compreende-se Sasa como um microtempo 

englobando as tarefas cotidianas, assim como o passado e um futuro 

próximo, constatável. Após o desencarne, o ser espiritual se mantém vivo 

executando em Sasa as tarefas de costume, o que lhe dava prazer, até 

mesmo referente a alimentos; dessa maneira, se mantém atuante dentro 

da comunidade. Partindo de práticas pertencentes a outro território, o 

hábito de alimentar os entes que partiram está presente, por exemplo, no 

culto aos ancestrais no Congo, entre os Suko, como já mencionado. 

 

Na sepultura ou nos cruzamentos, os homens velhos 
‘alimentam’ os mortos com certas comidas consideradas suas 
favoritas: tipos particulares de cogumelos da floresta e de raízes 
selvagens, vinho de palma, e algumas vezes mesmo mandioca – 
a base da alimentação Suku. Um pequeno buraco é escavado no 
chão e a comida é colocada nele. A comunicação com os mortos 
assume a forma de uma conversa monológica, padronizada, mas 
não estereotipada, e desprovida de fórmulas repetitivas. Fala-se 
da maneira em que se falaria com pessoas vivas (Kopytoff, 2012, 
p. 234). 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

99 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Já o aspecto temporal Zamani se assemelha ao tempo mitológico. 

Tudo que foi criado pertence a Zamani, sendo compreendido como um 

macrotempo: “Zamani, o oceano no qual tudo mergulha” (Ribeiro, 1996). 

Um espírito só vai para essa dimensão temporal ao ser esquecido por sua 

comunidade, após a passagem de muitas linhagens. Esse marco tempo 

cósmico, em que o futuro ampliado também está englobado, é acessado 

coletivamente mediante rituais. 

A experiência onírica frequentemente pode se apresentar mais 

próxima da compreensão do microtempo Sasa do que do tempo mítico, 

por mais que ambos estejam contidos um no outro em simultaneidade. 

Ao analisar sonhos corriqueiros, o conteúdo de seus acontecimentos pode 

ser mero processamento dos arquivos cotidianos ou manifestação dos 

desejos reprimidos, como há décadas a psicanálise tem acreditado. 

Relacionado ao pensamento indígena referente ao tempo do 

sonho, Davi Kopenawa comunica o quanto o ser ocidental desaprendeu 

culturalmente sobre a ciência do sonho devido ao vício nas imagens de si, 

fazendo com que sonhe apenas com sua autorreferenciação: 

 

Os napë pë não sabem sonhar, ou melhor, só sonham 
consigo mesmos, o que, em último termo, significa a mesma 
coisa dentro do pensamento yanomami, pois o sonho que 
realmente importa é aquele motivado pelos outros – ou, como 
veremos, são os outros que motivam os sonhos yanomami. 
Quem só sonha consigo mesmo nunca sai de si; e, nesse caso, o 
mundo se torna pequeno demais. Por não sonharem longe, os 
napë pë ignoram os pensamentos de outros povos e lugares e, 
portanto, não concebem outra forma de pensar que possa ir 
além daquela que eles experimentam. É por essa mesma razão 
que eles não conseguem ver a imagem das coisas e tampouco 
sonhar a floresta (Rocha, 2019, p. 39). 

 

Neste momento, desejo investigar a conexão entre o tempo mítico 

dos sonhos e o macrotempo Zamani, considerando ambos dimensões 

sem limitações no acesso a informações e na comunicação com os 

ancestrais. Essa reflexão parte da possível distinção entre esses espaços, 

que se originam em diferentes culturas. O objetivo principal é 

compreender o ato de sonhar como um ritual humano cotidiano, que 

possibilita o acesso a tempos nos quais tudo está contido. Assim, o sonho 

pode ser visto como um ponto de partida para a vigília, realizando uma 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

100 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

transição entre a criação de mundos oníricos e a materialidade do 

cotidiano e vice-versa. 

 

Os sonhos como caminho de retorno para a terra  

 

Eu atinei que tinha algo na perspectiva dos povos 
indígenas, em nosso jeito de observar e pensar, que poderia abrir 
uma fresta de entendimento nesse entorno que é o mundo do 
conhecimento. Naquele tempo eu comecei a visitar as florestas 
do Acre, de Rondônia, e, por todos os lados, os pajés diziam: 
“Vocês precisam tomar cuidado porque o mundo dos brancos 
está invadindo a nossa existência”. Invadindo. Na época eu ouvia 
os velhos como um espectador. Até que comecei a ter os 
mesmos sonhos premonitórios ao olhar as estradas, os tratores e 
as motosserras chegando; o barulho delas derrubando as 
grandes árvores, a revolta dos rios. Passei a ouvir os rios falando, 
ora com raiva, ora ofendidos. Nós acabamos nos constituindo 
como um terminal nervoso do que chamam de natureza 
(Krenak, 2022, p. 37). 

 

Quando me propus a desenvolver este trabalho de mitopoéticas 

visuais oníricas, não imaginava que hoje me encontraria imersa nessas 

experiências na dimensão do sonho. Por mais que eu reconheça que elas 

sempre estiveram aqui, em momentos diferentes, com menor frequência. 

Vir morar na cidade do Rio de Janeiro trouxe-as novamente à borda de 

minha mente e meus sonhos. Hoje, meu espaço de produção, que chamo 

de laboratório de captação e retenção de imagens, foi tomado. Preciso 

fazer algo com isso. Estes escritos são os caminhos que tenho traçado. 

Ao perspectivar o sonho como um território em que, durante a 

noite, se exerce uma jornada, posso especular que essa jornada busca algo 

que foi perdido em comum, capaz de ser a terra em seu aspecto material, 

do espaço de pertencimento unido a narrativas históricas localizadas nos 

terrenos sobrepostos, ou a terra interior, podendo ser um lugar de plantio 

e fertilidade vinculado à existência de cada ser em sua integridade. Afinal, 

o que sonham aqueles que vivem nas margens dessa civilização, os que 

lutam durante toda uma vida por espaço? Como são suas imagens de 

dentro? 

Minha avó, uma mulher preta, mãe solteira de quatro filhos, à custa 

de seu trabalho como enfermeira, conseguiu conquistar a compra da 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

101 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

terra, para que toda uma família pudesse construir, estar unida e 

perpetuar seguramente suas vidas. Assim, têm-se multiplicado no 

subúrbio da cidade de Recife gerações de filhos, netos, bisnetos. A cada 

ano, essas construções são repensadas e remanejadas para que caibam 

mais pessoas. Minha avó recriou um quilombo que foi destruído pela 

história. A região desse terreno antes era um enorme mangue que foi aos 

poucos aterrado. Não era uma área propícia para que pessoas 

construíssem. Lembro da vista do fundo da casa de meu pai, as garças 

pousando na água e o manguezal ao fundo, todo um ecossistema único. 

Meus primos mais velhos iam pegar caranguejos que minha avó 

preparava com pirão. Nas épocas chuvosas, a casa era tomada por água 

até os joelhos, o que fazia com que tivéssemos um dia inteiro para 

mobilizar a limpeza dessa água suja, íamos escoando para fora. Com o 

passar dos anos, esses alagamentos têm piorado. Da última vez que pude 

visitar minha família, me deparei com ruas novas que foram erguidas 

sobre o mangue; a vista da casa de meu pai hoje consiste em diversas 

moradias não finalizadas. Na casa de meu pai não entrava água, hoje 

chega bem perto, e na de minha avó, continua acontecendo. 

Em uma de minhas cenas de sonho, toda minha família estava em 

risco e suas coisas haviam sido destruídas por conta das fortes chuvas. Essa 

é a realidade da cidade, das populações que tiveram seu direito à terra 

negado; viver em áreas de risco que antes habitavam outros seres, outra 

forma de vida. Segue escrito de meu diário. 

 

*** 
Sonho dia 26/01/24- Aparece nas notícias da TV que 

Recife vai sofrer alagamentos, que as águas estão subindo e 
muitas famílias já não conseguem sair de suas casas. O nível 
do mar estava subindo e rapidamente toda cidade estaria 
embaixo das águas. Ligo para minha tia Queu perguntando 
como estava a família, ela me diz que por enquanto estavam, 
mas que a água já estava entrando na casa. Pergunto se não 
teria como eles saírem de lá, virem ficar em minha casa no RJ, 
ela responde que a cidade está toda interditada, ninguém 
consegue sair. Nas próximas imagens de meu sonho as 
pessoas flutuam sobre objetos boiantes, entre lixos e pessoas já 
mortas. Comem coisas que estão sobre as águas, até mesmo 
peixes já mortos. Perco o contato, não sei o que acontece com 
minha família.  

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

102 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Deixo a seguir alguns sonhos descritos; esses cenários de 

catástrofes repetitivas que têm invadido meus sonhos continuamente. 

Eles estão reescritos de maneira similar à que foram anotados em meu 

caderno de sonhos, apenas com algumas modificações para facilitar a 

compreensão de quem irá ler. Ressaltando que os sonhos geralmente são 

anotados de maneira bastante solta e sem detalhes, pois grande parte das 

vezes eu costumo me lembrar dos cenários apenas com algumas 

palavras-chave; de outros, mesmo tendo anotado, não me recordo; retirei 

também algumas informações devido à ausência de relevância para 

contextualização dos acontecimentos.  

 

-Sonho do dia 19/10/23 anotação 
Sonho com enchentes em ladeiras, tento me salvar e 

ajudar outras pessoas, sentia como se houvesse muito lixo 
embaixo dos meus pés, todo meu corpo está coberto de água 
suja da cidade. Ouço tiros. Sinto que durante a noite absorvo 
toda a densidade da cidade e geralmente fujo dessas 
situações voando. Costumo colocar em minha mochila 
algumas coisas que considero importantes. Sobrevoo pelo mar 
onde vejo meu celular caído sendo arrastado de um lado para 
o outro pelas ondas; tento diversas vezes pegá-lo, mas não 
consigo. Peço para Iemanjá que me devolva, de toda maneira 
entrou muita água, acabo colocando dentro de um pote de 
arroz. (Dizem que o arroz ajuda a tirar a água de eletrônicos) 

-28/10/23 Sonho novamente com água; dessa vez elas 
não o invadem, mas se revoltam. Estou perto de um rio com 
muitas famílias ao redor; de repente a água começa a levar as 
pessoas embora. Existe uma espécie de ser, quase astral, que 
sai da água com ondulações cintilantes e leva as pessoas para 
dentro. Fujo com conhecidos para uma casa e lá ficamos. 
Outras coisas acontecem não acredito ser relevante contar  

-20/11/23: Estou em um apartamento com Iago (um 
amigo) o nível do mar está muito alto, tocando quase a beira 
do prédio, é um ambiente amplo e aparentemente 
empresarial, como se fosse um antigo escritório. A vista daqui 
é de outros prédios, com vidros estilhaçados por todas as 
partes, eu e Iago tentamos bolar esquemas para sair dessa 
situação, fazemos comunicação com pessoas de outros 
prédios tentando passar cordas de um lado para outro e nos 
juntar…  

*** 
 

Esses são poucos sonhos que escolhi apenas como maneira de 

elucidação, os mais recentes entre tantos outros.  

Na guiança das águas que tudo invade, fabulo sobre outras 

imagens possíveis, movimentando a transposição desses cenários para a 

pintura, juntamente com a maleabilidade da matéria, da força dos desejos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

103 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de sobrepor a estética metálica construída pelo sistema de pensamento 

ocidental moderno. Por que encontro nos meus sonhos os medos que 

vibram nas memórias da terra? Como converter as ficções que se tornaram 

realidade? 

Produzo imagens no agora para o futuro vindo dos tempos que 

foram circularizados pela possibilidade de transgressão da linearidade, 

que é o sonho. 

 

Tenho temido pelo alagamento dos sonhos  

 

Ressimbolizar os cenários 

dos sonhos, quando necessário, 

implica compreender que 

algumas imagens são meros 

reflexos que podem fortalecer uma 

verdade inventada na qual temos 

acreditado por séculos. 

Transformar essas mensagens 

significa abrir-se para novos 

sonhos, transmutando-as em 

imagens de abundância. 

No final, a imagem 

resultante de uma rede de 

atravessamentos não passa de um 

objeto de fabulação mitopoética, 

cuja centralidade reside no corpo 

de quem sonha, tendo o sonho 

como ponto de partida. Compartilho uma dessas produções, traduzida 

para pintura com a aplicação de miçangas. 

A transposição desses acontecimentos para a pintura é um ritual 

que busca transformar uma ideia em sensação ou simbologia por meio do 

pensamento artístico, alimentado pela fluidez do pensamento que não se 

curva ao medo, realizando rituais atemporais no sonho e na imagem 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

104 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

pintada. Converter os cenários dos sonhos catastróficos em imagens que 

buscam equilíbrio é uma forma de invadir os arquivos pessoais e 

corrompê-los, criando mapas de correspondência sem fidelidade, ainda 

que tenham surgido da ideia central. 

 

Conclusão 

 

Os cenários oníricos que refletem no mundo interior um reflexo da 

construção civilizatória ocidental são a concretude material e sutil de 

microinvasões aos corpos-território. Essas imagens vívidas dentro e fora de 

mim lembram-me de redirecionar minha barca, meu olhar de volta para 

a terra secularmente mutilada. Por isso, os sonhos têm me mostrado um 

caminho de retorno para a terra. 

Todo este texto, repleto de palavras, busca encontrar ideias 

norteadoras de um novo sentido de existência. Talvez sejam vazias por não 

caber em outros formatos. A busca por uma reorientação é necessária, 

assim como elucubrações que indiquem algum caminho para desfazer o 

mal colonial da dominação de nossos espíritos. 

Que este texto não fuja de seu propósito de escavar a história até o 

preto no fundo da terra, abrindo camadas para que seja possível ver outros 

lados que a vida do mundo pode ter. Reinventar-nos na história do futuro 

e do espaço, suspender outras memórias, mesmo que imaginárias, de 

uma travessia atlântica que não deixou em nossos corpos apenas as 

marcas do trauma. 

Talvez tudo venha da inquietude dos silêncios instaurados em 

nossos corações. O silêncio nem sempre é sábio; às vezes, machuca toda 

uma geração. Esse silêncio no corpo, no gesto rígido sem prazer de estar 

no mundo, o silêncio do medo constante de perder. Em contrapartida, 

recapitula os fluxos de pensamento orgânicos, na presença possível de 

viver o agora de cada momento. No sonho, encontrar as possibilidades de 

caminhos para passar pelas brechas, corromper os arquivos. 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

105 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Referências 

FERDINAND, Malcom. Para uma ecologia decolonial: pensar a 
partir do mundo caribenho. São Paulo: Ubu Editora, 2022.  
 
HAN, Byung-Chul. A salvação do belo. Tradução de Gabriel Salvi 
Philipson. Petrópolis: Vozes, 2019. 
 
KOPYTOFF, Igor. Ancestors as elders in Africa (ancestrais 
enquanto pessoas mais velhas do grupo de parentesco na 
África). Africa, v. 51, p. 129-142, 1971. 
 
KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2022. 
 
MARINETTI, Filippo Tommaso. O Manifesto Futurista. Le Figaro, 
1909. 
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: 
poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.  
 
MAFFESOLI, Michel. O tempo das tribos: o declínio do 
individualismo nas sociedades de massa. Trad. Maria da Graça 
J. Monteiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1998. 
 
OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão africana no Brasil, elementos 
para uma filosofia afrodescendente. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 
2021 (Trilogia da Ancestralidade v. 1). 
 
RIBEIRO, Sidarta. O oráculo da noite. A história e a ciência do 
sonho. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.  
 
RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma africana no Brasil: os iorubás. 
São Paulo: Editora Oduduwa, 1996. 
 
ROCHA, Hanna Cibele Lins. O desejo dos outros: uma 
etnografia dos sonhos yanonami (Pya U-Toototopi). 
Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 2019.  
 
WALKER, Alice. A cor púrpura. Tradução de Betúlia Machado. 
Rio de Janeiro: José Olympio, 2016.  
 
Recebido em:  20 de abril de 2024  
Aceito em: 11 de junho de 2024 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

106 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

107 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

UM AXÉ DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 
HISTÓRIA DAS CIÊNCIAS E DAS TÉCNICAS E 
EPISTEMOLOGIA PARA MÃE BEATA DE YEMANJÁ 
 
AN AXE1 OF THE POSTGRADUATE PROGRAM IN HISTORY OF SCIENCES 
AND TECHNIQUES AND EPISTEMOLOGY FOR MÃE BEATA DE YEMANJÁ 
 
MARTA SIMÕES PERES2 
 
martasimoesperes@ccmn.ufrj.br,  
https://orcid.org?0000-0001-8465-6549 
 
 
 
Resumo  

O texto relata comunicações dos participantes da mesa online “Povos de 
Terreiro”, dedicada a Mãe Beata de Yemanjá, realizada no XIII Scientiarum 
Historia, Congresso Anual do Programa de Pós-graduação em História das 
Ciências das Técnicas e Epistemologia da Universidade Federal do Rio de Janeiro 
(PPGHCTE-UFRJ), em 2020. O programa reúne estudantes e docentes de 
diferentes campos – ciências, filosofia e artes –, abrindo-se ao diálogo com saberes 
tradicionais. A ciência pode ser considerada uma entre inúmeras maneiras de a 
humanidade produzir conhecimento, de modo que diferentes epistemes 
possuem vocabulários, metodologias e discursos singulares. 

 
Palavras-chave: Mãe Beata de Iemanjá. Candomblé. Lei 11.645/08. Saberes 
tradicionais. Propostas pedagógicas. 
 

Abstract 

This text comprises speeches of participants of an academic event table 
intleted “Povos de Terreiro” which was dedicated to Mãe Beata de Yemanjá, at XIII 
Scientiarum Historia (2020), the Annual Congress of Federal University of Rio de 
Janeiro History of Sciences, Technology and Epistemology Post Graduation Program. 
The program brings together students and teachers from different fields as Sciences, 
Philosophy and Technology in such a way it is opened to Traditional Knowledge. 
Actually, Science can be understood as one of many other paths of building human 
knowledge. Each episteme has its own glossary and its own methodology.   

 
Keywords: Mãe Beata de Iemanjá. Candomblé. 11.645/08 Brazilian Federal 
Law. Traditional knowledge. Pedagogical proposals. 

 
1 The word axe comes from Ioruba language and is frequently used in Brazilian African 
religions practices. It means the strength and manifestation of holy power. 
2 Professora associada do Centro de Ciências Exatas e da Natureza, da Universidade Federal 
do Rio de Janeiro. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

108 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução  

 

“Há trinta e seis anos, eu, Mãe Beata de Yemanjá, fundei meu 

reinado, agora estou trabalhando com Olorum = Senhor dos astros = Deus 

para salvar a humanidade. Não sintam saudade de mim. Faça sua parte 

que eu serei feliz na eternidade.” Aderbal Ashogun postou em sua rede 

social essas palavras que Mãe Beata de Yemanjá lhe falou num sonho.  

Presença indispensável nas marchas em defesa da liberdade 

religiosa na Avenida Atlântica, Praia de Copacabana, Rio de Janeiro, Mãe 

Beata falava com assertividade: “Não queremos tolerância. Exigimos 

respeito”. Vida e obra dessa grande figura humana são emblemáticas no 

sentido de reunir o ativismo e questões teóricas das ciências sociais nos 

campos do gênero, racismo e intolerância religiosa. Do mesmo modo que 

se rememora Chiquinha Gonzaga, Nair de Teffé, Nise da Silveira, Gal Costa, 

Rita Lee, é preciso falar de Mãe Beata de Yemanjá!  

Este texto relata o conteúdo da mesa “Povos de Terreiro”, dedicada 

a Mãe Beata de Yemanjá, do XIII Scientiarum Historia, Congresso Anual do 

Programa de Pós-graduação em História das Ciências das Técnicas e 

Epistemologia (HCTE) da UFRJ, em 2020, realizado em modalidade 

online, quando vivíamos o isolamento social devido à 

pandemia da covid-19. Alternamos aqui as grafias 

Yemanjá, Iemanjá ou Yemojá. 

O HCTE é o primeiro programa da UFRJ a reunir 

estudantes e docentes de diferentes campos, tais como 

ciências, filosofia e artes, abrindo-se cada vez mais à 

proposta de dialogar com saberes tradicionais. Afinada 

com o programa, a conversa visou chamar atenção 

para o fato de que a ciência é uma entre inúmeras 

maneiras de a humanidade produzir conhecimento, de 

modo que diferentes epistemes possuem vocabulários, 

metodologias e discursos singulares. Assim, por meio 

de uma escrita não convencional, ao costurar letra de 

samba-enredo, reflexões e as falas de uma conversa, 

 

Figura 1: Pintura de Cazé, 
na Rua do Riachuelo, 
Centro da cidade do Rio 
de Janeiro, integrante do 
projeto Negro Muro, do 
artista e do produtor 
Pedro Rajão 
 
Fonte: a autora. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

109 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

busca-se instigar o leitor a se interessar e ampliar seus conhecimentos 

acerca da ancestralidade e das culturas de transmissão corporal, como 

costuma chamar Aderbal Ashogun.  

Beatriz Moreira Costa, chamada de Beata desde a infância, nasceu 

no Recôncavo Baiano (Santiago do Iguape), onde frequentava terreiros e 

se identificava com Iemanjá. Na década de 1950, foi morar em Salvador 

com sua tia Feliciana, que era casada com o babalorixá Anísio Agra Pereira.  

Mãe Beata foi iniciada pela ialorixá Olga do Alaketu, princesa do 

Benin/Ketu. Ela se considerava “rebelde”, e militou intensamente em 

projetos sociais e causas ligadas à cultura, religião, direito e cidadania de 

populações afro-brasileiras e das mulheres. Ao se separar do marido, em 

1968, sofreu preconceito na própria família, e veio para o Rio de Janeiro 

com seus filhos consanguíneos Ivete, Maria das Dores, Adailton e Aderbal, 

onde fundou o Ilê Omi Oju Arô, seu terreiro, em Miguel Couto, Nova Iguaçu 

(Peres, Moreira, 2014). 

Em 1991, recebeu o Diploma de Personalidade de Destaque da 

Comunidade Negra da Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro. Recebeu 

também da Universidade da Cidadania Zumbi dos Palmares a Medalha 

de Mérito Cívico Afro-brasileiro (2005), assim como o diploma Mulher-

cidadã Bertha Lutz do Senado Federal (2007) e foi presidente de honra do 

Criola, grupo de mulheres. Escritora, em Caroço de dendê (Yemojá, 2023) 

Mãe Beata conta em linguagem singela histórias do cotidiano, dá 

conselhos e fala do axé dos orixás; também publicou Histórias que minha 

avó contava (Yemojá, 2004). 

Entre a militância ligada ao conhecimento e cultura tradicional e 

movimento negro, a dedicação ao candomblé e o trabalho na televisão, 

após 21 anos de práticas e obrigações como se fazia tradicionalmente, ela 

recebeu a outorga de mãe de santo. Mãe Beata trabalhou como costureira 

da Rede Globo de Televisão até se aposentar (Peres, Moreira, 2014).  

Aderbal Ashogun Moreira, filho biológico de Mãe Beata e antigo 

colaborador da UFRJ, ressalta a urgência de que mestres mantenedores 

das culturas tradicionais africanas sejam reconhecidos e valorizados como 

fontes de saberes fundamentais no processo brasileiro de construção 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

110 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

histórica, política e cultural. Em 2012, ele propôs numa disciplina das 

graduações em dança da UFRJ, o Curso/Percurso Oku Abó – que quer dizer 

bem-vindo, em iorubá –, sobre cultura de povos de terreiro, a fim de suprir 

uma necessidade urgente de formação de docentes para o cumprimento 

da obrigação prevista no art. 26-A da lei n. 9394/96, Lei de Diretrizes e 

Bases (LDB), assim como nas leis 10639/03 e 11645/08 as quais tornaram 

obrigatório o estudo da história e cultura indígenas e afro-brasileiras 

dentro do conteúdo programático das disciplinas curriculares do ensino 

fundamental e médio. Não há, no entanto, legislação exigindo essa 

inclusão nos cursos de licenciatura; daí nossa preocupação. Quem vai 

ensinar? 

A mesa desse evento acadêmico, de iniciativa de um estudante de 

licenciatura em química, vai ao encontro do cumprimento da legislação, 

uma vez que essa experiência certamente terá repercussões em sua futura 

trajetória de professor e na de colegas.  

Desse modo, antes de relatar a fala dos participantes, é sugerido um 

material didático: o samba-enredo do Grêmio Recreativo Escola de 

Samba Império Serrano de 2024, cuja atitude de resistência se assemelha 

à das palavras de Mãe Beata. Como traz muitas palavras em iorubá, sua 

letra pode servir como ponto de partida para o estudo de um idioma que 

ela falava fluentemente.  

 

Ilê-Oba Oyó: a gira dos ancestrais – Império Serrano, 2024 

 

O samba-enredo de 2004 do Grêmio Recreativo Escola de Samba 

Império Serrano, composto por Aluísio Machado, Carlos Senna, Andinho 

Samara, Jefferson Oliveira Nunes, Carlos Ambrósio e Marcos Valença, 

intitulou-se “Ilê-Oba Oyó: a Gira dos Ancestrais”:  

 

“Você conhece bem o meu Ilê 
Onde mora todo axé  
E os preceitos de Olorum.  
Quem segue as ordens de Olodumarê  
Que governa Orum e Ayê  
Tem bastia de Exu.  
Irmão de Ogum, meu Pai Maior e Major dos Orixás  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

111 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Quando a flecha acerta a paz  
É Oxóssi quem atira  
Salve o velho! Atotô!  
Baixou na gira, cangira de agogô!  
É minha gira.  
Quina erva no pilão Ewê Ewê  
Na infinita imensidão, Oxumarê  
Onde me faltar justiça  
Que Xangô seja juiz  
Pra lembrar que a Serrinha é resistência na matriz.  
Mamãe Oxum derrame seu poder nesse altar  
Meu povo é rebeldia de Obá  
É força e ventania de Iansã  
Rompeu manhã o sol resplandeceu  
Logunedé  
Ewá, do meu feitiço guardiã  
Caminho nos saberes de Nanã  
Yemanjá sereia! Mãe de todos os Oris  
Quem inveja a vitória não enxerga cicatriz  
Sob os olhos de Oxalá  
Verde branco no Ejé  
Assentei em Madureira todo amor do Candomblé.  
Awá o soro Ilê, Awá o soro Ilê  
Atabaque pro Alabê, é Xirê pra Orixá  
Pela fé que atravessa as revoltas do oceano  
Respeite o Império Serrano! 

   

Embora já tenham se passado 21 anos desde a promulgação da lei 

10639/03, não temos na escola aula de iorubá, como temos de inglês, o 

que torna mais complexa a compreensão desse samba. Aqueles que 

falam fluentemente iorubá, como Mãe Beata, não aprenderam o idioma 

em cursinho, nem na escola, nem em livros. Este conhecimento foi 

passado de uma geração para outra por seus corpos, junto com sua 

medicina, sua música, dança, mitologia... É por conta disso que Aderbal 

costuma afirmar que o candomblé não é religião e sim todo um sistema, 

uma cultura. 

Inúmeros outros sambas-enredo assim como canções da música 

popular brasileira podem auxiliar nesse necessário enriquecimento dos 

currículos escolares, tratando-se aqui somente de um exemplo atual.  

Sem pretensão de mais aprofundamento, sendo que há algumas 

palavras da tradição da umbanda, apresentamos adiante um glossário, 

adaptado do Dicionário iorubá-português (Beniste, 2019). 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

112 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Ilê – roça de candomblé;  
Axé – poder, energia, força presente em tudo; 
Olorum – Deus criador de tudo, dono do Orum e Ayê, Céu 

e Terra, Senhor dos Astros; 
Olodumarê – Olorum; 
Orum – Céu, Firmamento; 
Ayê – Terra; 
Exu – Orixá da Comunicação, da linguagem, atua como 

mensageiro; 
Ogum – Orixá da tecnologia e da caça; 
Orixás – divindades do candomblé representadas por 

forças da natureza; 
Oxóssi – Orixá; 
Atotô – Saudação a Obaluaê; silêncio; 
Gira – manifestação de espíritos que se incorporam 

(umbanda); 
Cangira – divindade da guerra; 
Ewê – folha; 
Oxumarê – orixá do arco-íris, do movimento; 
Xangô – Orixá da justiça;  
Oxum – Orixá das águas doces, senhora da beleza; 
Obá – Orixá das águas fortes; 
Iansã – Orixá dos ventos e tempestades; 
Logunedé – Orixá jovial que agrupa polaridades 

masculina e feminina; 
Ewá – Orixá de matas inalcançáveis; 
Nanã – Orixá das águas paradas, pântanos e terra úmida; 
Yemanjá – Orixá das águas, do amor materno e da 

proteção feminina; 
Oris – cabeça;  
Oxalá – cultuado como maior, mais respeitado e mais 

velho dos Orixás; 
Ejé – sangue; 
Candomblé – o significado desta palavra será tratado ao 

longo de toda a conversa; 
Awá o soro Ilê – vamos fazer nosso culto; 
Alabê – Ogan responsável pelo toque, conservação dos 

instrumentos e alimentação;  
Xirê – roda; 

 

Durante o período colonial, dificilmente uma pessoa negra 

escravizada suportava mais que oito anos o massacrante ritmo de 

trabalho imposto pelo sistema Plantation de monocultura da cana-de-

açúcar voltada para a exportação: morria ou se tornava incapacitada para 

o trabalho. Sem esquecer daqueles que morriam e eram atirados ao mar 

ao longo da aterrorizante travessia do Atlântico em navios negreiros, 

cantados em verso pelo poeta baiano Castro Alves.  

Além de os arrancar de seu próprio chão, apagar as referências 

afetivas fazia parte de um projeto. Era uma prática corrente separar os 

casais e as famílias ao chegarem ao Brasil e não foi diferente com o bisavô 

e a bisavó de Mãe Beata. Ela contou, em aula ministrada na UFRJ, que o 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

113 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

casal se reencontrou numa festa de rua e por meio de acontecimentos 

dignos de um romance, acabou ficando junto de novo. Há muitas 

publicações que tratam da vida e obra dessa grande brasileira (Rodrigues, 

2021). 

Recorda-se de que na virada do século 19 para o 20, práticas 

religiosas afro-brasileiras eram “caso de polícia”, perseguidas e reprimidas 

pelo artigo 157 do Código Penal de 1890, que previa punição para “o 

espiritismo, a magia e seus sortilégios”.  

Dá para imaginar a força que tem uma cultura que sobreviveu a 

tantos impedimentos, açoite, miséria, humilhação, contra tudo e contra 

todos, e ainda consegue manter, no terceiro milênio, pessoas falando 

iorubá com fluência, sem pastas, livros ou computador?! 

O encantamento por essa cultura chegou a Lucas, licenciando em 

química, que mediou a mesa apresentada adiante. 

 

Povos de terreiro no XIII Scientiarum Historia 

 

Intitulada “Povos de Terreiro”, essa foi a mesa com mais axé de 

todo o congresso. Todos em condição de enclausuramento, dela 

participaram Lucas Lial, licenciando em química, Ronald Duarte (artista e 

servidor da UFRJ), Sergio Bairon, livre-docente do Núcleo Diversitas da 

Universidade de São Paulo e professor visitante da Universidade de 

Stanford/California, Ceila Portilho Maciel, bailarina e doutora em Estudos 

da Performance pela Universidade Federal de Goiás/GO, Clarisse 

Mantuano, cineasta, Aderbal Ashogun e Wagner de Ogun, ogans do 

candomblé, e Ana de Oxum, ialorixá. Com a maior fidelidade possível, 

relatamos em seguida suas falas. 

* 

Ronald Duarte: Boa noite a todes, boa noite a todas e a todos, 

agradecendo o convite para um momento tão ímpar de, aproveitando 

uma palavra do Ique da mesa anterior, de tentar amalgamar tantas 

diferenças, tantas riquezas, sem precisar apagar ninguém, porque vamos 

discutir justamente o momento de agora, nesta mesa em que falaremos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

114 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

dos povos tradicionais de terreiro e toda essa riqueza que sempre foi 

velada, sempre foi alijada das universidades, das instituições. Estar aqui, 

agora, eu, que sou da UFRJ e sou filho de Mãe Beata de Yemanjá há mais 

de 30 anos do Ilê Omi Oju Arô, sou ogan de Oxum e aparodé de Oxóssi, e 

sou irmão de Clarisse, porque também, filho de Xangô Ayrá, então me 

sinto muito à vontade de estar abrindo esta mesa para apresentar Clarisse 

Mantuano, Aderbal Ashogun e nossos parceiros do candomblé, a ialorixá 

Ana de Oxum e Wagner de Ogum, todas essas pessoas brilhantes que 

estão sempre escondidas e vão falar hoje neste momento, para discutir 

uma questão primordial que é esse conhecimento dentro da 

universidade, olhar num mesmo horizonte os griôs.  

O mestre Aderbal Ashogun, que tem muito para nos falar, e nossa 

cineasta querida, Clarisse Mantuano, de Ayrá, que também sou. Muito 

bem-vindos todos, é um prazer estar aqui, boa noite. E dedicamos este 

momento, esta mesa, a minha querida Mãe Beata de Yemanjá, que ela 

está aqui junto conosco, ela está nos ouvindo, ela está participando, e a 

Exu, que vai coordenar a mesa, porque é ele que é dono da comunicação. 

Laru Exu, Laru Exu! Vamos lá, Lucas! 

 

Lucas Lial: Boa noite, pessoal, eu sou Lucas, do Instituto de Química 

(da UFRJ), e para a abertura de nossa mesa, eu gostaria de iniciar com um 

poema e, em seguida, também vamos ter uma bênção do professor Sergio 

Bairon, da USP: 

 

Em busca de esperança: Em um momento obscuro da                                                                                                                           
vida  

Onde as sombras da incerteza  
Recobrem a esperança de um dia melhor / 
Sentado  
Agoniado 
me coloco a chorar  
Um momento em que viver  
É ser e não ser  
Mas que não se sabe a questão  
 
Um momento 
Em que um sopro de vida  
Mostra que na verdade  
A vida se vai em um sopro  
No suspiro dos que nos disseram adeus  
Sem poder na verdade uma palavra se falar  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

115 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Neste momento de fragilidade  
Escuto um atabaque soar 
Bum bum  
Neste momento 
Meu corpo arrepia 
Bum bum 
A conexão com o universo se firma 
Bum bum 
Escuto então 
Um forte brado ecoar 
Neste momento 
Sinto a chegada do meu orixá 
Sua força e poder 
A certeza de que me encontro no colo do sagrado 
Com o coração acelerado 
Vejo um lindo pássaro em minha mão se aconchegar  
Ali tenho a certeza/ 
De que tudo há de melhorar 
No tempo 
Em que o tempo se mostra necessário 
Para as feridas curar 
Mas eu sei 
Isso vai passar  
Com respeito aos que nos deixaram 
Acendo uma vela  
Pedindo que nos guiem 
Pedindo que as estrelas voltem a brilhar (Lucas Lial). 

 

Sergio Bairon: Obrigado pelo convite. É um prazer enorme estar 

aqui e participar, ainda que virtualmente, dessa mesa tão importante 

sobre culturas tradicionais. Eu queria também saudar meu grande amigo 

Aderbal Ashogun, queria saudar também o Ronald Duarte, a Clarisse 

Mantuano, a Ana de Oxum, o Wagner de Ogum. Esta mesa de que vocês 

participam é importantíssima porque, de fato, na minha opinião, a grande 

revolução pela qual a universidade contemporânea pode passar e “deve” 

passar é a revolução do contato cada vez mais frequente, cada vez mais 

profundo, com as culturas orais, com as tradições orais. É fundamental 

que isso aconteça, é fundamental que as universidades comecem a 

trabalhar cada vez mais com cotas, com políticas afirmativas. Eu coordeno 

um núcleo na Universidade de São Paulo que se chama Diversitas, que 

tem professores de várias unidades, quase 40 professores de várias 

unidades da USP; nós temos uma pós-graduação e nós decidimos de uns 

dois anos para cá, começar a aprofundar a questão, radicalizar a questão 

das cotas, e atualmente 80% dos estudantes que entram para a pós-

graduação são negros, indígenas, trans, apátridas, refugiados e deficientes. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

116 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Essa estrutura, essa mudança estrutural na universidade é fundamental e 

sempre, com parceiros, evidentemente, contando com parceiros como 

Aderbal Ashogun, Ana de Oxum, Wagner de Ogum e tantos outros que 

representam, expressam, na verdade, representam, não, “estão”, “são” a 

cultura oral, estão a cultura tradicional.  

Acrescentando ainda o desejo, a esperança de que a universidade 

se modifique estruturalmente para que possamos ter a presença desses 

corpos todos diversos na universidade, mas principalmente da cultura 

oral, da cultura oral afro-brasileira, da cultura oral afro-indígena e da 

cultura oral indígena, fazendo parte da nossa formação, da universidade, 

como parte da formação das crianças, das próximas gerações; estudar na 

escola tanto a cultura europeia quanto, eu diria, também, 

“principalmente”, esses encontros culturais que as culturas afro-brasileiras, 

afro-indígenas, indígenas, representam. Desejo aqui muito axé para esta 

mesa, para todos vocês, grande abraço, um beijo em todos vocês, foi um 

prazer! 

 

Lucas: Agora com a bênção do nosso querido e amado professor 

Sergio, eu gostaria de trazer para a mesa, falar um pouco sobre a história 

do candomblé, que as pessoas que fazem parte dessa religião, dessa 

cultura, tenham essa voz neste momento de fala. Estou convidando Dona 

Ana de Oxum e Wagner de Oxum. Fiz uma entrevista com eles e aprendi 

muito, e será rodada aqui [é passada a gravação da entrevista]: 

 

Ana: Boa noite a todos. 
 
Wagner: Boa noite a todos. A bênção. 
 
Lucas: Como vocês pensam e enxergam o que se passa 

quanto a toda essa falta de respeito que vemos nos jornais, que 
os povos de terreiro vêm passando? Como vocês acreditam que 
isso pode ser mudado? 

 
Ana: Eu acho que tinha que estabelecer leis e elas serem 

cumpridas, porque se nós   vamos ser agredidos e não vai 
acontecer nada, não tem como; do jeito que está, não pode 
continuar. Nossa fé, isso merece respeito. Senão as coisas não vão 
caminhar. Minha mãe já passou por isso, teve terreiro invadido, e 
hoje estamos vivendo isso de novo; como vai ficar para os meus 
netos, isso vai continuar mais 30 anos?! Não pode! Sentimos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

117 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

como o nosso Ubá sendo quebrado e isso dá uma dor em nossa 
alma. Sofremos a dor que ele está sentindo ali, porque aquilo ali 
é a essência do santo. 

 
Wagner: A grande mídia abre espaço para as religiões, 

mas ela é tendenciosa. Eles manipulam e só mostram o que é 
interessante para um pequeno grupo. Hoje, o que notamos é a 
desinformação, a grande mídia abre espaço para a religião 
evangélica, católica, mas para a nossa, não. Tem que se disputar 
um tempinho para essa informação, porque nossa religião é oral, 
passada pelo contato oral. E temos nossos segredos.  

 
Ana: Dentro dos nossos terreiros. 
 
Wagner: Tem pessoas que acham que é normal agredir. 

Eu não saio daqui para agredir outras religiões como aqui já se 
fez. É esta mentalidade que nós gostaríamos de passar. Reza no 
seu templo. 

 
Ana: E que nossos governantes tomem uma postura 

diferente, mesmo que sejam de outra religião, o direito de um é 
o direito de todos, e pronto. É isso aí! 

 
Lucas: Como vocês buscam trazer a essência dos orixás 

para este plano? 
 
Ana: Utilizamos atabaque, caxixi, adjá. (...) Todos esses 

instrumentos tocados numa sala de candomblé, há um 
envolvimento, eles geram uma energia maravilhosa e aí aquele 
trabalho espiritual fica cada vez mais forte, com muito 
envolvimento, porque com todos esses instrumentos juntos 
numa sala de candomblé, o efeito é maravilhoso. 

[É passado no vídeo um ritual com canto e instrumentos 
no terreiro deles] 

 
Lucas: Falando em vibrações, na química, vemos isso 

como uma forma de movimentação que as moléculas realizam. 
Para a sua cultura, o que representa a vibração espiritual?  

 
Ana: Vibração espiritual para mim é o som do atabaque 

na sala de candomblé, adjá tocando, o orixá. Aquela energia ali 
naquele momento é tão forte que envolve a todos. E aquela 
energia circula, vem nas pernas da gente, nosso corpo arrepia, 
nosso coração bate acelerado, aquela energia é tão forte, que 
todos sentem aquela presença e temos a satisfação de saber que 
não estamos sozinhos, que existe energia para nós ali, nos 
complementando, nos dando força; nossa fé fica enorme e, aí 
sim, sabemos que cada coração é de um orixá.  

 
Lucas: Qual a importância da dança para o ritual de 

vocês? 
 
Wagner: Nós entendemos que a dança é a 

representação visual da história do orixá, da vida do orixá, do 
momento do orixá, envolvendo suas guerras, sua passagem por 
nós aqui, é uma coisa assim, ela não é efêmera não, ela é 
palpável, você sente o desenvolvimento da dança; mesmo que 
você não entenda o que está sendo dito, você acompanha aquilo 
e se reporta àquele momento da história. Então, você vê 
passando o orixá, os orixás se encontrando nessa dança. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

118 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

* 

[Passada a palavra a Ronald, que diz que Clarisse é sua cineasta 

predileta e lhe pergunta como surgiu a maravilhosa ideia de fazer um 

filme sobre Mãe Beata de Iemanjá e como andam as produções para o 

término] 

 

Clarisse: Mãe Beata, ela sobretudo é muito necessária para o Brasil 

de ontem, para o Brasil de hoje, e para o Brasil que virá em algum 

momento, porque a história dela resume tudo de importante e de terrível 

que nos fundou; então vai desde a aberração que foi o sequestro das 

famílias africanas; ela tem uma memória histórica disso muito importante, 

que muito pouca gente tem, da avó que contou para a mãe, que contou 

para ela. Das gêmeas que morreram no barco e chegaram aqui no Brasil, 

enfim, essa história toda; e também para mostrar como essas mães pretas, 

diante de todo esse horror, refundaram um Brasil de encantamento e têm 

esse poder de refundar as pessoas a cada dia. Por exemplo, eu entrei para 

fazer esse filme, eu ganhei uma mãe, que era ela, eu ganhei meu 

companheiro de vida, eu ganhei três filhos, porque é a dinâmica das 

coisas; são coisas que não entendemos, e só agora, com isso tudo formado 

e com ela já tendo completado o ciclo dela na Terra, é que vamos 

conseguir fechar esse ciclo do filme que é o ciclo da história dela. 

 

Ronald: E o mais interessante, Clarisse, é que você fala de dentro. 

Você viveu, você mergulhou. A sua vida é o candomblé, você tem a neta 

de Mãe Beata que tem o nome dela, é sua filha, olha que privilégio e que 

coisa linda essa mistura de que você fala; você fala de cadeira. Quer dizer, 

você é a cineasta perfeita para falar sobre Mãe Beata. Fico todo arrepiado; 

estou todo emocionado aqui, Clarisse, e acho que é muito legal você falar 

também não só dessa necessidade da presença da força de Mãe Beata 

neste Brasil de hoje, mas também tudo o que ela representa, o que ela 

traz, e continua você falando, senão eu que vou ficar dando a palestra... 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

119 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Clarisse: É maravilhoso, porque é isso, Ronald, porque, ao falar em 

Mãe Beata, estamos falando sobre nossa família, a pessoa que nos 

recivilizou. Você, que é artista plástico, branco, eu também, branca, então 

começa por aí; é muito educativo, brancos dentro de um candomblé que 

mostra o quê? o princípio de uma sociedade mais justa, o princípio de uma 

sociedade mais igualitária, o princípio de uma mulher preta ali na 

liderança, um complexo cultural tão importante quanto o complexo 

greco-romano, e entendemos que só podemos construir isso estando lá 

dentro, porque quem está fora nunca vai entender o que é o candomblé 

de fato. Vão fazer muitos filmes antropológicos... mas isso não é 

importante. Se você chega numa casa e não é para mostrar, é porque não 

é importante mostrar naquela hora; aquilo é para sentir, porque as 

dinâmicas de mundo são diferentes. É uma alternativa de mundo 

diferente deste mundo que está levando o planeta ao esgotamento de 

seus recursos. Os povos tradicionais – não só os povos de candomblé, os 

povos tradicionais da Terra – têm essa alternativa para nos dar, e a história 

do filme é a minha história, de uma pessoa que se envolveu com isso. 

Depois virei uma ebomi dentro de uma comunidade e só tendo 

completado esse meu ciclo, eu tendo passado pela escola, pelo meu 

mestrado, tendo me formado dentro do candomblé é que eu vou estar 

apta para terminar esse filme. Não seria uma formação audiovisual que 

me daria ferramentas para isso. Eu acho que por isso Exu não deixou. Para 

mim, a linguagem do documentário, diferente da ficção, é muito 

dinâmica, ela vai mudando, vai acontecendo na hora, porque quando você 

faz uma entrevista, nem sempre o entrevistado vai responder àquilo e às 

vezes te leva para outros caminhos. E você tem que estar preparado, 

porque é aquela dinâmica do que está acontecendo ali naquele 

momento, e o candomblé fala conosco o tempo todo. Poder fazer um 

documentário estando em sintonia com os sinais que aprendemos dentro 

de um espaço de uma comunidade de terreiro, podendo ter essa 

formação, esse olhar, esse enquadramento, é muito importante, poder ter 

essa visão audiovisual que o candomblé nos traz. Não é o que a escola 

alemã traz, as escolas de artes plásticas, porque elas são todas 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

120 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

eurocentradas; a academia, por um defeito mesmo da sociedade racista 

em que vivemos; na faculdade, ninguém sabia a diferença entre banto e 

iorubá, e eu falava, gente, aqui no Brasil, isso é não saber a diferença entre 

inglês e francês, é um absurdo. A nossa educação e a nossa cultura 

caminham em caminhos completamente díspares. Então, eu acho 

importante quando pessoas de dentro de um terreiro de candomblé vêm 

para mostrar uma coisa que teoricamente é um saber branco da 

academia, eurocentrado, mostrar que ali dentro existe outra linguagem, 

outro saber, uma coisa original que tem que ser mostrada de acordo e que 

as coisas podem dialogar, mas têm que dialogar de igual para igual, não é 

de baixo para cima. Nós, de candomblé, não somos menos do que 

nenhum filósofo francês; a diferença é que as pessoas não conhecem nem 

a nossa história, nem a nossa cultura, e eu sou muito grata à Iyá e a essa 

família toda que me acolheu e pôde me trazer essa alternativa de 

esperança para um mundo melhor; eu acho que o candomblé sobretudo 

é isso. E traz a não compartimentação de saberes, a ligação com a 

natureza, com a filosofia, com o conhecimento, com a arte, e o audiovisual 

é tudo isso também. 

 

Ronald: É verdade, é muito interessante a sua fala. Na mesa 

anterior, o Ique [Ique Larica Gazzola, cineasta, artista visual, hoje residindo 

em Portugal] estava falando de cinema, de montagem, de vídeo, e você 

dar esse depoimento de olhar... não de um especulador, mas de vivência 

de vida, da sua vida. É muito importante trazer à baila para as 

universidades, trazer para mostrar o quão rico, o quanto esse 

conhecimento, como você disse, parece que eles vivem em mundos 

díspares, e se encontram. Acho que esse é o momento de encontro e 

discussão. Fiquei muito emocionado com a fantástica fala do professor 

Bairon, por conta da diversidade que ele consegue agregar, de indígenas, 

de negros, trans, todas essas diferenças; esse olhar seu é um olhar que vem 

descolonizar, de estar dentro, uma branca que se mete numa família, que 

tem filho, que vive e se mistura totalmente. 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

121 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Clarisse: E saber que não é porque você é jornalista, porque você é 

artista, que você vai chegar lá sentando na cadeira. Lá, você é criança, você 

está chegando naquela hora, então senta no chão e aprende esse 

conhecimento e aprende até com o fato de estar sentando no chão. Isso, 

no audiovisual, me dá um olhar de criança. Durante muitos anos da minha 

vida, eu fiquei vendo, conhecendo as pessoas pelo pé, de baixo para cima, 

e isso é uma coisa que eu vou ter que usar no meu filme, esse olhar de 

quem está sentado no chão vendo aquelas pessoas grandes, lindas. No 

candomblé, quando se vira ebomi, depois de tantos anos sentadinho ali, e 

senta na cadeira, você já vê com outro olhar, olhar de quem está tomando 

conta, e o primeiro ciclo seu é o ciclo do grande encantamento, do seu 

grande reencontro com você mesmo, com aquela natureza, isso graças a 

todos esses mestres e mestras que estão lá. Então, é muito importante, o 

candomblé ensina com muita delicadeza e muito carinho aos brancos a 

saber respeitar e se colocar num lugar de não privilégio, isso é muito 

educativo para pessoas que acham que não são racistas, mas sempre 

estiveram num lugar de privilégio. 

[Ceila fala brevemente da tese defendida recentemente sobre a 

descolonização epistemológica dos saberes do corpo e continua] 

 

Ceila: Abiã (uma criança), filha de Oxóssi, eu seria (nesta mesa) “um 

olhar de fora”, pegando a deixa da fala da Clarice, o olhar da “branca 

privilegiada”. E, ao mesmo tempo, aquela que entrou na academia para, 

digamos, como guerreira, com meu pai Oxóssi, para batalhar pelos 

espaços dos saberes tradicionais, dos saberes ancestrais, dos saberes 

sempre, desde a colonização, excluídos dessa ciência, da educação, da 

pesquisa... Então, a minha grande “briga”, porque foi quase uma guerra, eu 

diria, na academia, para conseguir espaço para falar dessa importância e 

procurar transgredir os cânones e o método tradicional, dessa 

epistemologia eurocêntrica, branca, patriarcal, racista, muito racionalista 

(...). Queria pegar um gancho da Dona Ana, em relação à espiritualidade, 

pensando também na questão da dança, mas trazendo um pouco a 

noção de transcorporeidade, que desenvolvi na tese (Maciel, 2004). Noção 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

122 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que tem várias dimensões e várias constelações de saberes que eu procuro 

abarcar, mas que, na verdade, vêm muito desta experiência, desta 

existência nas práticas de outros saberes, de outras matrizes. E a questão 

da espiritualidade nesse atravessamento de muitos corpos, muitos corpos 

presentes fisicamente e outros corpos, fala um pouco dessa questão do 

religare. (...) Nos vejo, na sociedade, muito distantes dessa conexão com as 

nossas corporeidades, assim como com as nossas raízes e saberes 

transculturais e transcorporais (...) fator determinado pelo sistema 

educacional que vai nos moldando dentro de modelos de saberes que não 

são os nossos e são muito distantes dessa conexão, desse religare com a 

nossa natureza original. 

[A palavra é passada a Aderbal Ashogun Moreira]  

 

Aderbal: Laroye Exu!… Boa noite! Prazer estar aí de novo, com 

professores parceiros de longa data, nesses saberes e conhecimentos 

originais da humanidade, saberes eurocêntricos, com meu companheiro 

de arte e arte contemporânea, Ronald, ogan lá de casa, ogan de Oxum. 

Inicialmente, eu saudei Exu, e gostaria de começar falando sobre o eixo da 

comunicação, em que tive o prazer de relembrar meu amigo Sergio 

Bairon; atuamos juntos na defesa da lei de mestres e mestras, em defesa 

da comunicação inclusiva, para os pobres e comunidades tradicionais; 

trabalhamos juntos em espírito e matéria, soubemos transbordar e 

penetrar, espalhar nosso conhecimento. Eu acho que temos obrigação de 

fazer isso; isso é a verdadeira universalidade; existem pessoas na academia 

que não se acomodam, e eu costumo dizer que a força motriz é a 

insatisfação, é isso que me leva para a frente, e quando eu penso nisso eu 

penso que para essas coisas começarem a acontecer no Brasil, eu faço a 

provocação: o candomblé “não” é religião e não é mesmo. O que nós 

temos mais parecido com a religião é a medicina holística, quântica, e nós 

temos nossos mestres, nessa medicina, que são as yalorixás e os 

babalorixás, o nível mais alto de conhecimento na minha cultura, a cultura 

em que eu vivo, a cultura em que eu penso; é a cultura que me mantém 

vivo, e quando falamos nessas mudanças, principalmente na área de 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

123 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

comunicação, nós temos que avançar muito ainda. Primeiro, é necessário 

a descolonização do conhecimento; acho que você não pode comunicar, 

principalmente como os povos tradicionais vêm sendo articulados, 

porque comunicar é articular. Se não se tem uma articulação séria, não vai 

se conseguir propor ferramentas digitais de comunicação e articulação 

para os povos tradicionais, sendo que essa é a ferramenta mais tradicional 

em nossa diáspora, é a maior ferramenta de conhecimento e de seres na 

face da Terra, é uma diáspora africana. Nessa ferramenta, nunca houve 

uma proposta, neste Brasil, pelo menos nos últimos 30 anos, eu penso que 

a faculdade andou para trás. Tivemos uma liberdade entre um primeiro 

ou segundo grupo político, um pouquinho mais de liberdade, e não se 

andou, mas um conjunto de ações paliativas que vêm acontecendo. Estou 

com 55 e desde os 20 anos eu estou brigando, são 35 anos e ainda não 

consegui. Se temos uma lei de cotas séria, que ela dê apoio aos estudantes 

na alimentação, no transporte, condição de estudo, senão, isso não é 

avanço. Se você não tem uma lei que introduza os restos de 

conhecimentos tradicionais, alguns com 100 anos de serviços prestados 

de manutenção do patrimônio, material comunitário, quando se tem uma 

lei 10.639/2003, que está fazendo 17 anos [naquele momento, em 2020], e 

nunca foi implementada em escola, por conta de uma Igreja que julga 

comandar a verdade, então começamos a colocar o dedo na ferida, 

chegamos a uma universidade fechada em si mesma, que não reconhece 

o conhecimento original da humanidade, que veio dos povos tradicionais, 

e isso não está posto na universidade, como podemos propor a lei 10.639? 

Como, se não temos professores preparados para atuar dentro de uma 

escola desde o jardim da infância? Mostrando que, se formos falar sobre 

Oxum, teremos que falar a respeito de quem primeiro cumpriu a 

fertilidade, de quem primeiro viu o reflexo, quem primeiro descreveu com 

simplicidade, mas com ferocidade, o que é o elemento água, que é o 

elemento mais belo, o elemento da vida. Eu penso que temos que sair 

dessa área de conforto que é a religião. Na religião, tudo acontece porque 

é magia, tudo acontece porque é fé; se estou passando mal, acuso que 

pegarei o santo e não! Essa ciência, esse conhecimento, chegou aqui no 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

124 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Brasil, se apurou pelo excesso do feito pela sociedade matriarcal, que 

acolhe, e o Brasil não utilizar esse conhecimento é de uma mediocridade, 

de uma ignorância, de um racismo, de uma violência geral. Nessa tríade 

perversa, tem a universidade, tem as igrejas, tem um sistema de 

comunicação, tem um sistema político embranquecido, brutalizado, 

violento, com as instituições que ele comanda, e na parte de baixo ficam 

os pseudointelectuais, pesquisadores que dão suporte a essa situação. 

Essa é a grande verdade. Eu trabalhei e estou trabalhando há 30 anos em 

um programa de cultura e diversidade cultural, reconhecimento de 

mestres, a lei dos mestres, a Lei Cultura Viva, que é o maior movimento de 

cultura, talvez do mundo, que sofreu ataques de pessoas que buscavam a 

apropriação desse assunto.  

 

Mais uma camada da espiral... 

 

O candomblé é um complexo cultural com métodos próprios de 

transmissão de conhecimentos transversais como, por exemplo, quando 

se canta uma música, se ensina um idioma, uma história, uma filosofia. 

Desse modo, mais que um único culto religioso, consiste numa gama de 

cultos aparentados, agrupados em chamadas nações. Mais de 400 

divindades eram cultuadas na Nigéria e no Benim. No Brasil, são 

reconhecidas algumas dezenas de orixás, sendo que cada um é ligado a 

um aspecto da natureza ou da humanidade. Embora as festas (toque) 

sejam seu aspecto mais conhecido, existe no candomblé toda uma visão 

de mundo da qual fazem parte medicina, danças, cantos, instrumentos, 

alimentação, mitologia, calendário. Daí Aderbal Ashogun afirmar que o 

candomblé não é (somente) uma religião e que se trata de culturas de 

tradição corporal, e não somente oral. O conhecimento científico está 

contido, contemplado, em diálogo com esse complexo. 

Olhando para a história da cidade, João do Rio reuniu em livro um 

conjunto de reportagens da Gazeta de Notícias de 1904 na então capital 

federal, no qual afirmou que, “ao ler os grandes diários, imagina a gente 

que está num país essencialmente católico, onde alguns matemáticos são 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

125 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

positivistas” (apud Conduru, 2010, p. 178-203), mas bastava parar em 

qualquer esquina para se perceber que a cidade pululava muitas religiões. 

Em Os candomblés antigos do Rio de Janeiro – as nações Kêtu: origens, 

ritos e crenças, de 1994, Agenor Miranda Rocha (apud Conduru, 2010, p. 

178) explica que “o termo candomblé é também genérico, pois engloba 

‘nações’ diversas, tais como Angola, Kêtu, Congo, Jêje, Ijexá, Grunci”, entre 

as mais conhecidas. Enquanto Agenor pode ser considerado alguém que 

fala “de dentro”, João do Rio não era iniciado. 

As relações entre Rio de Janeiro e Bahia sempre foram estreitas, 

tendo se mantido e crescido com o passar do tempo. Segundo Tiago de 

Melo Gomes (apud Conduru, 2010, p. 180), os baianos dialogaram com 

tradições já existentes e com outros grupos recém-chegados ao Rio, de 

modo que a experiência na corte, depois capital, é multifacetada, mas é 

inquestionável a existência de fortes vínculos entre as comunidades de 

candomblé do Rio de Janeiro e da Bahia, estabelecidas e preservadas 

desde o século 19. 

Conduru (2010) relaciona três momentos do candomblé do Rio de 

Janeiro, sendo o primeiro, da segunda metade do século 19 à década de 

1930, marcado pela constituição de comunidades na região central da 

cidade. No segundo, entre os anos 1930 e 1960, dá-se a transferência de 

algumas delas para o subúrbio e a Baixada Fluminense. As décadas de 

1950 e 1960 são consideradas os “anos de ouro” do candomblé no Rio de 

Janeiro, pois as festas nos subúrbios se tornaram famosas e atraíam 

pessoas das elites. A partir de 1960, ocorre nova migração de baianos para 

o Rio de Janeiro. Foi quando se estabeleceram outras comunidades Ketu, 

originadas das tradicionais casas baianas, do Alaketu da Bahia veio Beata 

de Iemanjá e Delinha d’Ogum, que fundaram seus terreiros em Miguel 

Couto, Nova Iguaçu; e Janete d’Oxum, na Ilha do Governador. 

Este texto consiste em mais um ciclo da espiral de encontros da 

rede da qual fazemos parte, na qual comungamos a admiração por um 

ser humano reluzente que transmite conhecimento ancestral e, 

simplesmente, amor. Movidos pela certeza da importância desse gigante 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

126 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que ela foi, é e será, temos necessidade de falar de Mãe Beata, pois é um 

modo de espalhar o que ela ensinou.  

Isso não se aprende na escola, não se convence pela argumentação, 

nem se prova em laboratório nem por fórmulas. “Apenas” sentimos. Isso 

não quer dizer que não se pode dialogar com a matéria da escola. As 

referidas leis devem sair do papel e virar conteúdo de sala de aula!  

Aqui, no entanto, trouxemos algumas sugestões e as falas da mesa 

do evento acadêmico, sem intenção de esmiuçar o tema com 

profundidade, mas antes de estimular o leitor a buscar mais fontes. Assim 

como foi sugerido o samba-enredo de 2024 do Império Serrano para tratar 

de conteúdos de história e literatura, nem a matemática deve ficar de fora. 

O oráculo utilizado por Mãe Beata, com búzios, lança mão da 

matriz matemática para combinar os números indexados pelas conchas 

abertas e fechadas de cada caída. O número das conchas em 

determinada posição remete a um Odu, que representa uma enciclopédia 

oral da experiência dos ancestrais. Ou seja, o jogo de búzios consiste num 

oráculo matemático que se manifesta pela combinação de números, 

como as matrizes, como são chamadas todas as tabelas A, formadas por 

números reais distribuídos em ‘m’ linhas e ‘n’ colunas. Sejam esses dois 

números ‘m’ e ‘n’ naturais e não nulos, por meio da matriz, são combinadas 

histórias que se ligam à vida do consulente.  

O princípio filosófico dos búzios trata, como na teoria do eterno 

retorno, de Nietzsche (2001), só que muito mais antigo, não do futuro, mas 

de experiências passadas que potencialmente se repetem. Enquanto o 

paradigma da ciência ocidental trabalha com a ideia de começo e fim, os 

povos de terreiro têm uma visão circular da existência, que contempla 

começo, fim... e recomeço. Nesse tempo ancestral de que falam os búzios, 

as forças encantadas da natureza que formaram o universo recebem o 

nome iorubá de orixá. 

Ao mesmo tempo que sua sabedoria transmitia firmeza, vigor, 

confiança, os olhos vivos de Mãe Beata de Yemanjá mais pareciam de uma 

criança curiosa, sempre aberta a aprender. Que sigamos aprendendo com 

ela e com os povos de terreiro. Axé! 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

127 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Referências  

BENISTE, José. Dicionário yorubá-português. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2019. 
 
CONDURU, Roberto. Das casas às roças: comunidades de 
candomblé no Rio de Janeiro desde o fim do século XIX. Topoi, 
Rio de Janeiro, v. 11, n. 21, p. 178-203, jul.-dez. 2010. 
 
MACIEL, Ceila Portilho. Transcorporeidade e saber: narrativas 
performativas e indisciplinares por uma descolonização 
epistêmica. Tese (Doutorado). Faculdade de Ciências Sociais. 
Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2004. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2001. 
 
PERES, Marta Simões; MOREIRA, Aderbal Ashogun. Percurso 
Oku Abó no Contexto da Lei 10.639/2003: Complexo Cultural 
dos Povos Tradicionais de Terreiro na UFRJ. Polêmb!ca, v. 13, n. 
4, p. 1617-1638, 2014.  
 
RODRIGUES, Felipe Fanuel Xavier. Literatura e sabedoria 
ancestral na obra de Mãe Beata de Yemonjá. literafro. Portal 
da literatura afro-brasileira, 2021. Disponível em: 
http://www.letras.ufmg.br. Acesso em 10 set 2023. 
 
YEMOJÁ, Mãe Beata de. Caroço de dendê. A sabedoria dos 
terreiros. 3 ed. Ilust. Raul Lody. Rio de Janeiro: Pallas, 2023. 
 
YEMOJÁ, Mãe Beata de. Histórias que a minha avó me 
contava. São Paulo: Terceira Margem/Cesa – Sociedade 
Científica de Estudos de Arte, 2004. 
 
Recebido em: 20 de abril de 2024  
Aceito em: 05 de julho de 2024 
 

http://www.letras.ufmg.br/


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

128 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

129 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

ENCONTRO DE SABERES: DA PARTICIPAÇÃO CIDADÃ À 
PARTICIPAÇÃO EPISTÊMICA  
 
MEETING OF KNOWLEDGE: FROM CITIZEN PARTICIPATION TO 
EPISTEMIC PARTICIPATION 
 
JUAREZ PEREIRA FURTADO1 
 
jpfurtado@unifesp.br 
https://orcid.org/0000-0001-6605-1925 

 
MAX FELIPE VIANNA GASPARINI2 
 
maxgasparini89@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-5574-9719 

 
ALCIDES FERNANDO GUSSI3 
 
alcidesfernandogussi@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-5510-5286 

 
WAGNER YOSHIZAKI ODA4 
 
wagner.oda@unifesp.br 
https://orcid.org/0000-0002-3043-6396 

 
 
Resumo  

Dois casos envolvendo ações com mestres e mestras são apresentados e 
analisados com base no referencial do Encontro de Saberes. Esse referencial 
guiou as intervenções nos dois casos e respectivas análises do ponto de vista ético, 

 
1 Coordenador do Laboratório de Estudos Interdisciplinares e Interepistêmicos em Saúde 
Coletiva da Unifesp. Com interesses em três temáticas distintas e convergentes: a área de 
políticas e gestão na saúde coletiva; em epistemologia e no Encontro de Saberes. 
2 Doutor em Ciência pelo Programa de Pós-graduação Interdisciplinar em Ciências da 
Saúde da Universidade Federal de São Paulo (Unifesp), é mestre em saúde coletiva pela 
Universidade de São Paulo (USP), no Departamento de Medicina Preventiva da Faculdade 
de Medicina e Bacharel em Serviço Social pela Universidade Federal de São Paulo 
(Unifesp), onde integra o Laboratório de Estudos e Avaliação de Programas e Serviços em 
Saúde. 
3 Professor do Departamento de Estudos Interdisciplinares e professor permanente do 
Mestrado em Avaliação de Políticas Públicas da Universidade Federal do Ceará- UFC. Pós-
doutorando no Programa Pós-graduação Interdisciplinar em Ciências da Saúde na 
Universidade Federal de São Paulo (Unifesp). 
4 Graduação em terapia ocupacional pela Ufscar, Mestrado em Saúde Coletiva pelo 
Departamento de Medicina Preventiva da Faculdade de Medicina da USP. Atualmente, 
doutorando no Programa Interdisciplinar em Ciências da Saúde da Unifesp. Terapeuta 
ocupacional na Universidade Federal de São Paulo — Campus Baixada Santista. Membro 
do Laboratório Interdisciplinar e Interepistêmico de Saúde Coletiva da Unifesp e do grupo 
de pesquisa Discurso e Arquivo da UFRGS. 

https://orcid.org/0000-0001-6605-1925
https://orcid.org/0000-0002-5574-9719
https://orcid.org/0000-0002-3043-6396


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

130 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

político e metodológico. Ambos os casos se deram na interface entre os saberes 
tradicionais e acadêmicos (e respectivas epistemes). A análise de uma Quitanda 
Solidária e da oferta de disciplina de pós-graduação com mestre e mestras, 
indicam complementaridades e diferenças entre a participação cidadã (no plano 
político) e a participação epistêmica (no plano da produção de conhecimentos), 
a considerar efetivamente nos processos participativos voltados para a 
emancipação. 

 
Palavras-chave: Encontro de Saberes. Epistemologia. Participação. Notório 
saber. 
 

Abstract 

Two cases involving actions with masters are presented and analyzed based on 
the Meeting of Knowledge framework. This framework guided the interventions 
in both cases and their respective analyses from an ethical, political, and 
methodological standpoint. Both cases occurred at the interface between 
traditional and academic knowledge (and their respective epistemes). The 
analysis of a Solidarity Market and the offering of a postgraduate course module 
with masters indicates complementarities and differences between citizen 
participation (in the political realm) and epistemic participation (in the realm 
of knowledge production), which should be effectively considered in 
participatory processes aimed at emancipation. 
 
Keywords: Meeting of Knowledge. Epistemology. Participation. Acknowledged 
Higher Knowledge. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

131 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Poderíamos iniciar este artigo indagando se o adjetivo 

“participativo”, que caracteriza certas práticas de produção de 

conhecimento, denunciaria aquilo que é fundante em outros modos de 

investigação, qual seja o necessário distanciamento entre sujeito 

cognoscente e seu objeto a ser conhecido, a dicotomia 

objetividade/subjetividade e a suposta neutralidade do pesquisador, entre 

outros. Constituiria a participação em pesquisas, nas chamadas pesquisas 

avaliativas, em aulas expositivas e outras iniciativas, uma espécie de 

apontamento das contradições dos outros modos de conhecer, indicando 

um caminho radicalmente alternativo e mesmo transformador e 

emancipatório? Ou, por outro lado, a participação constituiria um 

referencial de outro nível, uma espécie de farol da ética a guiar 

pesquisadores na aproximação, compreensão e intervenção na realidade 

social, constituindo um valor em si? Finalmente, poderia a participação, ao 

se desdobrar, avançando de seu plano inicial e eminentemente político 

em direção ao plano da produção de conhecimentos, dar ainda outro 

passo rumo à especial interação entre diferentes epistemologias? No 

presente artigo, desenvolvemos discussões em torno desta última questão 

a partir de algumas experiências em torno do referencial do Encontro de 

Saberes (ES), buscando também considerar o compromisso radicalmente 

transformador da participação – implícito na primeira pergunta. 

A noção de participação está intrinsecamente ligada à ação e à 

prática. Afinal, se toma parte de algo para, mais do que opinar, influenciar 

e provocar mudanças naquilo que se tornou objeto de participação. Nesse 

contexto, falamos de um sujeito que não se restringe à esfera individual e 

particular, mas de um sujeito social cujas características são oriundas das 

relações estabelecidas em torno dele, a partir da posição ocupada no 

espaço social e nas incontornáveis relações com os demais sujeitos. Então, 

quando falamos de participação, faz sentido indagar sobre as relações que 

esses sujeitos estabelecem com a ação e com a prática, e potenciais 

transformações daí advindas.  

Ações e práticas não são atributos exclusivos da vontade racional 

individual e plenamente estabelecida no projeto dos agentes, nem seriam 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

132 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

a resultante exclusiva dos constrangimentos e limites estruturais de dada 

sociedade. Aqui, nos encontramos na tensão entre a vontade deliberada 

(a chamada “agência”), dependente da escolha e determinação de 

pessoas ou grupos, e a estrutura, compreendida como um sistema 

abrangente e profundo que seria determinante na capacidade de ação. 

Trata-se de situar, neste ponto, a chamada “virada praxiológica” nas 

ciências sociais, na segunda metade do século 20, que localiza nas 

“práticas” um lócus fundamental da existência do mundo social, o que 

levou o sociólogo Gabriel Peters (2020) a identificar uma ontologia 

radicalmente processual do mundo social em autores diferentes como 

Bourdieu, Giddens e Latour. Nesse esforço de síntese, Peters situa o 

entendimento da prática como algo avesso tanto à redução individualista 

quanto à reificação coletivista. Nessa perspectiva, se concebe tanto a 

construção do indivíduo pela sociedade quanto a construção da 

sociedade pelo indivíduo, fazendo da noção de prática o encontro entre 

os agentes socializados, de um lado, e os ambientes estruturais legados 

pela história em que eles estão imersos, do outro. 

 O destaque dado a essa interação dialética entre indivíduo e 

sociedade é importante na discussão sobre participação, pensada 

sobretudo como um processo transformador. Para além do desenrolar 

processual da história e de mudanças estruturais das forças produtivas, 

concebe-se a capacidade de agência dos atores sociais que, ainda que 

constituídos a partir de matriz social internalizada e não escolhida, 

apresentam potencial para interferir e modificar essa mesma matriz 

(Bourdieu, 2010). É nessas brechas e frestas da ação que se apresentam 

espaços para uma participação compromissada com a mudança e a 

transformação, seja em pequenas iniciativas locais, no plano 

microssociológico, seja em grandes projetos nacionais, como ilustram 

algumas das Conferências Nacionais de Saúde (ainda sob os ecos da 

ditadura empresarial-militar), que foram decisivas na constituição do 

Sistema Único de Saúde (SUS). 

 Nos anos 1980, no campo político em nosso país, o ideário 

participativo, caracterizado até então como popular, ligado a 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

133 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

reivindicações de melhor distribuição da riqueza, sofre modificações, 

assumindo a chancela de participação cidadã. Para Lavalle (2011), essa 

mudança de popular (outrora vinculada aos pobres e a uma posição de 

classe) para cidadã, conferida à participação, seria oriunda de estratégia 

utilizada para ampliar a adesão de mais segmentos sociais, quando ela 

passa a adquirir matizes de caráter mais universalizante, condizente com 

o espaço ultradiversificado de disputas na Assembleia Nacional 

Constituinte brasileira da época. Como afirmado literalmente pelo autor, 

“o ideário participativo adquiriu feições mais abstratas e foi consagrado, 

em 1988, como direito do cidadão para além da participação eleitoral” 

(Lavalle, 2011, p. 35). Na participação cidadã, a categoria central deixa de 

ser a comunidade ou o povo e dá lugar à noção de sociedade. A 

participação cidadã buscará a universalização dos direitos sociais e uma 

relação mais direta possível com a definição e o atendimento de 

prioridades com base em políticas públicas oriundas de um debate 

também público.  

A participação, ainda que tendo o seu lócus privilegiado no campo 

político, é objeto de formulações e práticas também no campo científico, 

assumindo o papel de referencial na produção do conhecimento, por 

meio de reflexões de ordem ontológica e epistemológica que, 

frequentemente, se desdobram em propostas metodológicas de autores 

ligados à chamada pesquisa participante ou agrupados sob a noção de 

pesquisa militante. Bruno Bringel e Renata Versiani Varella (2016) 

chamam de pesquisa militante um campo de teorizações e ações 

profundamente vinculado à realidade latino-americana, caracterizado 

pela produção de conhecimentos que aliam reflexões críticas e teóricas 

com as práticas das lutas populares, juntando intelectuais, pesquisadores 

e movimentos sociais, e expressos em trabalhos de expoentes como 

Orlando Fals-Borda e Paulo Freire, Carlos Rodrigues Brandão e Michel 

Thiollent, entre outros. A noção de pesquisa militante seria uma espécie 

de manto sob o qual se encontram várias combinações possíveis entre o 

binômio pesquisa e ação, com evidente presença do marxismo e de 

matrizes do pensamento de resistência latino-americana de 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

134 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

trabalhadores, camponeses, negros, mulheres, indígenas e clérigos, entre 

outros.  

Segundo autores que compartilham a perspectiva participativa de 

produção de conhecimento, a pesquisa convencional e hegemônica 

representaria um polo no qual se detém o conhecimento e a correlata 

concentração de poder, e, noutro, estariam aqueles alijados do processo 

de acesso e produção do conhecimento e, igualmente, destituídos de 

capitais que lhes permitam alçar e/ou concentrar poder, em regra 

ocupando o lugar de objetos de investigação ou fontes de informações de 

interesse de acadêmicos (Demo, 2004; Brandão, 2006). Compreendemos 

que tal perspectiva parte do pressuposto de que grupos e classes 

submetidos ao trabalho alienado, despossuídos dos próprios produtos, da 

própria história, ou seja, oprimidos, tornam-se, consequentemente, 

destituídos do conhecimento, cabendo ao pesquisador de origem 

acadêmica o compromisso de estabelecer meios de conscientização e, a 

partir daí, promover a transformação e o resgate do ser humano em sua 

essência. 

Entendemos que a perspectiva do Encontro de Saberes insere 

novos elementos na discussão sobre participação e na produção de 

conhecimento ao evitar equivaler indivíduos ou comunidades oprimidas 

a uma restrita posse de conhecimentos. Nas palavras de José Jorge de 

Carvalho (2020, p. 45), 

 

Podemos também, neste ponto, explicitar nossas 
proximidades e diferenças com a proposta da Pedagogia do 
oprimido, de Paulo Freire. (...) Nessa pedagogia, os 
alfabetizadores estão de um lado e os alfabetizados, do outro 
lado. Apesar do respeito do educador freireano pelo horizonte 
de vida do adulto analfabeto que será alfabetizado, não resta 
dúvida de que a mestria é colocada no polo do educador, que 
passou por um treinamento para alfabetizar o adulto em uma 
perspectiva de ajudá-lo a libertar-se de uma compreensão tida 
por nós como limitada e errônea do mundo. 

 
Para o ES haveria uma perspectiva epistemológica dos povos 

originários e afrodescendentes deliberadamente negada no processo 

colonizador e seus desdobramentos, que já foi caracterizada como 

colonialidade do saber (Quijano, 2005), refletida e aprofundada no 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

135 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

processo de implementação das universidades na América Latina. A 

perspectiva epistemológica e política do ES permite agregar à noção de 

participação cidadã (Lavalle, 2011) – calcada em princípios democráticos 

de sujeitos considerados iguais em seus direitos – outra camada 

permeável à consideração de um sujeito epistêmico, portador de radicais 

diferenças nos modos de conhecer e de gerar conhecimentos, inserido em 

outros e variados contextos além da academia tradicional. 

O ES promove uma ruptura epistêmica com a entrada de mestres 

e mestras no espaço institucional acadêmico. Mestres e mestras cujas 

biografias confirmam assídua dedicação à pesquisa eminentemente 

transdisciplinar (se utilizadas as nossas referências para pensar as relações 

entre disciplinas), ampliando conhecimentos ancestrais herdados e 

atualizando-os nos diferentes contextos e casos, assumindo a missão de 

ensinar e formar novos mestres. É característica dos mestres e mestras 

uma profunda relação com os seus territórios (Ferreira, Felício, 2021; 

Babau, 2022) calcada em uma visão própria do mundo (Pataxó, 2022), 

referida por José Jorge de Carvalho (2020) como “epistemologia do cosmo 

vivo”. Tais mestres podem ser comparados aos nossos catedráticos, 

frequentemente fazendo jus ao reconhecimento desse acúmulo por meio 

do título de doutores por notório saber em nossas universidades (Carvalho, 

Viana, 2020), no interior das quais colaboram na superação da 

estruturação monoétnica, monocultural e monoepistêmica das mesmas 

(Carvalho, 2016).  

Além da ruptura epistêmica, o ES representa também uma ruptura 

pedagógica (Ribeiro, 2021) (ao inovar com os modos de ensinar dos 

mestres e mestras que também impõem novas formas de estruturar e 

conduzir os trabalhos em sala de aula); ruptura étnico-racial (a maioria dos 

mestres e mestras é oriunda de quilombos, aldeias e demais povos 

tradicionais); ruptura linguística (tanto no uso de diferentes idiomas 

quanto na relação revisitada com a escrita e a oralidade em português); e 

consequentemente levando a rupturas de ordem política e institucional 

(Carvalho, 2020). Nesse sentido, e fazendo correlações com a temática de 

nosso interesse neste artigo, o ES parece retomar aspectos ligados às 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

136 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

categorias de comunidade e povo, relativizadas a partir do advento da 

concepção de participação cidadã, além de ampliar o debate político 

agregando questões do âmbito dos modos de conhecer e produzir 

conhecimento, no enfrentamento ao chamado racismo e à injustiça 

epistêmicos (Fricker, 2023) e abrindo possibilidades de repensar os modos 

de colaboração para a produção de conhecimento que levem em conta 

diferenças de ordem epistêmica. O ES, por fim, é estratégico para o que se 

pretende neste artigo, qual seja, alargar o sentido transformador da 

participação política rumo a uma participação epistêmica, que leve em 

conta a interação entre diferentes epistemologias, numa perspectiva 

pluriepistêmica de produção de conhecimentos.  

 

Metodologia 

 

 O trabalho aqui apresentado pode ser compreendido como um 

estudo de caso (Gomes Neto, 2024) que usa o ES como referencial teórico 

e metodológico. Considerando que o ES permite redimensionar os 

sentidos da participação, nossa investigação centra-se nos resultados e 

análises advindos de uma pesquisa mais geral chamada “Participação e 

diversidade: a construção inclusiva e pluriepistêmica da Saúde Global”, 

empreendida junto a povos e comunidades tradicionais, nos seus 

respectivos territórios, todos eles integrantes da Teia dos Povos. Constituiu 

o eixo dessa pesquisa mais geral a contraposição entre questões locais e 

aquelas de caráter global impostas pela pandemia e seus modos de 

enfrentamento em escala mundial. A partir daí, desdobraram-se alguns 

trabalhos de campo, sendo que dois deles – a experiência das Quitandas 

Solidárias (QS) e a oferta de uma disciplina de pós-graduação composta 

por mestres e mestras na perspectiva do ES – serão aqui retomados de 

modo sintético, privilegiando aspectos de interesse para o que vem sendo 

discutido neste artigo. Para o aprofundamento de outros aspectos mais 

específicos dos referidos casos, remetemos o leitor às respectivas 

publicações (Furtado et al., 2024a, 2024b). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

137 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Ao abordar modos de conhecer em uma perspectiva 

epistemológica e pluriepistêmica, diferentemente de referenciais que não 

tratam de temas epistemológicos, o ES pode transbordar para os outros 

níveis do fazer científico, constituindo um instrumental metodológico, 

guiando os modos de interação entre os envolvidos no chamado trabalho 

de campo. Assim, o ES produz direcionamentos principalmente na forma 

de escuta – entendida como a capacidade de estabelecer uma 

interlocução permeável e atenta com o entorno, sendo a um só tempo 

afetiva e ética. O ES nos tornou predispostos a perceber não só o que era 

dito pelos interlocutores como também as vias por meio das quais seus 

“dizeres-saberes” eram elaborados e constituídos e, portanto, a captar 

diferentes epistemes envolvidas – as chamadas epistemologias de 

fronteiras, como foi observado nos trabalhos de campo a ser 

apresentados, nos quais coexistem o conhecer, o sentir e o fazer inseridos 

em uma resistência histórica e conflituosa (Mignolo, 2017).  

O ES nos possibilita também evitar o caminho, a nosso ver restritivo, 

da formalização de discursos para ser submetidos a certa e exclusiva 

hermenêutica, oriunda da posição unilateral do que tradicionalmente se 

concebe como sendo o grupo de pesquisadores. Diferentemente disso, 

nos interessava estabelecer as melhores comunicação e identificação 

possíveis dos modos de conceber os problemas (tanto práticos quanto 

políticos e filosóficos) e de formular reflexões e intervenções oriundas das 

cosmovisões próprias – e que balizaram a escolha dos dois casos. As QS 

foram abordadas nessa perspectiva de apreensão das bases epistêmicas 

que as inspiraram e conduziram, o que acabou sendo potencializado e 

validado por meio da participação de dois líderes pescadores na própria 

redação do manuscrito sobre a experiência e que foi, recentemente, 

aprovado para publicação (Furtado et al., 2024a). No caso da disciplina, no 

programa de pós-graduação, a interação com cosmovisões distintas se 

deu pelo contato direto entre os estudantes e os mestres e mestras 

convidados(as). 

Essa busca de proximidade e interação com epistemologias 

diferentes é relativamente fácil de justificar, mas sua efetiva 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

138 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

implementação nas pesquisas, em geral, e naquelas de cunho 

antropológico, em particular, não são frequentes, apesar das muitas 

alternativas existentes. Por isso, a observação de Clifford Geertz, de que o 

etnógrafo se move num campo de gêneros disciplinares difusos e 

imprecisos, teve sua atualidade ressaltada por José Jorge de Carvalho 

(2001) diante da vastidão de possibilidades de compreensão do campo 

cultural. Nesse universo, o olhar do “primitivo” sobre si e seu entorno – 

concebido como imediato, direto e não reflexivo – coabita com outras 

perspectivas o interior da antropologia, ao longo da constituição desta 

última, como na crítica da própria autoridade etnográfica (Clifford, 1998). 

Segundo Carvalho (2001), tais críticas, no entanto, ainda não afetaram 

questões essenciais desse campo de conhecimento e pesquisa, 

sustentando que a relativização do lugar e do papel do etnógrafo não tem 

sido suficiente para provocar mudanças substanciais na área – que segue 

impermeável à compreensão do Outro em sua totalidade e privilegiando 

diferentes e restritivos recortes.  

 

Resultados – os dois casos 

 

Caso 1 – A solidariedade como política nas Quitandas Solidárias 

 

A Unidade de Conservação Federal de Uso Sustentável Reserva 

Extrativista de Canavieiras (daqui para frente referida como Resex) fica no 

litoral sul da Bahia e compõe a Teia dos Povos (uma coalização de 

movimentos populares presente no estado da Bahia). Resultantes da 

militância e do visionarismo dos seringueiros liderados por Chico Mendes, 

as Resex representam iniciativa de garantia dos meios de subsistência de 

dada população tradicional e sua cultura. A proposta supera o 

protecionismo dos parques nacionais, possibilitando o uso do território e 

seus recursos pelas comunidades que justamente foram responsáveis por 

sua preservação (Costa, 2018). A Resex Canavieiras foi criada em 2006, com 

100.650ha de área, nos municípios de Canavieiras, Una e Belmonte, sendo 

83,65 mil hectares marinhos e 17 mil hectares continentais, estes últimos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

139 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

compostos por extensa área de manguezais (8 mil hectares), restinga (5 

mil hectares) e Mata Atlântica (4 mil hectares). Como se pode imaginar, os 

extensos recursos naturais dessa Unidade de Uso Sustentável são objeto 

de disputa entre 2.400 famílias distribuídas em 15 núcleos e a especulação 

imobiliária, mais o agro e o hidronegócios, continuamente em expansão 

(Pereira, Oliveira, Costa, 2017). Cada uma dessas comunidades, no interior 

da Resex, se organiza por meio de associações comunitárias locais que, 

por sua vez, formam a coalizão chamada Associação Mãe dos Extrativistas 

da Resex Canavieiras, a Amex, criada em 2009. Esta última participa da 

gestão da Resex por meio de assento em seu Conselho Deliberativo. 

A ação da Quitanda Solidária insere-se em um conjunto anterior de 

iniciativas lideradas pela Amex frente a problemas ambientais e sanitários. 

Dentre eles, destacamos a retirada de 40 toneladas de óleo em alto mar e 

nas praias locais, em outubro de 2019, em razão do derramamento de 

petróleo ocorrido na costa brasileira. Igualmente, a atuação coordenada 

pela Amex foi decisiva frente às grandes enchentes do sul da Bahia, em 

dezembro de 2021. Nos dois episódios, a Amex captou e distribuiu 

recursos e prestou socorro às pessoas diretamente afetadas, trabalhando 

simultaneamente sobre questões sociais e ambientais.  

Com 32 mil habitantes, o município de Canavieiras apresentou 

1.570 casos confirmados de covid-19 e 75 óbitos, entre março de 2020 e 

dezembro de 2021 (Brasil, 2023). A QS se configurou como uma das formas 

para fazer frente às necessidades de alimentação e, ao mesmo tempo, de 

distanciamento social dos moradores. Conforme informativo da Amex, as 

QS representavam a 

 

ação de resgate e incentivo à troca e empréstimo 
solidário de alimentos nas Comunidades Extrativistas afetadas 
pela dificuldade de comercialização dos pescados e mariscos 
ocasionada pela pandemia do novo Coronavírus. Tem por 
objetivo complementar a soberania alimentar das famílias 
extrativistas enquanto durar a pandemia. Para isso, com o apoio 
de doadores, serão adquiridos gêneros alimentícios não 
perecíveis (arroz, feijão, café, açúcar...) para iniciar um processo 
de troca nas comunidades tendo como principais produtos de 
troca os pescados dos extrativistas. A base dos valores dos 
produtos para troca será de forma justa, não tendo objetivo de 
lucro (Fonte: arquivo particular, grifos nossos). 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

140 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A QS foi implementada em cinco das 15 associações existentes, 

funcionando nas respectivas sedes, entre julho de 2020 e novembro de 

2021, diariamente, das 8h às 11h, beneficiando 1.600 pessoas ao longo de 

todo esse período. O que nos chamou particularmente a atenção, nessa 

iniciativa, foi a articulação de respostas simultâneas às necessidades 

sanitárias, sociais, econômicas e ambientais. Por meio das QS foi resgatada 

e priorizada a Moex (moeda social do Banco Comunitário da Amex), 

conferindo forte componente da Economia Solidária à proposta. Além 

disso, as quitandas eram organizadas e conduzidas, em seu dia a dia, por 

jovens afastados da escola, que recebiam uma pequena bolsa, 

promovendo ocupação de parte da juventude e, segundo as lideranças 

ouvidas, criando oportunidade de formação política (40 estudantes 

passaram pela experiência, no período). Boa parte dos recursos das QS 

veio do remanejamento de outros financiamentos recebidos pela Amex, 

que adquiria os alimentos junto a atacadistas e os vendia sem margem de 

lucro para as QS. Além disso, trocaram-se pescados por alimentos 

produzidos em um assentamento vizinho, expandindo a oferta e 

qualidade de alimentos nas QS e enriquecendo a alimentação dos 

assentados.  

A experiência das QS é significativa como forma de apreensão das 

dinâmicas de interação epistêmica, orientada pelo referencial do ES. As 

QS mostraram a capacidade de articular promoção e prevenção em saúde 

a aspectos socioeconômicos e ambientais – na prática – calcados em uma 

cosmovisão que integra vários níveis da sociedade e ecossistema na qual 

se encontram, com princípios de autonomia e baseada em saberes 

ancestrais e atuais, conferindo capacidade ímpar de espelhar as bases 

éticas e epistêmicas que podem ser traduzidas em ações concretas por 

uma comunidade tradicional. 

Conforme afirmamos em outro momento, “É de certos locais e 

mundos em si, comprometidos com modos solidários de existência, que 

poderão desaguar alternativas criativas e eficazes, como abordado aqui, e 

consonante ao que povos originários e a diáspora africana vêm 

demonstrando há mais de quinhentos anos, no caso latino-americano” 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

141 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

(Furtado et al., 2024a, n.p.). Esses povos seguem cultivando suas formas de 

conhecer e mantendo sistemática resistência, nutrindo a ativa esperança 

de “alcançar um dia em que o Estado brasileiro reconheça mais valor a 

uma área que acolhe cem famílias produtivas do que àquela usada por 

um empresário e suas 10 mil cabeças de boi”, conforme afirmado por um 

dos líderes entrevistados.  

 

Caso 2 – Uma disciplina baseada no Encontro de Saberes na pós-graduação 

 

A disciplina foi composta por nove encontros com duração de duas 

horas e meia cada, por meio de plataforma digital online, para 19 pós-

graduandos do Programa de Pós-graduação Interdisciplinar em Ciências 

da Saúde do Instituto Saúde e Sociedade da Unifesp, totalizando 45 horas, 

entre maio e junho de 2023. O tema da disciplina foi os modos de 

enfrentamento da pandemia de SARS-CoV-2 pelas comunidades ali 

representadas por seus respectivos mestres. Assim, cada um dos sete 

convidados de diferentes inserções e saberes ministrou separadamente a 

sua aula, na qual expôs suas visões de mundo e sobre a própria pandemia, 

bem como os meios utilizados por suas comunidades para fazer frente ao 

problema. Dos mestres convidados, dois eram quilombolas, um líder de 

reserva extrativista de pesca artesanal, um assentado da reforma agrária e 

agroecologista, dois líderes indígenas tupinambás e uma raizeira. 

Conforme preconizado, eles receberam pro labore pelo trabalho 

desenvolvido. 

Embora haja alguns trabalhos que abordam a interface entre o ES 

e diferentes aspectos acadêmicos e institucionais do campo da Educação 

(Carvalho, 2021), extraímos da disciplina, em um primeiro momento, as 

repercussões nos estudantes do contato direto com mestres e mestras no 

transcorrer do curso. Cada uma das aulas foi antecedida por visita, de 

nossa parte, a cada um dos territórios dos mestres convidados, quando se 

estabeleceram conversas sobre a futura aula e foram feitos registros em 

vídeo. Estes últimos foram posteriormente editados e tomaram a forma 

de pequenos documentários que antecederam a exposição de cada 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

142 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

mestre, constituindo uma forma de apresentar, mesmo que 

minimamente, os territórios de origem de cada um deles. Do ponto de 

vista acadêmico, a disciplina contava com dois docentes da universidade, 

responsáveis pelos aspectos formais e pela articulação dos encontros 

entre si. 

Por meio das justificativas iniciais dos estudantes para o ingresso na 

disciplina, da discussão inicial de expectativa em relação a eles e, ao final, 

de um grupo focal com a turma de alunos, foi constituído um corpus para 

análise do processo. O grupo focal procurou extrair as impressões e as 

repercussões tanto no plano pessoal quanto naquele ligado às instâncias 

profissionais e do trabalho de pesquisador, oriundas do contato direto 

com apresentações e discussões calcadas em perspectivas epistêmicas 

diversas daquelas às quais os pós-graduandos tinham acesso 

normalmente.  

Para o que nos interessa na apresentação sintética desse caso, 

podemos afirmar que o encontro entre diferente epistemes, por meio do 

ES, possibilitou aos pós-graduandos: relativizar a noção de ciência como 

instância única e uniforme; experienciar pedagogias características dos 

mestres e mestras, que têm em comum a proximidade entre o fazer e o 

falar/expor e uma interação permeada de uma afetividade, em geral 

ausente nas disciplinas comuns. Destacamos, no entanto, um efeito 

simultaneamente de ordem política e subjetiva: a expansão da gramática 

subjetiva de alguns participantes revelada na evocação de saberes que se 

mantinham ainda presentes mas que eram negligenciados nas 

respectivas famílias. Foram vários os relatos de retomadas de temas e 

saberes perdidos na memória, junto aos pais, tios e avós, numa busca de 

certa ancestralidade presente, mas, por algumas razões, minimizada até 

então e que parece refletir o alijamento desses mesmos saberes ao longo 

da história de colonização de nosso continente, conforme já afirmado, 

mas que foram retomados a partir do contato direto com mestres e 

mestras em sala de aula. 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

143 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Discussão 

 

 Não é incomum que a participação na produção de 

conhecimentos, por parte dos chamados não especialistas, seja abordada, 

numa perspectiva avaliativa, com base tanto na amplitude quanto na 

diversidade representativa dos grupos ou segmentos sociais participantes 

e no grau em que estes influenciaram a trajetória da investigação (Furtado, 

Tesser, Serapioni, 2022; Cousins, Whitmore, 1998). Nessa perspectiva, o 

papel e o formato atribuídos às iniciativas participativas em pesquisa são 

analisados com base nas noções de representatividade e poder, 

aproximando-se dos critérios utilizados para caracterizar a participação 

cidadã, como na conhecida escada de Arnstein (1969) ou de expressões 

congêneres, como amplitude e profundidade, já citadas e reiteradas por 

Baron e Monnier (2003) ao aplicá-las a um tipo particular de pesquisa (a 

pesquisa avaliativa). Arnstein (1969) utiliza a metáfora de uma escada, 

cujos oito degraus vão do polo da não participação àquele do poder 

cidadão, passando pela fase intermediária do que ela chama de 

“tokenismo”, constituindo bases para a sua conclusão de que 

“participação cidadã é poder cidadão”.  

Nesse contexto, e ainda que Lavalle e Vera (2015) indiquem que a 

polarização estabelecida entre representação e participação tenha sido 

reposicionada nas teorias da democracia mais recentes em favor de uma 

perspectiva de pluralização da representação, consideramos que as 

concepções de participação que podemos depreender dos critérios 

usados para caracterizar processos participativos parecem ainda 

insuficientes e mesmo inadequadas para uma abordagem de práticas 

que visam ao enfrentamento do racismo e da injustiça epistêmicos que 

caracteriza os dois casos apresentados. 

Considerando válida para a participação, no campo científico, a 

afirmação de que “conhecer é poder”, conforme o sociólogo Pedro Demo 

(2004), devemos então enfrentar a incontornável questão sobre que tipo 

de conhecer (e modos de produção do conhecimento) estamos falando 

se levarmos em conta uma perspectiva pluriepistêmica. Desse modo, uma 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

144 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

participação que inclua o plano epistêmico implicaria uma virada sobre o 

próprio modo como se compreende o conhecimento que sustenta as 

elaborações e práticas de pesquisa participativa. Afinal, a concepção de 

conhecimento, na maioria destas últimas, é dada a priori pelo 

conhecimento científico hegemonicamente estabelecido (ou originário 

da própria ciência e entremeado de componentes do senso comum), 

porém finalmente firmado sobre o discurso acadêmico estabelecido. 

Nessa via fixada a partir do polo dominante de produção de conhecimento, 

a noção de participação se desdobra em iniciativas que buscam tornar o 

conhecimento acadêmico (ou nele inspirado) acessível àqueles que, por 

algumas razões, não puderam ou não quiseram assimilá-lo. 

Com base no que vimos discorrendo até aqui, parece que a 

participação no plano epistêmico ou, mais apropriadamente, 

pluriepistêmico, necessitaria de outros referenciais ou critérios para ser 

analisada ou mesmo avaliada. Não se aplicariam aqui os mesmos ditames 

empregados para abordar a participação cidadã. Ainda que esta seja 

condição para sua existência, a participação epistêmica parece não se 

esgotar na primeira. Como afirma Carpentier (2016), a participação requer 

diferenças entre posições e privilégios entre sujeitos ou coletivos, pois é 

sobre essas diferenças que deverão incidir diversas formas de 

enfrentamento visando a sua superação. No caso da disciplina descrita, a 

participação se deu à medida que detentores de outras formas de 

conhecer e de correlato conjunto de conhecimentos desestabilizaram o 

espaço institucional da academia, historicamente designada para alijar a 

diversidade de saberes presentes nas sociedades latino-americanas por 

meio dos nativos e daqueles escravizados. Além disso, o encontro entre 

mestras, mestres e pesquisadores em formação pôde introduzir novos 

elementos filosófico-conceituais e novas formas de acessar o saber na 

formação dos estudantes que poderão, potencialmente, ampliar a matriz 

epistêmica com que produzirão novos conhecimentos, a partir de 

perspectivas permeáveis a diferentes saberes, para além do olhar 

hermenêutico-interpretativo. Considerando-se que tais estudantes 

possam, eventualmente, vir a compor o próprio espaço institucional da 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

145 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

universidade, na condição de pesquisadores e docentes, tem-se a 

expectativa de que os efeitos da participação possam reverberar de outras 

formas, criando condições para que o número de novas iniciativas de 

caráter pluriepistêmico seja ampliado. 

O que os dois casos sintetizados têm em comum a nos ensinar é 

sobre a necessidade de uma virada do próprio eixo de compreensão do 

que venha a ser as bases do conhecimento e de sua produção, o que 

implicaria o reconhecimento da diversidade epistemológica e, em 

decorrência disso, a qualificação do debate e de disputas legítimas por 

sua efetiva consideração num espaço que se reivindica como único e 

uniforme, como é o caso dos modos de produção do saber acadêmico na 

atualidade. Não se trata de flertar com um relativismo niilista que destitua 

o conhecimento científico de suas especificidades, seus compromissos e 

importância, mas de considerar a existência de outros modos de produzir 

conhecimentos igualmente rigorosos, porém calcados em cosmovisões 

distintas daquelas consolidadas a partir da emergência da ciência 

moderna. Mais especificamente, estamos nos referindo aos saberes 

oriundos de matrizes epistemológicas desenvolvidas no seio de povos e 

comunidades tradicionais afro-brasileiros, indígenas, quilombolas, entre 

outros, transmitidos, atualizados e adaptados às questões atuais por meio 

de várias gerações de mestras e mestres que cumprem a função de 

guardiões e desenvolvedores desses saberes. 

Na experiência envolvendo as QS, a participação epistêmica pode 

ser compreendida a partir do efeito do encontro entre sujeitos 

relacionados a matrizes distintas de produção de conhecimento: por um 

lado, um pesquisador vinculado a uma universidade pública e, por outro, 

lideranças e outros moradores de uma reserva extrativista que, apoiados 

em seus distintos conhecimentos, compartilharam elaborações a respeito 

de uma experiência de enfrentamento à pandemia concebida e 

executada pelos membros da Resex. Evidentemente, tal iniciativa 

analítica e a conformação de seu resultado não surgiram de forma 

espontânea. Por parte do pesquisador foi necessário o apoio conceitual-

metodológico do ES, que permitiu maior capacidade de legitimar (e não 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

146 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

domesticar) outros saberes, tornando-o permeável e apto a entender a 

complexa teia de perspectivas e modos de atuar articuladamente em 

torno do enorme desafio imposto pela pandemia naquele local específico. 

Por outro lado, a organização teórico-política, por meio da articulação 

com a Teia dos Povos, estabeleceu um lugar e nomeou nossa inserção não 

territorializados (a partir de uma instituição universitária aliada) nessa 

colaboração, nos designando “Elos da Teia”, considerados fundamentais 

no apoio à luta por terra e território, mas distinto dos movimentos que 

integram essa coalizão e que são necessariamente territorializados 

(Ferreira, Felício, 2021).             

Nos dois casos abordados, a participação se deu à medida que se 

estabeleceram abertura e efetivo espaço institucional e epistêmico para 

reconhecer o diverso como legítimo e potencialmente enriquecedor dos 

saberes tradicionalmente desenvolvidos no interior da academia. O que, 

por meio da utilização de métodos ortodoxos de produção de 

conhecimentos, correria sério risco de ser segmentado, interpretado e 

mesmo traduzido à luz de matrizes de conhecimentos definidas a priori – 

com a consequente exclusão do arcabouço intelectual original e que 

sustentaram as experiências analisadas – acabou tendo um destino 

diferente dessa redução ao estabelecer meios para a construção de uma 

interação pluri e interepistêmica. 

O que vimos afirmando parece indicar que a participação 

epistêmica pode ocorrer mais efetivamente não pela garantia de 

diversidade (que em regra já está aí, sendo onipresente no conjunto de 

nossa sociedade) ou pela capacidade de influenciar a trajetória de dada 

investigação (que, ainda que aconteça, será inexoravelmente no rumo e 

velocidade predefinidos por uma das partes normalmente dos 

pesquisadores institucionalizados), mas pela instauração de arcabouços 

teóricos, espaços institucionais e construções políticas que permitam a 

incorporação e o aprendizado de saberes sistematicamente encobertos e 

desprezados pelas elites econômicas e intelectuais na América Latina 

desde o início da colonização do continente pelos europeus. Tanto o caso 

das QS quanto o da disciplina parecem indicar que a participação na 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

147 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

produção de conhecimento pressupõe, em certa medida, valores caros à 

participação cidadã, mas agrega a essa última a concepção de um sujeito 

epistêmico inseparável do sujeito cidadão. O convite à participação para 

o desenvolvimento colaborativo do conhecimento deve vir 

acompanhado, do lado dos acadêmicos, de instrumental teórico, 

posicionamento político e cultivo de capacidade pessoal que garantam 

efetiva consideração e permeabilidade aos saberes advindos de outras 

matrizes epistêmicas, por sua vez, calcadas em diferentes cosmovisões. 

Tanto quanto estabelecer elos interativos entre diferentes, importa à 

qualidade da participação a ser estabelecida na produção de 

conhecimento justamente o conhecimento dessa produção. 

 

Conclusão 

 

Desviando de polos antagônicos acerca das concepções 

ontológicas sobre a prática social, fugindo de um subjetivismo idealista e 

de um estruturalismo determinista, este artigo buscou articular 

referencial teórico e experiências práticas em torno de um projeto que 

busca superar a colonialidade do saber. Entendemos que os casos 

apresentados, guardadas suas especificidades, são significativos para 

expor a potencialidade do referencial teórico e metodológico do ES, 

mostrando como se estabelece a interação de saberes distintos na 

produção de conhecimentos, em uma perspectiva pluriespistêmica e 

como essa pode trazer contribuições às formas de conceber e 

implementar processos participativos. O ES assume aqui a função de 

caminho para uma mudança ética, política e metodológica para o 

estabelecimento de pontos de contatos entre os diversos saberes 

tradicionais e respectivas epistemes, com o conhecimento 

institucionalizado, em especial aquele produzido no âmbito das 

universidades e seus agentes. Para o aprofundamento dessa discussão, 

nos pautamos pelas contribuições que uma participação concebida como 

epistêmica pode dar à chamada participação cidadã. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

148 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Consideramos que o sentido corrente de participação cidadã 

apresenta limites, pois não somente desconsidera a realidade 

pluriepistêmica presente no campo das lutas sociais por emancipação no 

Brasil e na América Latina, como tem sido atingido pelo esgotamento das 

formas de participação nos marcos da democracia neoliberal. Nesse 

sentido, muitas iniciativas de participação, na atualidade, têm resvalado 

na reprodução de assimetrias de poder que fortalecem relações de 

colonialidade, de forma geral, e de colonialidade do saber, de forma 

específica. Ao acomodar o sentido de participação, no campo político 

institucional a partir de uma concepção de igualdade formal e no campo 

da pesquisa a partir de um projeto político militante comprometido em 

“desalienar” as massas subalternizadas, algumas práticas sociais que se 

buscam transformadoras (incluindo certas formas de participação) 

acabam reforçando constrangimentos sistematicamente impostos aos 

povos tradicionais, indígenas, afro-brasileiros, quilombolas e demais 

segmentos da sociedade, alijados desde sempre dos processos de 

constituição das nações latino-americanas pelas elites. Ao revés, quando 

consideramos a perspectiva pluriepistêmica aqui referida, entendemos 

que os povos e comunidades tradicionais detêm formas de se relacionar 

com (ontologia) e conhecer (epistemologia) o mundo e seus territórios nas 

quais são gestados saberes desdobrados em ações concretas (sua práxis); 

residem aí as possibilidades de transformação das condições reais de 

existência não somente em potência, mas como materialidade histórica 

e, com isso, a superação histórica da colonialidade, como demonstram os 

casos aqui discorridos. A participação epistêmica nos parece uma via 

promissora tanto à compreensão quanto à implementação do encontro 

entre saberes em nossas universidades, a ensejar novas formas de 

produção de conhecimento e, com isso, alargar o sentido transformador e 

emancipatório associado a ideias, ações e práticas participativas. 

 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

149 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Referências  

ARNSTEIN, Sherry R. A ladder of citizen participation. Journal 
of the American Institute of Planners. v. 35, n.4, p. 216-224, 
1969. 
 
BABAU, Cacique. É a terra que nos organiza. Belo Horizonte: 
Escola de Arquitetura da UFMG, 2022. 
 
BARON, Gaëlle; MONNIER, Eric. Une approche pluraliste et 
participative: coproduire l'évaluation avec la société civile. 
Revue informations sociales. [S.l.] n. 110, p. 34-40, 2003.  
 
BOURDIEU, Pierre. As regras da arte. Trad. Maria Lúcia 
Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A pesquisa participante e a 
participação da pesquisa: um olhar entre tempos e espaços a 
partir da América Latina. In: BRANDÃO, Carlos Rodrigues; 
STRECK, Danilo Romeu (orgs.). Pesquisa participante: a 
partilha do saber. Aparecida: Ideias & Letras, 2006, p. 21-54. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Covid-19 no Brasil. Município de 
Canavieiras-BA [Internet]. 2023. Disponível em: 
https://infoms.saude.gov.br/extensions/covid-19_html/covid-
19_html.html. Acesso em 21 abr. 2023. 
 
BRINGEL, Breno; VARELLA, Renata Versiani Scott. A pesquisa 
militante na América Latina hoje: reflexões sobre as 
desigualdades e as possibilidades de produção de 
conhecimentos. Revista Digital de Direito Administrativo. [S.l.], 
v. 3, n. 3, p. 474-489, 2016.  
 
CARPENTIER, Nico. Beyond the Ladder of Participation: An 
Analytical Toolkit for the Critical Analysis of Participatory Media 
Processes. Javnost – The Public. [S.l.], v. 23, n. 1, p. 70-88, 2016. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Notório Saber para os Mestres e 
Mestras dos Povos e Comunidades Tradicionais: Uma 
Revolução no Mundo Acadêmico Brasileiro. Revista da UFMG. 
Belo Horizonte, v. 28, n. 1, p. 54-77, 2021. Disponível em: 
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/vie
w/29103. Acesso em 15 abr. 2024. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Encontro de saberes, descolonização 
e transdisciplinaridade. In: TUGNY, Rosângela Pereira; 
GONÇALVES, Gustavo (orgs.). Universidade popular e encontro 
de saberes. Salvador/Brasília: Edufba/Iiesp; 2020, p.13-56. 

https://www.zotero.org/google-docs/?broken=ZltQPv
https://infoms.saude.gov.br/extensions/covid-19_html/covid-19_html.html
https://infoms.saude.gov.br/extensions/covid-19_html/covid-19_html.html
https://infoms.saude.gov.br/extensions/covid-19_html/covid-19_html.html
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=ZltQPv
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=ZltQPv
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=ZltQPv
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=ZltQPv
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=ZltQPv


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

150 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 
CARVALHO, José Jorge de. Sobre o notório saber dos mestres 
tradicionais nas instituições de ensino superior de pesquisa. 
Cadernos de Inclusão, n. 8. Brasília: Instituto de Inclusão no 
Ensino Superior e na Pesquisa, 2016. 
 
CARVALHO, José Jorge de. O olhar etnográfico e a voz subalterna. 
Horizontes Antropológicos. [S.l.], v. 7, n. 15, p. 107-147, jul. 2001. 
 
CARVALHO, José Jorge de; VIANNA, Letícia Costa Rodrigues. O 
Encontro de Saberes nas universidades. Uma síntese dos dez 
primeiros anos. Revista Mundaú, [S.l.], n.9, p. 23-49, 2020. 
 
CLIFFORD, James. Sobre a autoridade etnográfica. In: 
GONÇALVES, José Reginaldo Santos (org.) A experiência 
etnográfica: antropologia e literatura no século XX. Rio de 
Janeiro: Editora UFRJ, 1998, p. 17-58.  
 
COSTA, Paula Chamy Pereira da. Reservas extrativistas 
marinhas: reflexões sobre desafios e oportunidades para a 
cogestão em áreas marinhas protegidas. Desenvolvimento e 
Meio Ambiente. Edição especial: 30 Anos do Legado de Chico 
Mendes, [S.l.], v. 48, nov. 2018.  
 
COUSINS, J. Bradley; WHITMORE, Elizabeth. Framing 
participatory evaluation. New Directions for Evaluation, [S.l.], n. 
80, p. 5-23, 1998. 
 
DEMO, Pedro. Pesquisa participante: saber pensar e intervir 
juntos. Brasília: Liber Livro, 2004. 
 
FERREIRA, Joelson; FELÍCIO, Erahsto. Por terra e território: 
caminhos da revolução dos povos no Brasil. Arataca: Teia dos 
Povos, 2021. 
 
FURTADO, Juarez Pereira et al. Solidariedade como política: 
saúde global e democracia. Ciência Saúde Coletiva, Rio de 
Janeiro, 2024a. Disponível em: 
http://cienciaesaudecoletiva.com.br/artigos/solidariedade-
como-politica-saude-global-e-democracia/19123. Acesso em 15 
abr. 2024. 
 
FURTADO, Juarez Pereira et al. Incluindo a alteridade negada – 
uma disciplina baseada no Encontro de Saberes na pós-
graduação. Interface – Comunicação, Saúde, Educação, 
2024b. (Aprovado para publicação.) 
 

http://cienciaesaudecoletiva.com.br/artigos/solidariedade-como-politica-saude-global-e-democracia/19123
http://cienciaesaudecoletiva.com.br/artigos/solidariedade-como-politica-saude-global-e-democracia/19123
http://cienciaesaudecoletiva.com.br/artigos/solidariedade-como-politica-saude-global-e-democracia/19123


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

151 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

FURTADO, Juarez Pereira et al. Participação e avaliação 
participativa em saúde: reflexões a partir de um caso. Interface 
– Comunicação, Saúde, Educação, v. 25, p. e210283, 2021. 
 
FRICKER, Miranda. Injustiça epistêmica – o poder e a ética do 
conhecimento. Trad. Breno R.G. Santos. São Paulo: Edusp, 
2023.  
 
GOMES NETO, José Mario Wanderley; ALBUQUERQUE, Rodrigo 
Barros de; SILVA, Renan Francelino. Estudos de caso: manual 
para a pesquisa empírica qualitativa. Petrópolis: Vozes, 2024. 
 
LAVALLE, Adrián Gurza; VERA, Ernesto Isunza. Representación y 
participación en la crítica democrática. Desacatos, [S/l], n. 49, 
p. 10-27, 2015.  
 
LAVALLE, Adrián Gurza. Participação: valor, utilidade, efeitos e 
causa. In: PIRES, Roberto Rocha C. (org.). Efetividade das 
instituições participativas no Brasil: estratégias de avaliação. 
Brasília: Ipea, 2011, p. 33-42. 
 
MIGNOLO Walter D. O lado mais escuro da modernidade. 
Revista Brasileira de Ciências Sociais, [s/l], v. 32, n. 94, p. 
e329402, 2017. 
 
PATAXÓ, Japira (Antônia Braz Santana). Saberes dos matos 
pataxó. Belo Horizonte: Piseagrama, 2022. 
 
PEREIRA, Geusa da Purificação; OLIVEIRA, Marcelo Leles 
Romarco; COSTA, Bianca Aparecida Lima. Mobilização e 
atuação das populações tradicionais na criação da Reserva 
Extrativista Marinha de Canavieiras-BA (Brasil). Revista 
Espacios, [s/l], v. 38, n. 41, 2017. 
 
PETERS, Gabriel. A virada praxiológica. Revista Crítica de 
Ciências Sociais, n. 123, p. 167-188, 2020. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 
América Latina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. Colección Sur Sur. 
Buenos Aires: Clacso, 2005, p. 107-130. 
 
RIBEIRO, Maria Muniz Andrade (Mayá). A escola da 
reconquista. Arataca: Teia dos Povos, 2021. 
 
Recebido em: 20 de abril de 2024  
Aceito em: 15 de julho de 2024 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

152 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

153 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O SENTIDO DE PESSOA ENTERREIRADA COMO AGENTE 
DOS PROCESSOS DE FORMAÇÃO E DE PRODUÇÃO DE 
CONHECIMENTO NA PSICOLOGIA 
 
THE MEANING OF AN ENTERREIRADA PERSON AS AN AGENT OF 
THE TRAINING AND KNOWLEDGE PRODUCTION PROCESSES IN 
PSYCHOLOGY 

 

HUGO BOMFIM1 
 
hugobomfimfilho@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0005-6334-4956 

 

LUIZA OLIVEIRA2 
 
luizaoliveira@id.uff.br 
https://orcid.org/0009-0000-8380-3949 

 
ABRAHÃO SANTOS3 
 
abrahaos@id.uff.br 
https://orcid.org/0000-0001-7741-3020 

 
LÍVIA VEIGA4 
 
liviaveiga@id.uff.br 
https://orcid.org/0000-0001-6162-8262 
 
 
 

 
1 Doutorando no Programa de Pós-graduação em Psicologia da UFF. Mestre em 
comunicação pela UFRJ. Graduado em história pela UFRJ. Professor da Rede Faetec do Rio 
de Janeiro. 
2 Doutora e mestre em educação pela USP. Psicóloga formada pela UFF. Professora do 
Departamento de Psicologia da UFF e do Programa de Pós-graduação em Psicologia da 
UFF. Coordenadora do LALIDHoralidades. Pesquisadora do kọ aye – Coletivo de Estudos 
Escreviventes da UFF, UFRJ e Uerj. Membro do Coletivo de Intelectuais Negras e Negros do 
País (Cdinn). 
3 Docente no curso de psicologia da UFF-Niterói e do PPGP-UFF, coordenador do Kitembo 
– Laboratório de Estudos da Subjetividade e Cultura Afro-brasileira, em que desenvolve 
estudos para uma psicologia aterrada, afroindígena, contracolonial e antirracista. 
Pesquisador do kọ aye – Coletivos de Estudos Escreventes da UFF, UFRJ e UERJ. Membro 
do Coletivo de Intelectuais Negras e Negros do País (Cdinn). 
4 Doutora pelo Programa de Pós-Graduação em Psicologia e mestre em educação pelo 
Programa de Pós-graduação em Educação, ambos da UFF. Atualmente é professora  da 
FME/ Niterói e técnica em assuntos educacionais da Universidade Federal Fluminense 

https://orcid.org/0009-0000-8380-3949


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

154 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Resumo  

Este artigo traz breve discussão acerca do modo de vida negro dos 
terreiros de candomblé e do sentido de subjetivação para além do pensamento 
branco europeu, a fim de pensar possibilidades para a psicologia. Trata-se de 
processos de subjetivação apresentados por epistemologias negras a partir de 
outra codificação, de outro logos, que anuncia um sentido de pessoa enterreirada, 
Muntu, em kimbundo, um dos idiomas presentes nas comunidades de 
candomblé kongo-angola. A conclusão é de que a psicologia não pode seguir 
com seus saberes e práticas sem levar em consideração as condições da diáspora 
na base da formação psíquica do brasileiro. Trata-se do princípio da diáspora que 
podemos reconhecer nas obras de Virginia Bicudo, Frantz Fanon, Neusa Santos 
Souza e muitas/os epistemólogas/os negras/os do campo psi. 

 
Palavras-chave: Pessoa. Muntu. Candomblé. Epistemologias negras. Psicologia. 
 

Abstract 

This paper provides a brief discussion about the black way of life in 
Candomblé terreiros and the sense of subjectivation beyond white European 
thought, in order to think about possibilities for psychology. These are processes 
of subjectivation presented by black epistemologies based on another 
codification, another logos, which announces a sense of an enterreirada person, 
Muntu, in Kimbundu, one of the languages present in the Kongo-Angola 
Candomblé communities. The conclusion is that psychology cannot continue 
with its knowledge and practices without taking into account the conditions of 
the diaspora at the base of Brazilians' psychic formation. This is the principle of 
diaspora that we can recognize in the works of Virginia Bicudo, Frantz Fanon, 
Neusa Santos Souza and many black epistemologists in the psi approach. 

 
Keywords: Person. Muntu. Candomblé. Black epistemologies. Psychology. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

155 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Cena originária 

 

“Suba no atabaque e toque o adarrum”. Foi com o verbo no 

imperativo que certa feita a liderança religiosa, mãe de santo, de uma 

comunidade na zona periférica da cidade do Rio de Janeiro interpelou um 

de nós em um terreiro de candomblé (Egbé ou Inzo). Não houve dúvidas 

em atender a esse chamado, disso não se duvida no candomblé. No 

entanto, como quem respondia estava com o corpo tomado pelos modos 

ocidentais que institui saberes e especialistas, foi possível ouvir a seguinte 

conversa: “não sei tocar o adarrum”, ao que a mãe imediatamente 

respondeu: “você não sabe, mas ele, o atabaque, sabe”. Essa cena coloca o 

corpo do nosso personagem em uma experiência do modo de vida negro, 

que não encontra a lógica ocidental na qual sujeito e objeto se separam 

para explicar o mundo sob a lógica da racionalidade branca, masculina e 

europeia. E é por isso que anunciamos a cena como originária, pois ela 

fundamenta a questão que perpassa este texto – um sentido de pessoa a 

partir das vivências negras nos terreiros, espaços de pertencimento, de 

preservação, construção e transmissão dos saberes dos antepassados 

vindos da África, seja da região onde hoje é a Nigéria, os iorubanos, seja da 

região da África Central, sobretudo os dois Congos e Angola, os povos que 

falam idiomas bantu. Vem dos Bantu a maior parte dos africanos para a 

economia da escravização no Brasil. 

Não nomeamos essa cena originária para encontrar as 

epistemologias freudianas, que anunciam, por metáfora, uma ordem 

fundada na lógica do desejo, que, se tira de cena a verdade da consciência, 

não deixa de anunciá-la no exercício do próprio sujeito solipsista. E assim 

também o fazem as várias psicologias que tomando a linguagem, a 

memória, o pensamento, ou quaisquer funções psicológicas superiores 

como centralidade, isto é, organizam um sujeito existente nele mesmo, e 

que dá consistência epistemológica ao individualismo iluminista e liberal, 

porém, nesses casos, diferentemente da psicanálise, tendo a consciência 

como ponto inabalável. Um sujeito que embora tenha um corpo como 

base, ou seja inserido em um ambiente, ou determinado socialmente, tem 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

156 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

a condição de ser herdeiro daquela antiga fórmula neoplatônica, 

assentada no cogito cartesiano, de um sujeito que se manifesta ou existe 

enquanto pensamento (cogito ergo sum). Mesmo o sujeito como pensado 

pela psicanálise, precário, dividido ou do desamparo, nós o consideramos 

uma variante histórica do sujeito no qual a modernidade e o 

mercantilismo se funda e se sustenta.  

Não, o originário em nosso texto não se refere a esse momento 

quando um sujeito se desloca da coisa, mas a cena que apresentamos é 

originária porque traz uma grafia-desenho em que não há a separação na 

relação sujeito-objeto. Não há um sujeito e sua liderança religiosa em um 

terreiro de candomblé em diálogo diante de um objeto, o atabaque, como 

exige a lógica dicotômica do pensamento moderno. A subjetivação e a 

estética são outras, “[…] uma dimensão tradutória das estéticas ancestrais 

de ser, ou seja, os traços sobre um tecido, um oriki (poema sagrado no 

universo iorubano em África e na diáspora), um instrumento de cordas do 

Mali, uma máscara, um gesto de realização, a geometria da comida num 

recipiente traduz a proposta de Kalunga” (Santos, 2019b, p. 73), um banho 

de mar, de cachoeira ou um banho de ervas. E em se tratando de Kalunga, 

a função de agente do ser (sujeito) se espalha pelos vários existentes além 

do humano, pois o ser é a força (Ntu, Nguzo, Axé) que tudo constitui. 

Falar em cena originária, a partir dessa estética negra, é pensar 

numa relação originária em que existe uma força matricial que nos 

garante a existência como processo transformacional, “[...] a movência, a 

não concentração ontológica num sujeito, numa configuração” (Santos, 

2019b, p. 69), ou numa pura figura do pensamento ou da linguagem. 

Trata-se de uma grafia-desenho de um sentido de interação das 

cosmologias Bantu, que nada tem a ver com as perspectivas 

interlinguísticas das filosofias da linguagem ocidentais, mas com uma 

dimensão ontológica que remete sempre ao movimento e à 

transfiguração: 

 

não se trata daquilo que não podemos manifestar e 
realizar, mas, ao contrário, daquilo que, se não incorporarmos 
hoje, no Brasil, e não colocarmos ao lado dos saberes nativos das 
florestas ameríndias, deixar-nos-á, necessariamente, mergulhar 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

157 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

no profundo poço da repetição irrefletida de uma colonização, 
mais do que antinegra, ontológica (Santos, set.-dez. 2019, p. 66). 

 

Trata-se de pensar a recepção e a formação, em caráter plural, do 

pensamento negro no Brasil afirmando, a perspectiva afrodiaspórica, e no 

caso específico deste artigo, vamos ao encontro do sentido de pessoa que 

anuncia movimento e interação pelas cosmologias bantu, o que pode nos 

ser ensinado pela ontologia afirmada nos terreiros de candomblé, mas 

também nos mais variados território negros, famílias, favelas, periferias. 

Terreiro designa os vários espaços de liberdade, de encontros na frente da 

casa, de brincadeira de crianças, de contação de histórias africanas e 

ameríndias que une mais velhos, mais novos e ativa ancestralidade; 

terreiro é o espaço entre as casas, a rua, o além e, portanto, não se restringe 

a uma versão de espaço religioso. Além disso, neste texto, indagamos 

como as nossas práticas psi podem se dar a partir desse sentido de uma 

subjetivação constituída nesse tipo de espacialidade. Essa subjetivação 

enterreirada, passaremos a chamá-la preferencialmente de “pessoa 

enterreirada”, diferindo assim, na nomeação, esse modo de existência 

espraiada no meio, encorpada no ambiente, alimentada em terreiros, de 

um outro modo estabelecido no gesto de uma articulação de linguagem 

e que se expressa na natureza restritiva e imaterial do “eu penso”. É essa 

história que contaremos nesta escrita. 

Cena originária aqui é a do movimento disparador do Nguzo, como 

chamamos a Força-vital, nos terreiros onde prevalecem os saberes kongo-

angola, ou como diz Bas’Ilele Malomalo: “[...] para a filosofia africana 

tradicional e moderna, o que está na base de tudo o que existe é o Ntu” 

(Malomalo, 2018, 562), a Força Vital, nomeada diferentemente em várias 

línguas africanas e que é a “energia primordial” que tudo gera. Essa 

matéria-energia primordial viva constitui tudo que existe e faz parte assim 

da condição da existência, o poder de criação e transformação. É essa 

concepção ou ontologia da força viva que modaliza a visão, a pedagogia e 

o jeito de cuidar de uma mãe ou pai de santo em uma casa de tradição 

africana e indígena na diáspora. Fu-Kiau (2019) chama essa força que cria 

de Kalunga, na semiótica do sagrado Kongo. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

158 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

É importante que essa cena seja bem exposta ou assentada, pois 

nela o sujeito já aparece, a partir da sua participação com o adarrum, em 

um estado de solidariedade com o ambiente, de modo que ele já se 

encontra, para a mãe de santo, em uma dinâmica de “subjetivação 

enterreirada”, quer dizer, ele não existe como pensamento (cogito), nem 

como corpo discreto (biológico) e separado ou individualizado. O sujeito 

aqui já o consideramos a partir de outra codificação, outro logos, como 

Leda Martins (2019) compreende esses saberes negros, e será melhor 

nomeado como “pessoa”, Muntu, em kimbundo, um dos idiomas 

presentes nas comunidades de candomblé kongo-angola. O Muntu é a 

pessoa africana, indígena, negra, a “pessoa enterreirada”. 

 

E a psicologia, como tem lidado com os povos de terreiro? 

 

A cena aqui relatada se dá em uma das formas negras de 

conhecimento, o terreiro de candomblé. No entanto, embora se trate de 

um trabalho acadêmico, não há no modo como essa cena é aqui 

enunciada uma determinação do candomblé como objeto de estudo, 

como é recorrente em diversas áreas que compõem o pensamento 

brasileiro, tais como a medicina legal, a antropologia, a sociologia, a 

história, a psicologia, com destaque para obras de Roger Bastide e Pierre 

Verger (Nascimento, 2020). 

Tomando especificamente a psicologia, é possível entender 

percursos do campo psi diante dos terreiros de candomblé, como o 

modelo médico-psicológico, fundante da Escola de Nina Rodrigues, em 

que o povo negro era identificado com a expressão “massa negra”, sob a 

justificativa de portador de características psicológicas que configurava 

indivíduos indolentes, assujeitados, perigosos, desprovidos de razão. Esse 

modelo se afirma em finais do século 19 e início do 20. Muitos dizem que 

esse modelo nega às pessoas negras a condição de sujeito, porém, 

dizemos que ele inventa os povos negros como subjetividade pela 

negação de suas agências (Santos, Schucman, Martins, 2012). Nesse 

modelo, os terreiros de candomblé eram entendidos como a expressão da 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

159 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

desrazão da massa negra, pois representavam, exemplificavam, a 

degeneração, como na expressão de Nina Rodrigues (2008, p. 198): “nossos 

negros fetichistas”. O campo dos estudos psi, com seus ideais de 

desenvolvimento mental fomentado por modelos brancos e europeus, 

fazia das religiões de matriz africana justificativas para suas teorias 

eugênicas e ou culturalistas. Nesse procedimento europeu de tornar-se 

sujeito (Eu), aquilo considerado indesejável era projetado em um Outro. 

Encontra-se aí a base da dicotomia fundadora do mercantilismo liberal. 

Sendo assim, a psicologia, que na época estava se afirmando como 

ciência, se estrutura com saberes e práticas para anunciar o 

desenvolvimento dos povos negros como deficientes – do que as 

manifestações religiosas eram a grande prova. 

Assim, as religiões de matriz africana se tornaram objeto das 

ciências psicológicas, que, fundadas pelos ideais colonialistas e deles 

afirmadoras só podiam reconhecer como laço social relevante as religiões 

católicas, alicerçadas em um sujeito incorpóreo e sem terreiro. E foi desse 

modo que uma relação direta entre religiões de matriz africana, doença 

mental e baixo “nível intelectual” (Rodrigues, 2008, p. 198) foi sendo 

estabelecido, sobretudo em um país que almejava se tornar nação 

afirmando o modo branco de vida e negando os povos negros e indígenas.  

Trata-se, portanto, do campo psi produzindo saberes e práticas que 

são signatários das pessoas negras como passíveis de institucionalização 

em hospitais psiquiátricos, por exemplo, tomando o que denominam 

manifestação religiosa como expressão da desrazão.  

Da década de 1930 em diante, é possível configurar a psicologia 

propriamente dita como ciência que está se estabelecendo, também em 

terras brasileiras, tomando as teorias culturais como aporte para uma 

explicação sociocultural dos povos negros (Santos, Schucman, Martins, 

2012). São obras como as de Arthur Ramos que inauguram esse momento. 

O grande objetivo era o enfrentamento do determinismo biológico ainda 

reinante do modelo médico-psicológico. É um modelo que foi se 

configurando a partir da Escola de Chicago e que, portanto, dava 

centralidade à questão do negro como um problema social a ser reparado. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

160 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Há, no entanto, nessa abordagem uma perspectiva do negro como objeto 

científico, que, como nos alerta Beatriz Nascimento (2018), é a forma do 

pensamento social brasileiro, gerador de estudos que conhecemos bem e 

que têm como implicação a análise da vida dos povos negros a partir de 

uma perspectiva social.  
 

O branco brasileiro de um modo geral, e o intelectual em 
particular, recusam-se a abordar as discussões sobre o negro do 
ponto de vista da raça. Abominam a realidade racial por 
comodismo, medo ou mesmo racismo. Assim perpetuam teorias 
sem nenhuma ligação com nossa realidade racial. Mais grave 
ainda, criam teorias mistificadoras, distanciadas desta mesma 
realidade (Nascimento, 2018, p. 45). 

 
No entanto, mesmo com todas as tecnologias de apagamento, seja 

pelas abordagens médico-psicológicas e suas técnicas de controle e 

abrigamento das pessoas negras, seja pelas mitificações e estereótipos de 

uma história contada sem a agência dos povos negros, “as práticas 

performáticas dos povos indígenas e dos africanos” resistiram (Martins, 

2021, p. 35). 

 

O segredo e o sagrado: como os povos de terreiros ensinam à 

psicologia? 

 

Voltando à nossa cena originária, a mãe de santo, ao responder, 

fazia a marcação na palma da mão anunciando o Adarrum para chamar 

o sagrado através da música emanada pelos tambores, o Rum, o Rumpin 

e o Lé – os três tambores em consonância no intuito de reorganizar o 

espaço sagrado pelo lugar da memória, o chamamento da herança, da 

ancestralidade, como possibilidade de atendimento às querelas do 

momento, a possibilidade do diálogo entre a musicalidade (discurso 

sonoro) e o corpo do elegum (escuta), a pessoa (Muntu) e a comunidade 

(Bantu), do sacralizado pelos rituais em que os presentes em coesão criam 

um fortalecimento interno do espaço, desmobilizando aquilo que os 

importunava na esfera do sagrado, uma presentificação do passado que 

contribui para resolver o instante e seguir com a tradição. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

161 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Diante da solicitação sonora todos os eleguns que ali estavam 

passaram a incorporar, recebendo, como se diz popularmente, os seus 

orixás, formando o xirê, a roda, em suas chamadas comunidades 

tradicionais, assim como exemplifica o papel da música para os povos da 

diáspora, no candomblé, jongo, tambor de crioula, tambor de mina, 

candombe, música popular, rap; entre as várias manifestações religiosas e 

profanas no cenário nacional a musicalidade dos tambores se faz 

presente, como forma de condução das manifestações, a música dos 

tambores em relacionamento com o sensível, ajudando a modelar 

aspectos significativos da cultura dos povos da diáspora em sua travessia 

para o outro lado do Atlântico. 

Uma pergunta começa a se configurar, voltando à cena originária e 

aos textos que fundamentam este artigo – de que resistência estamos 

falando, ou melhor, resistir a quê? Pelos pensamentos sociais e 

psicológicos brasileiros, poderíamos dizer que é resistência à crise atual, 

nas perspectivas globais, às guerras, às questões ambientais; 

localizadamente, pode ser resistência aos avanços da extrema-direita e a 

muitas outras crises. Porém, como diz Wanderson Nascimento (2020, p. 

75),  
 

A colonização escravista introduziu os povos africanos e 
indígenas em uma crise incessante desde o começo da 
Modernidade, arremessando esses povos em um persistente 
estado de instabilidade e tensão. A Modernidade inteira, para 
comunidades indígenas e africanas – no velho continente negro 
e em sua diáspora –, é um tempo de crise. 

 
Assim, para a lógica branca, europeia e colonialista, a crise não tem 

memória. Wanderson Flor do Nascimento (2020, p. 76), então, traz os 

terreiros como “fortalezas de salvaguarda dos valores ancestrais africanos 

no Brasil”, que, portanto, têm um papel formativo na performance da 

resistência dos povos negros, sobre o que é possível perguntar como. É 

nesse questionamento que este artigo encontra a cena originária na vida 

dos povos negros de terreiro. Por onde caminhamos, como temos 

aprendido no terreiro a lidar com os “grandes males da modernidade, 

como o racismo, o sexismo e suas variantes”? (p. 76). E localizando ainda 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

162 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

mais a pergunta, caminhando por discursos e práticas psi, o que os 

terreiros trouxeram e podem trazer como contribuições para as reflexões 

em relação à formação da pessoa para além da sua identificação com 

fundamentos eugenistas?! Como interpelar esses campos, 

especificamente a psicologia, pelos valores ancestrais africanos vividos e 

salvaguardados em uma das nossas expressões tradicionais de matrizes 

africanas, os terreiros de candomblé? 

Essa é uma pergunta que já se encontra no campo da psicologia, 

aportada nas pesquisas de Abrahão Santos (2023), que nos alerta de que 

a psicologia não pode seguir com seus saberes e práticas sem levar em 

consideração “as condições da diáspora na base da formação psíquica, 

social, cultural e espiritual do brasileiro”. No entanto, é preciso reconhecer 

que o princípio da diáspora no campo psi vem de longe e podemos 

reconhecê-lo nas obras de Virginia Bicudo, Frantz Fanon, Neusa Santos 

Souza e muitas/os epistemólogas/os negras/os. Fanon (2020) afirma que 

a/o negra/o é uma ficção forjada nas experiências vividas do racismo 

antinegro, o que produz uma alienação de si mesmo, com a internalização 

de um sentido de inferioridade produzido por essa experiência 

epidermizada (Lima, Oliveira, Santos, 2021). Esse sentido de uma 

identidade relacional fundada pelo racismo antinegro está, em terras 

brasileiras, nas obras de Virginia Bicudo e de Neusa Santos Souza, com o 

sentido de autoideal de branco (Bicudo, 2010) e ideal do ego branco 

(Souza, 2021), em que a internalização do fetiche do homem branco, da 

brancura, produz uma identificação como não ser diante da brancura 

como uma subjetivação universal e essencial.   

Na formação em psicologia, Abrahão Santos nos apresenta uma 

ferramenta para lidar com essa alienação, tal como nomeada por Neusa 

Santos Souza (2021), o cosmodrama (Santos, 2023). O cosmodrama é uma 

ferramenta estética e de memória, de efeito didático-pedagógico, que 

visa suprir a necessidade de transmissão da cultura, do ensino, do estilo de 

vida e da história dos povos negros. Inicialmente era uma instalação 

tímida no meio da sala marcando concentração de força no centro do 

espaço e transformando-o em terreiro, lugar habitado pelos antepassados 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

163 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

e ancestrais, rodeada de cadeiras e estudantes, impondo a lembrança de 

uma aldeia indígena ou expressões rituais como a antiga “roda de nkisi”: 

no chão, um arranjo de folhas como aroeira, mandioca, dendê, alguidar, 

água, fogo, cabaça, arco e flecha e muitas variações possíveis dessa 

instalação. Estava ali a expressividade da “estética de terreiro”, marcando 

a memória das lutas negras e indígenas, os saberes da cura, do encontro, 

da troca, do sentido da existência, da vida e da morte, da travessia 

cósmica, do nguzo, da Kalunga, da travessia atlântica. Trata-se de uma 

estética encarnada, enramada, que aprendemos, por exemplo, quando 

Carolina de Jesus comenta da beleza de ver a panela no fogo cozinhando 

comida, para matar a fome, em seu diário. 

Essa instalação acompanha as discussões dos textos da grade 

curricular das disciplinas da graduação e da pós-graduação em psicologia, 

afirma a memória e traz à sala rastros de outra cognição, de outra história 

do país, e conduz ali um processo pedagógico a partir da polifonia e 

diversidade étnica do Brasil, e permite à formação de profissionais de 

psicologia a inclusão do cuidar dessa gente brasileira constituída 

subjetivamente em outra matriz ontológica, como sinalizamos, com a 

cosmovisão dos povos kongo trazida por Tiganá Santana Santos (2019) e 

Fu-Kiau (2019). Na instalação quisemos apresentar a concentração 

ontológica baseada em movências e transmutações, mas também, em 

contrário às estratégias de sujeição por desterro, desterritorialização e 

extermínio dos povos africanos e ameríndios, quisemos aumentar a força 

do sentido comunitário das existências periféricas negras. Assim, o 

cosmodrama é atrator para uma formação que traz a cognição do 

aldeamento, do ajuntamento, do aquilombamento, assentamentos 

cósmicos, conforme os saberes da luta negra e indígena preservam e se 

renovam nas diásporas. 

Entre as várias aprendizagens junto a esse recurso pedagógico do 

cosmodrama, um é que se enterreirar, no âmbito da modernidade, não a 

afirmação de uma universalidade humana ou da universalização da uma 

subjetivação, tal como a história ocidentalocêntrica concebeu. 

Enterreirar-se é transfigurar conforme o movimento de existências 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

164 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

transformacionais das energias da natureza (Kalunga) que faz o humano 

estar constante e permanentemente em construção, em uma criação que 

nunca acaba. 

 

Considerações finais  
 

As culturas africanas transladadas para as Américas 
encontravam na oralidade seu modo privilegiado (...) de 
produção de conhecimento. Assim como para os povos das 
florestas, a produção, inscrição e disseminação do 
conhecimento se davam, primordialmente, pelas performances 
corporais, por meio de ritos, cantos, danças, cerimônias 
sinestésicas e cinéticas (Martins, 2021, p. 36). 

 
A produção das epistemologias negras é resistência estratégica, em 

sua expressividade, pois como nos diz Leda Maria Martins (2021), as 

culturas dos povos negros encontram na oralidade um dos modos de 

produção de conhecimento. Nesse sentido, a música, o som e a dança, tal 

como vivenciado nos terreiros de candomblé tornam-se vitais. Pois, a 

música, o som e a dança, dentro do repertório negro, implementam um 

estilo e deslocam o povo negro de um mundo logocêntrico em que se 

desconstrói ou se transfigura a própria escrita – aquela alfabética do 

letramento ocidental e do tempo linear. A escrita se transfigura em força 

pois o importante nela é não seu caráter de representar ou simbolizar, mas 

como veiculadora de energias. Algo que aparece quando a mãe de santo 

diz que o adarrum sabe. O atabaque sabe porque ele transmitirá ao 

tocador sua energia e o atabaque mesmo ensinará. O povo da diáspora 

tem na música um caminho para tornar-se negro mesmo distante de suas 

origens territoriais. E este artigo anunciou brevemente como podemos 

aprender como toque do adarrum um sentido das epistemologias negras 

– não existe a díade sujeito-objeto, mas um sentido de existência que a 

psicologia ainda precisa afirmar. 

 

 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

165 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Referências  

BICUDO, Virgínia. Atitudes raciais de pretos e mulatos em São 
Paulo. 2 ed. São Paulo: Sociologia e Política, 2010. 
 
FANON, Frantz. Alienação e liberdade: escritos psiquiátricos. 
São Paulo: Ubu, 2020. 
 
FU-KIAU, Kimbwandènde Kia Bunseki. Cosmologia africana 
dos bantu-kongo: princípios de vida e vivência. In: SANTOS, 
Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana dos bantu-
kongo por Bunseki Fu-Kiau: tradução negra, reflexões e 
diálogos a partir do Brasil. Tese (Doutorado em Letras) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8160/tde-
30042019193540/publico/2019_TiganaSantanaNevesSantos_VC
orr.pdf. Acesso em 20 set. 2023. 
 
LIMA, Fátima; OLIVEIRA, Luiza; SANTOS Abrahão. A sociogenia 
fanoniana e a formação em psicologia: uma aposta clínica 
política e negra. Psicologia & Sociedade, 35, e277053, 2021. 
 
MALOMALO, Bas’Ilele. Epistemologia do Ntu: ubuntu, 
bisoidade, macumba, batuque e “x” africana. In: SOUZA, Elio 
Ferreira de et al. (orgs.). História e cultura afrodescendente. 
Teresina: Fuespi, 2018, p. 561-574. 
 
MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar: 
poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 
 
MARTINS, Leda Maria. Encruzilhada referencial do 
dramaturgo diaspórico. [S. l.: s. n.], 2019. 1 vídeo (147 min). 
Publicado pelo canal Melanina Dgital. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=6Kss5gRCvnY. Acesso em 5 
abr. 2024. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Por uma história do homem negro. In: 
NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento, quilombola e 
intelectual: possibilidade nos dias da destruição. São Paulo: 
Filhos da África, 2018 [1974], p. 42-49. 
 
NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Entre apostas e heranças: 
contornos africanos e afro-brasileiros na educação e no 
ensino de filosofia no Brasil. Rio de Janeiro: Nefi, 2020. 
Disponível em: https://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php. 
Acesso em 20 mar. 2024. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

166 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

RODRIGUES, Raimundo Nina. Os africanos no Brasil. São 
Paulo: Madras, 2008.  
 
SANTOS, Abrahão de Oliveira. O cosmodrama: enterreiramento 
da pessoa. In: OLIVEIRA, Luiza Rodrigues de; SILVA, Aline 
Gomes da; PENNA, William Pereira. Epistemes negras: 
oralidades, subjetividades e corporeidades em escritas. Rio de 
Janeiro: Via Verita, 2023. 
 
SANTOS, Alessandro de Oliveira dos; SCHUCMAN, Lia Vainer; 
MARTINS, Hildeberto Vieira. Breve histórico do pensamento 
psicológico brasileiro sobre relações étnico-raciais. Psicologia: 
Ciência e Profissão, Brasília, n. 32 (número especial), p. 166-175, 
2012. DOI: https://doi.org/10.1590/S1414-98932012000500012. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/pcp/a/TtJZrnNBHT88ShMQTLt5wYg/?for
mat=pdf&lang=pt. Acesso em 20 mar. 2024. 
 
SANTOS, Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana dos 
bantu-kongo por Bunseki Fu-Kiau: tradução negra, reflexões e 
diálogos a partir do Brasil. Tese (Doutorado em Letras) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8160/tde-
30042019193540/publico/2019_TiganaSantanaNevesSantos_VC
orr.pdf. Acesso em: 20 set. 2023. 
 
SANTOS, Tiganá Santana Neves. Tradução, interações e 
cosmologias africanas. Cadernos de Tradução, Florianópolis, v. 
39, p. 65-77, set.-dez. 2019. DOI: https://doi.org/10.5007/2175-
7968.2019v39nespp65. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/article/view/2175-
7968.2019v39nespp65/42140. Acesso em 20 mar. 2024. 
 
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro. 2 ed. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2021. 
 
Recebido em: 20 de abril de 2024 
Aceite em: 12 de julho de 2024



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

167 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

168 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O DIREITO À LÍNGUA MATERNA DO POVO XOKÓ EM 
DISPUTA: ENTRE O EPISTEMICÍDIO E A RESISTÊNCIA 
POR MEIO DA RETOMADA LINGUÍSTICA 
 
THE RIGHT TO THE XOKÓ PEOPLE'S NATIVE LANGUAGE IN 
DISPUTE: BETWEEN EPISTEMICIDE AND RESISTANCE THROUGH 
LINGUISTIC RECLAIM 
 
LILIANE DA SILVA SANTOS1 
 
lilianesilvalss01@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0008-0486-200X 
 

LORRANE LUANE DA SILVA2 
 
lorraneluanee2@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-3636-6595 
 
 
 
Resumo  

Este artigo tem como objetivo apresentar o processo de retomada da 
língua materna empreendido pelo povo xokó, localizado na Ilha de São Pedro, 
município de Porto da Folha, no estado de Sergipe. A proposta do trabalho 
também pretende ventilar as lutas dos Xokó e evidenciar a violação do direito à 
língua materna vivenciada por eles. Para isso, o procedimento teórico-
metodológico utilizado é a revisão bibliográfica. Além disso, o pensamento 
decolonial é nosso fio condutor, por meio do qual mobilizamos a colonialidade e 
o epistemicídio como mecanismos de eliminação das línguas originárias. Ao 
tratar da resistência do povo xokó, é possível verificar que a retomada linguística 
é uma prática contra-hegemônica que desafia o discurso oficial e o 
conhecimento universalista, em razão da coexistência de saberes, do modo 
próprio de fazer, da cosmovisão xokó e dos múltiplos horizontes de produção do 
conhecimento. 

 
Palavras-chave: Epistemicídio. Língua materna. Povo xokó. Retomada. 

 
1 Doutoranda pelo Programa de Pós-graduação em Direito da Universidade Federal do Rio 
de Janeiro (UFRJ). Bolsista pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior (Capes). Mestra em direito pelo Programa de Pós-graduação "Novos Direitos, 
Novos Sujeitos" da Universidade Federal de Ouro Preto (Ufop). Advogada inscrita na 
OAB/SE. Bacharela em direito pela Faculdade Pio Décimo, Aracaju/SE. Pesquisadora do 
Laboratório de Inovação, Pesquisa e Observação de Direito, Democracia e Representações 
da América Latina e Eixo Sul (Inpodderales-UFRJ) e integrante do Grupo de Trabalho "Os 
Indígenas na História" (Anpuh/SE). 
2 Advogada com inscrição na OAB/SE, atuante no contencioso cível e especialista em 
processo civil e direito público. Graduanda em licenciatura em letras português-inglês pela 
Universidade Federal de Sergipe.  Sua pesquisa tem ênfase em direitos fundamentais e 
políticas públicas. 

https://orcid.org/
https://orcid.org/0009-0008-0486-200X
https://orcid.org/0000-0002-3636-6595


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

169 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Abstract 

              This article presents the process of reclaiming the native language 
undertaken by the Xokó people, located on São Pedro Island, in the municipality 
of Porto da Folha, in the state of Sergipe. The proposal of the work also intends 
to ventilate the struggles of the Xokó people and highlight the violation of the 
right to the native language experienced by them. For this, the theoretical-
methodological procedure used is the bibliographical review. In addition, 
decolonial thought is our guiding thread, through which we mobilize coloniality 
and epistemicide as mechanisms for the elimination of native languages. When 
addressing the resistance of the Xokó people, it is possible to verify that linguistic 
reclamation is a counter-hegemonic practice that challenges official discourse 
and universalist knowledge, due to the coexistence of knowledges, the Xokó 
worldview, and the multiple horizons of knowledge production. 
 
Keywords: Epistemicide. Native language. Xokó people. Reclamation. 
 
 
 
 
 
  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

170 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 

Os povos originários brasileiros historicamente empreendem lutas 

e resistências objetivando garantir a própria existência e seus direitos 

originários. Durante o período colonial houve a tentativa de eliminação 

das diferenças, dos dialetos e da diversidade linguística para a criação do 

sujeito moderno; trata-se de violação histórica e permanente perpetrada 

contra os povos indígenas.  

Dentre a série de violências sofridas pelos povos originários durante 

o processo de invasão/colonização, ressaltamos o apagamento da língua 

materna para a implantação da língua do colonizador, a saber, o 

português. Dessa forma, os desafios dos povos originários estão postos 

diante da negligência e das constantes violações de seus direitos. Apesar 

do reconhecimento e da concessão de direitos, limites vêm sendo 

estabelecidos para seu pleno exercício. Assim como resistir não é apenas 

uma palavra e verbo na língua portuguesa, também para esses povos, 

resistir significa a vida, forma de continuidade de uma luta histórica e 

ancestral pela dignidade que lhes foi negada desde o processo de 

violência por meio da invasão/colonização. 

Para apresentar o processo de retomada da língua materna pelos 

Xokó, analisamos a articulação da epistemologia ocidental e a relação 

com a colonialidade e o epistemicídio – como mecanismos utilizados para 

promover a subalternização, o silenciamento e a tentativa de eliminação 

das línguas indígenas. A proposta central do trabalho é ventilar as lutas 

dos Xokó e evidenciar a violação do direito à língua materna por eles 

vivenciada. A análise aborda a colonialidade e o epistemicídio, 

mobilizando autoras/es, especialmente latino-americanas/os. Como 

procedimento teórico-metodológico fazemos revisão bibliográfica, tendo 

como fios condutores o pensamento decolonial e os autores indígenas, 

especialmente Gersem Baniwa (2014) e Altaci Rubim (2020).  

Apresentamos inicialmente os Xokó. Em seguida contextualizamos 

a relação do apagamento da língua materna com a produção 

eurocêntrica de conhecimento – por meio da repressão à cosmovisão 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

171 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

indígena, aos conhecimentos e saberes, privilegiando a produção do 

conhecimento do sujeito-moderno-branco. Tratamos também da 

colonialidade e do epistemicídio como mecanismos utilizados contra a 

diversidade linguística. Por último, apresentamos o processo de retomada 

que está sendo realizado pelo povo Xokó por meio dos cânticos do toré1 – 

uma forma de expressão cultural. Assim, no campo da retomada 

linguística e do direito à língua materna, dialogamos com o modo próprio 

de fazer dos Xokó, isto é, como eles estão realizando a retomada. Nessa 

direção, tentamos identificar as aproximações com a desobediência 

epistêmica, compreendendo outros horizontes do conhecimento a partir 

de outras bases e cosmovisões. 

 

(Re)conhecendo a história recente do povo xokó 

 

Localizado na Ilha de São Pedro, município de Porto da Folha, 

pertencente à região do Alto Sertão Sergipano, esse povo tem sua história 

diretamente atrelada às histórias de violências cometidas durante o 

processo de colonização europeia. Para garantir seus direitos originários, 

especialmente à reconquista do território sagrado e à retomada da língua 

materna, muitas lutas já foram e continuam sendo travadas, grandes 

 
1 O toré está intimamente ligado à etnogênese dos índios do Nordeste, isto é, sociedades 
que passavam por camponesas e, diante da existência de um campo para suas aparições, 
assumiram publicamente suas identidades étnicas, reivindicando seus direitos 
assegurados pela União. Essas populações costumavam ser estigmatizados pelos regionais 
(muitas vezes seus vizinhos e inimigos políticos) como aculturadas e foi atribuído ao toré o 
estigma de catimbó ou feitiço, entre outros associados aos cultos afro-brasileiros e, 
portanto, sincréticos e não de domínio indígena. Nem por isso tais grupos deixaram de se 
firmar em seus regimes de índio específicos, recriando seu patrimônio étnico a partir de 
situações de territorialização que já os extraía de uma complexa e intensa posição                              
de contato cultural. O toré, num primeiro filtro, acaba por emergir como um festejo cristão 
da indianidade, associado aos antepassados e encantados das matas nativas (Grünewald, 
2004, p. 25). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

172 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

homens e mulheres morreram por 

acreditar na liberdade de ter um 

jeito próprio de entender e viver a 

vida.  

Para compreender a recente 

luta dos Xokó pela retomada de suas 

terras e em defesa da vida, é 

necessário conhecer a história de 

seus antepassados/ancestrais que 

utilizaram diferentes estratégias 

para sobreviver e deixaram um 

legado de resistência para as demais 

gerações. Para esse povo, a 

temporalidade não é linear, como 

estabeleceram os invasores-colonizadores, e a luta é contínua, como 

afirmava o pajé Raimundo Xokó.2 Nesse sentido, para percorrer essa 

história abordamos os principais marcos da história recente dos Xokó a 

partir das referências bibliográficas sobre o assunto, como Dantas (1997), 

Dantas e Dallari (1980) e Santos Júnior (2011). 

No território sergipano, especificamente no Alto Sertão, próximo ao 

rio São Francisco, destacaram-se duas missões: a de Pacatuba e a de São 

Pedro de Porto da Folha. Esta última, de acordo com Dantas e Dallari 

(1980), em 1724, tinha em torno de 320 indígenas, população que foi sendo 

reduzida, pois no século 19, a missão da Ilha de São Pedro estava registrada 

como povoado com aproximadamente 231 indígenas. Naquele momento, 

eles se dedicavam a plantações e trabalhos de lavoura, uma vez que a terra 

da Caiçara – local sagrado – havia sido invadida por fazendeiros. Nesse 

sentido, a Lei de Terras, criada em 1850, legalizou a incorporação das terras 

indígenas pelos fazendeiros sob o argumento de que os indígenas 

estavam assimilados à população não indígena, ou seja, houve a negação 

da existência do povo xokó.  

 
2 Grande liderança e referência do povo xokó. Faleceu em 23 de julho de 2016. 

 Mapa 1: Localização da 
Terra Indígena Caiçara/Ilha 
de São Pedro dos Xokó 
 
Fonte: Etnomapeamento 
da Terra Indígena 
Caiçara/Ilha de São Pedro 
dos Xokó, 2014. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

173 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

De acordo com Dantas e Dallari (1980), foram utilizados diversos 

meios para manter os Xokó dispersos e afastados de suas terras, a exemplo 

dos confrontos violentos diretos e da legislação interpretada e aplicada 

pelos próprios invasores. Assim, alguns xokó permaneceram nas terras da 

Caiçara sob o comando dos fazendeiros, trabalhando como meeiros, 

assalariados ou vivendo da pesca e da cerâmica, enquanto outros 

atravessaram o rio e foram pedir abrigo junto aos Kariri de Porto Real do 

Colégio, em Alagoas, onde continuaram lutando para ter seus direitos 

reconhecidos e retornar às terras de seus antepassados.  

No decurso do tempo, os Xokó contaram com o apoio e incentivo 

da Pastoral da Terra da Diocese de Propriá, orientada pelo bispo dom José 

Brandão de Castro, bem como do Conselho Indigenista Missionário (Cimi), 

da Universidade Federal de Sergipe (UFS), do Sindicato e Federação dos 

Trabalhadores na Agricultura do Estado de Sergipe (Fetase) e da Comissão 

Pró-Índio de Sergipe (CPI-SE), conforme mencionado por Dantas e Dallari 

(1980).  

Com esses apoios, os Xokó realimentaram suas esperanças e 

retornaram à batalha, porém, dessa vez de forma politicamente 

organizada. A comunidade, no entanto, em decorrência da violência dos 

fazendeiros e de decisão judicial, foi obrigada a desocupar a ilha e 

respondeu a quatro processos, segundo a CPI-SP (1983).  

No início de 1979, de acordo com a CPI-SP (1983), os Xokó enviaram 

carta à Funai solicitando sua intervenção para o reconhecimento de seus 

direitos originários. Em 9 de setembro de 1979, após um ano de 

morosidade da decisão judicial, os indígenas retornaram à Ilha de São 

Pedro, com a decisão de não a abandonar.  

Depois de quase cem anos tentando reaver o território do antigo 

aldeamento, os Xokó encontraram condições de realizar esse processo de 

retomada da Ilha de São Pedro. No período em que a diversidade e a 

diferença passaram a ser (re)construídas sob a influência do processo de 

etnogênese, houve a busca pelo reconhecimento da pluralidade étnica e 

cultural do país. Nesse sentido, nota-se a distinção com relação à ideologia 

que vigorava no século 19, tendo em vista seu objetivo de integração dos 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

174 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

indígenas à comunhão nacional, ou seja, a negação de sua identidade 

(Dantas, 1997). Com a persistência e resistência na luta pelas terras, os Xokó 

foram oficialmente reconhecidos como indígenas pela Funai, com direitos 

originários sobre seu território tradicional. Desse modo, ocorreu a 

transferência da Ilha de São Pedro para o povo em julho de 1984, 

momento em que eles estavam na posse da documentação (Santos 

Júnior, 2011).  

Em 1991, os Xokó tiveram homologados os hectares da Caiçara; em 

1999 reconquistaram as terras das Fazendas Rancho Bom, São Geraldo e 

Belém, finalizando 2003 com a retomada da Fazenda Maria das Pretas 

(Santos Júnior, 2011). A reconquista territorial dos Xokó representou a 

liberdade, a (re)construção da identidade e o recomeço para a 

comunidade. Apesar de amenizar, não eliminou as violações de seus 

direitos, principalmente no campo da linguagem, uma vez que o Estado 

brasileiro tem criado obstáculos, inviabilizando o acesso da comunidade 

a conhecimento sobre a sua língua materna e, consequentemente, o 

conhecimento da própria história por meio da língua ancestral.  

Na atualidade, o povo xokó está realizando o processo de 

desocultação e retomada da língua materna. Devido ao processo violento 

de ocultação e o epistemicídio, existe grande dificuldade de identificar a 

língua originária. Por isso, eles vêm reivindicando o dzubukuá, uma língua 

geral que foi imposta, especialmente na região Nordeste, pelos 

catequizadores. Faz-se imperioso evidenciar que apesar de ter sido 

imposta pelo processo de catequização, ela está sendo ressignificada e 

reconstruída no chão do território. Isto é, como guardiões desses saberes – 

conectados com os espíritos ancestrais – os Xokó dão um novo sentido à 

língua. De acordo com Rubim (2020), as línguas indígenas não morrem 

porque estão conectadas com os espíritos ancestrais da mãe terra, elas 

apenas adormecem e ficam silenciadas. 

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

175 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O apagamento da língua materna e as consequências para o povo 

xokó 

 

O apagamento da língua materna dos Xokó é oriundo das missões 

que ocorreram no período colonial com o objetivo de os catequizar. 

Naquele momento, os padres se reuniam nos aldeamentos para aprender 

a língua materna e, a partir dela, escreviam catecismos apresentando os 

“ensinamentos” da doutrina cristã (Dantas, 1997). Mediante a 

desqualificação, condenação e proibição da língua materna, ocorreu o 

epistemicídio por meio da evangelização e escolarização a partir da 

imposição do idioma imperialista.  

A Europa concentrou sob sua hegemonia o controle das formas da 

subjetividade, da cultura, e principalmente, do conhecimento e de sua 

produção. Houve o processo de repressão das formas de produção de 

conhecimento dos povos colonizados, de seus padrões de produção de 

sentidos, do universo simbólico, dos padrões de expressão e das 

subjetividades. A construção das sociedades modernas tem bases nas 

imposições culturais europeias, ocasionando a consolidação do mundo 

eurocentrado (Quijano, 2005). 

Nesse sentido, o pajé Raimundo Xokó durante uma entrevista 

realizada pela Comissão Pró-Índio de São Paulo, em 1983, ao ser indagado 

sobre a língua do povo xokó, afirmou que não teve contato com a língua 

materna devido ao processo de repressão:  

 

A língua Xocó eu não alcancei porque já estava pra trás... 
o pessoal ia deixando de falar... com medo. Porque se dissesse 
assim, que era índio, levava porrada. E por isso o pessoal mais 
antigo apanhou mesmo, porque dizia que era caboclo e que as 
terras foi D. Pedro II quem deu. E o que os Brito queria era tocar 
o pessoal pra fora e ficar com a terra (CPI-SP, 1983, p. 18).  

 

O relato do pajé Raimundo Xokó exemplifica o processo 

permanente de violência contra os povos originários, principalmente no 

tocante à subalternização da língua materna. Desse modo, entendemos 

que a repressão epistêmica foi extremamente violenta, tendo em vista 

que eram considerados inferiores. Nesse sentido, de acordo com Meneses 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

176 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

(2018), o epistemicídio foi cometido sistematicamente durante toda a 

trajetória da modernidade, ao invisibilizar os conhecimentos e as línguas 

maternas, criando um espaço de não conhecimento e promovendo a 

implantação progressiva das línguas hegemônicas e do conhecimento 

universal. O não reconhecimento das múltiplas formas de conhecimento 

implica a deslegitimação das práticas sociais indígenas, promovendo a 

exclusão social. Nessa perspectiva, assim se pronuncia o cacique Bá:3 

 

Quando eu passei a ter entendimento de gente (...), ser 
sabedor que a gente carregava esse nome de Xokó, o nome 
indígena. (...) Quando eu tive conhecimento, a gente era proibido 
de dizer essa palavra, eu era pequenininho e via meus pais 
comentar que a gente não podia falar pra ninguém. E a língua 
nem se falava que existia. (...) Já teve tempo, já teve época que a 
gente nem sabia quem era nós, (...) a gente sofreu todo esse 
processo de perda, e a língua foi uma das principais que foi 
embora. (...) Só que sempre vinha essa pergunta: onde está a 
língua de vocês? Como é o nome da língua de vocês? A gente 
nunca soube dizer qual era porque a gente como eu já disse, a 
gente nem sabia quem era a gente mais. (...) Isso pra mim é 
considerado como um crime. Você ser forçado a ser quem você 
não é. Por exemplo, a gente sendo indígena era forçado a ser 
outro tipo de gente sem ser. 

 

No relato compartilhado pela liderança xokó, verificamos uma 

relação intrínseca entre a negação da identidade étnica xokó e o 

epistemicídio da língua materna. Os Xokó foram proibidos de ser quem 

são e obrigados a ocultar e silenciar seus elementos culturais, entre eles a 

língua materna, ou seja, sofreram o processo de epistemicídio. Segundo 

Baniwa (2014), o apagamento da língua materna afeta diretamente a 

relação do povo com a natureza, bem como com o cosmo, impactando 

negativamente a conexão com o “ser” e o “estar” no mundo com os 

encantados. 

Na análise de Meneses (2018), o genocídio perpetrado contra os 

povos não europeus objetivando a expansão europeia também foi um 

epistemicídio, tendo em vista que por meio da eliminação dos povos, 

houve a destruição das diversas formas de conhecimento, ou seja, o 

genocídio anda ao lado do epistemicídio. Em outras palavras, o 

 
3 Lucimário Apolônio Lima Xokó, cacique Bá, em entrevista concedida em 2022, em Porto 
da Folha, SE, a Liliane da Silva Santos (2023). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

177 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

epistemicídio é o assassinato dos conhecimentos dos povos indígenas, 

como foi o caso dos Xokó. Com efeito, o pajé Jair4 desse povo afirmou que 

o processo de apagamento da língua materna se deu devido a um 

massacre: 

 

Essa perda da língua não foi por acaso, foi o massacre (...) 
Onde nossos pais, nossos avós vivia na Caiçara (...), vivia debaixo 
de ordem, mesmo sabendo que ali não poderia falar, mas sabia 
que aquela terra pertencia aos índios, mas não poderia falar, pois 
era motivo de expulsão dessa terra (...) E nem poderia dizer que 
era índio (...). Foi uma perda muito ruim pra cultura, para o nosso 
povo porque a língua é pra enriquecer. (...) mas naquele tempo a 
gente não poderia dizer que era índio, nem podia realizar o toré 
porque era motivo de expulsão ou até alguns deles matarem. 

 

Diante do relato compartilhado pelo pajé do povo xokó, é possível 

verificar que o processo de apagamento era constante e vinculado a 

outras violências. Os processos de violências eram sistemáticos, fosse por 

meio do apagamento da língua, da identidade étnica, fosse também por 

meio do extermínio. A invasão/colonização foi responsável pelo processo 

de genocídio e extermínio dos corpos e das culturas dos povos originários 

a partir da imposição de modelos de outras linguagens, sistema 

econômico e modo de vida, empreendidos em nome da modernidade 

por meio da dominação (Quijano, 2005). 

 

Tecituras do impacto da epistemologia ocidental e o 

encobrimento dos conhecimentos indígenas 

 

Durante a invasão/colonização na Abya Yala (América Latina), não 

foi imposto apenas um sistema econômico de capital e trabalho baseado 

na escravidão-exploração-servidão para a produção de mercadorias 

visando à economia mundial. De acordo com Grosfoguel (2008), tratou-se 

de um sistema-mundo complexo, pois junto à invasão, o colonizador 

impôs o modelo do homem ocidental, a saber: o heterossexual-branco-

patriarcal-cristão-militar-capitalista-europeu e universal, com 

 
4 Jair Acácio Xokó, pajé Jair, em entrevista concedida em 2022, em Porto da Folha, SE, a 
Liliane da Silva Santos (2023). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

178 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

racionalidades diferentes dos povos originários, ou seja, o homem 

considerado “civilizado”.  

Como consequência disso, temos a presença de uma hierarquia 

étnico-racial, privilegiando os colonizadoreseuropeus em relação aos 

povos originários e não europeus; o patriarcado, que, pela hierarquização, 

trouxe amplos privilégios aos homens; a imposição do cristianismo; a 

superioridade epistêmica do homem ocidental, porquanto ele é o único 

com capacidade de produzir conhecimentos; e a hierarquia linguística 

europeia em relação à diversidade linguística dos povos indígenas. Desse 

modo, o sistema-mundo-moderno-colonial, compreendido como um 

histórico-estrutural heterogêneo com base na matriz de poder colonial, 

tem a dimensão de afetar toda a existência social, desde a sexualidade até 

a autoridade, subjetividade, etnicidade e o trabalho (Quijano, 2005). 

O século 16 teve como marco, o lançamento de uma nova matriz 

de poder colonial que permaneceu até os dias atuais. Segundo Quijano 

(2005), muito embora os continentes invadidos e colonizados tenham 

tentado se organizar politicamente, como nações “independentes” 

continuaram a viver sob a exploração e dominação europeia/norte-

americana. Trata-se, não mais do colonialismo como “situações coloniais” 

impostas por uma administração colonial, mas da colonialidade. 

Colonialidade é conceito-chave para a compreensão deste artigo, 

cunhado por Aníbal Quijano (2002), e busca apresentar e denunciar na 

estrutura moderna a permanência das diversas formas de dominação, 

tanto econômica quanto política, que não foram extintas com o fim da 

administração colonial. Dessa forma, a apresentação desse conceito 

potencializa a compreensão de que esses processos de dominação, 

apesar de continuar existindo, estão sendo “disfarçados” pela 

modernidade. A partir do reconhecimento da universalização de direitos 

há a homogeneização social, ou seja, a exclusão da pluralidade e da 

diversidade, uma vez que a uniformização ocasiona o apagamento e a 

invisibilização, bem como a colonialidade como representação da 

obscuridade da modernidade. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

179 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

As modernidades coloniais, durante o período que se expandiu 

entre o fim do século 15 e o início do 16 até a etapa inicial da globalização, 

foram responsáveis por construir um arcabouço alicerçado em concepção 

de conhecimento baseada numa epistemologia que subalternizou outras 

formas de conhecimentos. De acordo com Mignolo (2020), pela visão 

moderna e universal tanto do conhecimento quanto da epistemologia, os 

conceitos não estão ligados às histórias locais, às cosmovisões indígenas e 

aos saberes populares, mas aos projetos globais. 

Dessa forma, evidenciamos que a epistemologia ocidental é 

indissociável do fenômeno histórico da ciência moderna e de sua 

consolidação, e que ambas contribuíram para a instauração dos 

paradigmas eurocêntricos hegemônicos, os quais, ao longo dos últimos 

500 anos, inspiraram as ciências ocidentais do sistema-mundo-patriarcal-

capitalista-colonial-moderno, conforme aludido por Grosfoguel (2008). 

Para isso, foi necessário impor a construção do conhecimento a partir das 

bases universalista, neutra e objetiva, em outras palavras, trata-se de uma 

ideologia, uma inversão e distorção da realidade – como forma de 

dominação. 

Esse conhecimento universal encobre o lugar geopolítico e o corpo 

político do sujeito, isto é, invisibiliza tanto o território/lugar quanto o 

sujeito/indivíduo que fala. Segundo Grosfoguel (2008), nas bases das 

ciências ocidentais, o enunciador é ocultado e apagado para permanecer 

no espaço privilegiado do mito de um “Ego” não situado, ou seja, questões 

étnico-raciais, sexuais, de gênero e classe são desvinculadas desse sujeito 

universal. Ao passo que há essa universalização, tem-se também o 

encobrimento da geopolítica em que esse conhecimento do sistema-

mundo-moderno-colonial é construído.  

Nesse sentido, o projeto da modernidade vinculado à 

epistemologia ocidental se refere à submissão da vida ao controle 

absoluto do homem sob a direção do conhecimento eurocêntrico. A 

filosofia ocidental moderna abriu um novo momento na história, tendo 

em vista que a partir de então não será a vontade de Deus que decidirá 

sobre os acontecimentos da vida individual e social, e sim o próprio 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

180 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

homem que, servindo-se da razão, será capaz de criar e compreender as 

leis para as colocar a seu serviço (Grosfoguel, 2008; Castro-Gómez, 2005). 

Seguindo essa direção, verifica-se que o conhecimento universal tem a 

capacidade de estabelecer critérios para validar o que é considerado 

verdadeiro ou falso, científico ou não científico, e, como consequência 

desse domínio, apenas o homem ocidental-universal está habilitado para 

elaborar, criar teorias científicas e produzir conhecimentos. 

De acordo com González Stephan (1996), escrever era um exercício 

que no decorrer do século 19, correspondia à necessidade de ordenar, 

estabelecer e instaurar a lógica da civilização – pelo pensamento europeu 

– o desejo modernizador da elite. A palavra escrita no idioma imperialista 

criou as leis e identidades nacionais, planejou os programas 

modernizadores, organizou a compreensão e leitura do mundo a partir da 

visão eurocêntrica por meio da exclusão, especialmente dos povos 

originários.  

Nesse sentido, o Estado brasileiro reconhece o idioma português 

como o oficial, ou seja, a língua hegemônica. Há, no entanto, a previsão 

legal do direito à língua ancestral, conforme o caput do artigo 231 da 

Constituição Federal de 1988 e o artigo 210, § 2° ao garantir o aprendizado 

na língua materna e processos de aprendizados próprios (Brasil, 2015). 

Ocorre que, na mesma medida em que reconhecem o direito à língua 

materna, os povos indígenas deverão dominar o idioma oficial, ou seja, há 

um condicionamento para o exercício do direito à diversidade linguística, 

privilegiando o modelo-padrão do invasor/colonizador. 

Assim, o direito moderno representa as manifestações do 

pensamento abissal, capitalista, neoliberal e colonial. Segundo Santos 

(2009), ele determina o que é legal ou ilegal, de acordo com o direito 

oficial do Estado. Legal e ilegal são formas de garantir a existência perante 

a lei e o controle social dos territórios, uma vez que, por meio dessa 

dicotomia, é possível classificar os territórios legais – dentro da lei que 

consequentemente possuem direitos reconhecidos – e ilegais – fora da lei, 

aqueles que possuem o domínio do não direito, que são colocados às 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

181 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

margens. Assim, a zona colonial é onde estão localizadas as diferentes 

experiências históricas e os atores sociais invisibilizados. 

 

A retomada da língua materna pelo povo xokó 

 

Há vários povos indígenas da região Nordeste fazendo uso exclusivo 

do português como primeira língua. Alguns, entretanto, têm realizado o 

processo de desocultação ou revitalização de suas línguas ancestrais. A 

desocultação que está sendo realizada pelo povo xokó encontra 

fundamento nos documentos coloniais, como é o caso dos catecismos e 

gramáticas que foram escritos, publicados e, em alguns casos, são os 

únicos registros que comprovam a existência da língua materna.  

No caso do povo xokó, a língua desocultada é o dzubukuá, que tem 

relação com os Dzubukuá ou Kariri, povos que habitavam as áreas baixas, 

próximas do rio São Francisco, situadas entre os estados de Pernambuco 

e Bahia (Rodrigues, 1986). Tendo em vista que a língua dzubukuá era 

falada por diversos povos da região Nordeste situados nas margens do 

Velho Chico, não é forçoso afirmar que o povo xokó, em algum momento 

da sua história, pode ter tido contato com ela.  

Ou seja, enquanto o discurso oficial, decorrente da ciência 

ocidental-moderna afirma que a língua materna do povo xokó está morta 

e extinta, os Xokó estão realizando um mergulho contra a correnteza, 

demonstrando que a língua que estava encoberta e adormecida, está 

sendo retomada. Dessa forma, o processo de desocultação do dzubukuá 

não diz respeito apenas a um idioma a ser desocultado e revitalizado; 

trata-se de uma língua ancestral que está conectada com os seres 

encantados e com os antepassados indígenas (Durazzo, 2019). 

Nessa direção, o processo de desocultação e retomada possui 

características daquilo que Boaventura já chamava a atenção, no que 

tange ao Sul global: o retorno dos subalternizados, humilhados e 

encobertos não como meras vítimas, mas como vitimados que 

empreenderam luta e resistência, utilizando a experiência e os 

aprendizados próprios de diferentes modos contra a corrente 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

182 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

hegemônica de uniformização. Desse modo, mais do que um retorno no 

campo epistemológico, vem se desenhando a retomada ontológica, a 

retomada da razão de “ser” (Meneses, 2018).  

Após as informações levantadas pelos Xokó sobre a língua 

dzubukuá, foi possível identificá-la como sua língua materna, 

possibilitando a desocultação. Nesse sentido, a retomada representa o 

processo dinâmico e coletivo que a língua do povo xokó perpassou no 

decorrer da história. No cotidiano, eles usam o português para se 

comunicar; no entanto, identifica-se também o uso de vocábulos oriundos 

do dzubukuá, que se expressa principalmente nos cânticos do toré, visto 

que a oralidade é a principal ferramenta de aprendizado da língua. 

Nesse sentido, Mignolo (2008) afirma que o caminho para o futuro 

não pode ser construído utilizando as ruínas, memórias e as violências 

cometidas pelo Ocidente. Assim, as línguas dos povos originários e suas 

formas de pensar estão sendo reinscritas a partir das experiências de lutas, 

resistências e memórias coletivas, confrontando as categorias impostas 

pelo pensamento ocidental.  

A língua materna dzubukuá do povo xokó está sendo reinscrita em 

harmonia com a natureza e os encantados. Não se trata de um processo 

vinculado às regras do pensamento ocidental; as bases que sustentam a 

língua dos Xokó estão vinculadas a sua cosmovisão. Assim, Anísio Xokó5 

compartilhou informações sobre o local em que os torés na língua 

materna estão sendo escritos e a importância de a criação ter significados 

para o povo: 

 

Numa pedra bem grande que tem lá na mata, uma visão 
bem bonita que dá para ver a comunidade toda, ver o rio São 
Francisco todo, eu fiz o primeiro lá. (...) Na mata, a gente começa 
a cantar de um nada, cantar, cantar e cantar, daqui a pouco está 
cantando um toré que nunca viu, que nem planejamos fazer, 
começamos a cantar, e o toré está feito. (...) A gente vai fazer parte 
da história do princípio, daquelas pessoas que estavam 
engatinhando, mas que não tiveram medo de começar, tudo é 
história, e a história não vai se acabar, vai continuar sendo. O que 
vale é o que a gente entende e o que significa, se está dentro da 
gente que significa isso, é aquilo. 

 
5 Anísio Apolônio Lima Xokó, em entrevista concedida em 2022, em Porto da Folha, SE, a 
Liliane da Silva Santos (2023). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

183 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 

A retomada está se dando no chão do território sagrado, tendo 

como horizonte a beleza das serras, o Velho Chico, o canto dos pássaros e 

a conexão com os ancestrais. A utilização do toré como forma de 

manifestação da retomada da língua materna foi uma decisão 

estratégica, tendo em vista que a comunicação pela oralidade é mais 

facilmente disseminada entre as pessoas. Nas palavras do Anísio Xokó 

(apud Santos, 2023),  

 

É porque a coisa mais forte e presente ainda que pode 
espalhar a língua com mais facilidade, com menos forçação de 
barra é o toré porque a gente não vive sem o toré. A gente 
necessita de novos toré e quando eles vão surgindo na língua, até 
os idosos que tem mais dificuldade para entender, 
compreender, eles vão cantando junto com a gente, daqui a 
pouco todo mundo está cantando, falando a nossa língua da 
forma mais natural do mundo. 

 

O processo de retomada da língua representa uma forma de 

construir uma nova postura epistemológica para recuperar as 

experiências e os saberes silenciados ou destruídos pela 

invasão/colonização e, posteriormente, pela colonialidade do saber. 

Assim, é imperioso destacar que no caso do povo xokó, a retomada está 

acontecendo a partir da conexão com a ancestralidade, a natureza, as 

matas, os animais e o território, ou seja, não está acontecendo dentro da 

escola, na sala de aula ou em espaços institucionais. Nesse caminho, 

identifica-se a oralidade como o principal recurso aplicado na transmissão 

da língua dzubukuá.  

Para Gentili (2018), é necessário defender a diversidade do mundo, 

resgatando os saberes encobertos pelo colonialismo e pelo capitalismo, 

objetivando o desenvolvimento de uma teoria de alternativas que seja 

capaz de considerar as cosmovisões indígenas, a diversidade, bem como 

a complexidade das lutas dos povos oprimidos, subalternizados, 

conforme está ocorrendo com os Xokó.  

Na análise de Baniwa (2014), a língua indígena é concebida como 

um elemento cultural importante para a autoestima e a afirmação 

identitária dos povos, juntamente a outros elementos culturais, como é o 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

184 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

caso da relação com a terra, a ancestralidade cosmológica, as tradições 

culturais e os rituais. Nessa direção, conforme Rubim (2020), como as 

línguas não morrem, apenas adormecem, também são concebidas como 

“línguas-espíritos” ao possibilitar a confluência entre os diversos 

elementos das culturas indígenas de cada povo.  

No que aqui foi exposto, mostramos alguns caminhos e horizontes 

apresentados pelos povos originários para a coexistência das línguas e dos 

mundos. A retomada da língua materna compreende sua reconstrução e 

a recriação como forma de sobrevivência das cosmovisões e como 

reflorestamento das ancestralidades indígenas pela oralidade, escrita e 

demais formas de leitura e compreensão dos mundos. Nessa direção, 

relaciona-se com a desobediência epistêmica (Mignolo, 2008), 

desvinculando-se dos fundamentos ocidentais, bem como da 

acumulação de conhecimento. Em vista disso, segundo Gentili (2018), 

precisamos partir do olhar que não é imposto – que possibilita outras 

perspectivas e pontos de vistas para proporcionar o questionamento e o 

questionar-se; horizontes que buscam o reconhecimento para os 

conhecimentos que vão além dos espaços e lógicas acadêmicas, 

ressaltando-se que esse movimento não significa o desprezo pelo 

conhecimento científico. O que se pretende é a realização de um diálogo 

entre as ciências sociais e as ciências da vida, incluindo as cosmovisões 

indígenas. 

 

Considerações finais: a luta continua 

 

Refletimos sobre o processo de retomada da língua materna 

empreendido pelos Xokó. No decorrer do artigo, verificamos que pela 

crítica decolonial, à medida que expõem a colonialidade, propiciam a 

explicitação dos mecanismos que contribuíram para o apagamento da 

língua materna, como o caso do epistemicídio contra os povos originários 

no Brasil.  

Ao observar o caso específico do povo xokó, pudemos verificar que, 

apesar do reconhecimento do direito à língua materna, o racismo 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

185 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

epistêmico continua presente ao julgar inferiores os conhecimentos não 

ocidentais ou quando eles são considerados folclore ou mitologia. Isso é 

reforçado pela operação teórica que privilegiou a afirmação dos 

conhecimentos produzidos pelo Ocidente como legítimos, universais e 

verdadeiros. Por meio da retomada, no entanto, o povo xokó apresenta 

outras formas de construir o conhecimento que não estão 

fundamentadas nas línguas hegemônicas impostas pelos 

invasores/colonizadores. É uma forma de resistência e uma prática contra-

hegemônica que desafia o discurso oficial e a ordem ocidental e 

universalista. 

Nessa direção, entendemos que devemos destacar a existência de 

histórias, saberes, conhecimentos, cosmovisões e epistemologias fora do 

marco conceitual e historiográfico do Ocidente. Essa mudança de 

paradigma implica o reconhecimento de epistemologias plurais, como 

também a construção de outras bases epistemológicas para se pensar a 

partir de outras realidades e múltiplos mundos. 

Por fim, é importante salientar que a colonialidade permanece em 

curso, principalmente no campo institucional, gerando violências e 

violações de direitos dos povos originários, contribuindo para a 

manutenção dos mecanismos de eliminação das línguas indígenas nas 

bases excludentes, racistas e assimilacionistas em nome da sociedade 

“civilizada”. 

 

 

 

Referência 

BANIWA, Gersem. Língua, educação e interculturalidade na 
perspectiva indígena. Seminário Ibero-americano de 
Diversidade Linguística, Anais..., 2014.  
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1998. Brasília: Secretaria de Edições e Técnicas, 2015. 
 
CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência 
epistêmica e o problema da “invenção do outro”. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

186 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires: Clacso, 2005, p. 80-87 (Colección 
Sur Sur). 
 
CPI-SP, COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO de São Paulo. Boletim 
Comissão Pró-Índio-SP, São Paulo, n. 14, maio-/jun. 1983. 
 
DANTAS, Beatriz Góis. Xokó: Grupo indígena de Sergipe. 
Aracaju: Seed/NEI, 1997. 
 
DANTAS, Beatriz. Góis; DALLARI, Dalmo de Abreu. Terra dos 
índios Xocó: estudos e documentos. São Paulo: Comissão Pró-
Índio/Editora Parma, 1980. 
 
DURAZZO, Leandro. Cosmopolíticas tuxá: conhecimentos, 
ritual e educação a partir da autodemarcação de 
Dzorobabé. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2019. 
 
GENTILI, Pablo. Inventar outras ciências sociais. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa. Antologia Esencial. V. 1. Construindo as 
epistemologias do sul. Comp. Maria Paula Meneses et al. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Clacso, 2018, p. 13-20. 
 
GONZÁLEZ STEPHAN, Beatriz. Economías fundacionales.                    
In: GONZÁLEZ STEPHAN, Beatriz (comp.). Diseño del cuerpo 
ciudadano. Cultura y Tercer Mundo. Nuevas identidades y 
ciudadanías. Caracas: Nueva Sociedad, 1996. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de 
economia política e os estudos pós-coloniais: 
transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade 
global. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 80, p. 115-147, 
2008.  
 
GRÜNEWALD, Rodrigo de Azevedo. As múltiplas incertezas do 
toré. In: GRÜNEWALD Rodrigo de Azevedo (org.). Toré – regime 
encantado do índio do Nordeste. Recife: Fundação Joaquim 
Nabuco/Massangana, 2004. 
 
MENESES. Maria Paula. Pensando desde o Sul e com o Sul. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Antologia Esencial. V. 1. 
Construindo as epistemologias do sul. Comp. Maria Paula 
Meneses et al. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Clacso, 2018. 
p. 23-30. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

187 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais / projetos globais: 
colonialidade, saberes subalternos e pensamento liminar. 
Trad. Solange Ribeiro de Oliveira. 1. ed. rev. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2020. 
 
MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção 
descolonial e o significado de identidade em política. 
Cadernos de Letras da UFF, n. 34, p. 287-324 (Dossiê: Literatura, 
língua e identidade), 2008. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 
América Latina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino- 
americanas. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Clacso, 2005, 
p. 107-130 (Colección Sur Sur).  
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, poder, globalização e 
democracia. Novos Rumos, v. 37, n. 17, 2002. Disponível em: 
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/novosrumos/article/v
iew/2192. Acesso em: 20 dez 2023. 
 
RODRIGUES, Aryon Dall’Igna. Línguas brasileiras: para o 
conhecimento das línguas indígenas. São Paulo: Edições 
Loyola, 1986. 
 
RUBIM, Altaci Corrêa. A vitalização da língua kokama: além das 
fronteiras entre Brasil e Peru. Cadernos de Linguística, v. 1, n. 3, 
p. 1-18, 2020. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento 
abissal: das linhas globais a uma ecologia de saberes. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Epistemologias do Sul. Org. 
Maria Paula Meneses. Coimbra: Almedina, 2009. p. 23-71. 
 
SANTOS JÚNIOR, Avelar Araújo. Terra xokó: um espaço como 
expressão de um povo. Aracaju: Editora Diário Oficial, 2011. 
 
SANTOS, Liliane da Silva. O direito à língua materna dos povos 
originários: o caso do povo xokó/Sergipe. Tese (Doutorado) – 
Programa de Pós-graduação em Direito, Universidade Federal 
de Ouro Preto, Ouro Preto, 2023. 
 
Recebido em: 23 de abril de 2024  
Aceito em: 13 de julho de 2024 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

188 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

189 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

CORPO-TERRITÓRIO, DESENHO INFANTIL E EDUCAÇÃO 
NOS TERREIROS 

 

BODY-TERRITORY, CHILDREN'S DRAWING AND EDUCATION IN 
THE TERREIROS 

 

AILMA DA SILVA CONCEIÇÃO1 
 
s.ailma@yahoo.com  
https://orcid.org/0009-0008-9067-2658 
 

EDUARDO OLIVEIRA MIRANDA2 
 
eduardomiranda48@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-5836-4761  
 
 

 
Resumo  

O presente artigo traz à tona a história de vida, o forjar do corpo-território 
de uma pesquisadora que tem em sua marca de existência a singularidade de ter 
sido criança de terreiro e hoje ser Makota, pedagoga e disposta a falar de dentro 
do seu território com a legitimidade de uma pesquisadora que se tece em 
contraposição ao legado ocidental e ao mesmo tempo enaltece os valores 
civilizatórios africanos e afro-brasileiros. Nessa conjuntura, percorrem-se as 
categorias desenho de criança, educação nos terreiros, educação decolonial, 
corpo-território e legado africano, associadas à metodologia da sociopoética. A 
base metodológica possibilita a convivência direta nos espaços de estudo, 
valorizando o imaginário e os corpos dessas crianças como produtores de 
conhecimentos. 

 
Palavras-chave: Corpo-território. Desenho. Educação nos terreiros. 
 

 
1 Nascida em Salvador, Bahia e vivenciou toda a sua infância dentro de um terreiro de 
candomblé. Desde criança sempre teve o desejo de poder contar a história do seu povo. 
Graduada em pedagogia pela UFBA, mestra em desenho, cultura e interatividade pela 
Uefs, integra o Grupo de Pesquisa Corpo-território, Educação e Decolonialidade 
(CNPq/Uefs). Atualmente trabalha como professora substituta pela SMED - Salvador, Bahia. 
2 Corpo-território negro, homossexual, cisgenero, do interior da Bahia e com doutorado em 
Educação pela Ufba. Professor adjunto da Universidade Estadual de Feira Santana (Uefs), 
onde coordena o Grupo de Pesquisa Corpo-território, Educação e Decolonialidade 
(CNPq/Uefs). Assume o componente curricular Relações Étnico-raciais na Escola nas 
Licenciaturas e é docente permanente no mestrado em educação (Ppge/Uefs) e o 
mestrado em desenho, cultura e interatividade (PPGDCI/Uefs). 

mailto:s.ailma@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0008-9067-2658
https://orcid.org/0009-0006-7621-8040
https://orcid.org/0009-0006-7621-8040


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

190 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Abstract 

This article brings to light the life story, the forging of the body-territory of a 
researcher, who has in her mark of existence the singularity of having been a 
child of the terreiro and today being a Makota, pedagogue and willing to speak 
from within her territory with the legitimacy of a researcher who weaves herself 
in opposition to the Western legacy and at the same time praises the African 
and Afro-Brazilian civilizing values. At this juncture, the categories of child 
drawing, education in the terreiros, decolonial education, body-territory, and 
African legacy are explored, associated with the methodology of sociopoetics. 
The methodological basis allows us to live directly in the study spaces, valuing 
the imaginary and bodies of these children as producers of knowledge. 
 
Keywords: Body-territory. Drawing. Education in the Terreiros. 
 
  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

191 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Bandagira:3 para abrir os caminhos 
 

Bandagira! Kiuá Ngana Pambu Nzila!4 Kiuá Nzila! La 
Bonjira! La Bongirê! Pambu Nzila aê, Pambu Nzila 
Jamukonguê Pambu Nzila Jamukonguê…. Pambu Nzila aê, 
Pambu Nzila Jamukonguê Pambu Nzila Jamukonguê….5 

 
Inicio o tecer desta narrativa pedindo licença e salvando Pambu 

Nzila, o senhor dos caminhos. Ele é o primeiro nkisi6 reverenciado, nada 

acontece sem suas autorização e orientação. Ntondele,7 Pambu Nzila, por 

conceder o desenvolvimento deste trabalho que envolve a história do 

nosso povo, assim como todos os elementos constituintes da nossa 

nação.  

Abrir o trabalho com essa cantiga se justifica por ser a primeira 

cantiga entoada para invocar o senhor dos caminhos, sete dias antes de 

qualquer ritual. Primeiro pedimos licença a Pambu Nzila e o convidamos 

para que se faça presente no transcorrer do período em que se inicia a 

realização de uma obrigação até sua conclusão. Clamar que ele permita 

que nossos ritos sejam tranquilos e com caminhos abertos, com muita 

paz, e que nada de desfavorável aconteça. Qualquer que seja a nação, 

Nzila, como muitos o conhecem, é o primeiro a ser venerado.  

Dando continuidade aos ensinamentos dos nossos mais velhos, os 

quais nos dizem que “na casa em que Nzila come, ninguém passa fome”, 

“não há nada encoberto que Nzila não descubra”, Nzila é responsável pelo 

“errado dar certo, e o certo dar errado”, por isso a necessidade de ser o 

primeiro a ser venerado com tudo que tem direito. Ele tem ligação direta 

com a terra e com os nkisis; ele leva nossas perguntas e traz mais rápido a 

resposta. Por esse motivo, neste trabalho ele também é o primeiro a ser 

reverenciado; sem sua permissão nada poderá seguir adiante.  

 
3 Licença! 
4 Saudação em kimbundo a Nzila. 
5 Primeira cantiga entoada nos rituais para saudar o guardião dos caminhos, que significa 
Licença! Salve, o senhor dos caminhos. Salve, os caminhos. Com esse cântico, Nzila está 
sendo convidado a entrar e participar dos festejos. 
6 Os nkisis correspondem aos nossos antepassados divinizados, que têm ligações com as 
forças da energia da natureza. 
7 Obrigado! 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

192 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Entre as razões que motivaram a realização dessa pesquisa está o 

elo que existe entre o terreiro de candomblé e minha história de vida, 

sendo o objetivo central deste artigo, o qual se ampara no aporte 

conceitual das escrevivências tecidas pela potente e insurgente 

pesquisadora negra Conceição Evaristo (2005, p. 6) que, com sabedoria 

ancestral, nos ensina: “Surge a fala de um corpo que não é apenas descrito, 

mas antes de tudo vivido”. Destarte, minhas escrevivências urgem por 

tomar de volta o lugar de propulsora das epistemologias dos terreiros de 

candomblé como inventoras de saberes científicos.  

Minha mãe chegou aos espaços de um terreiro de candomblé 

ainda muito jovem e nele conviveu, constituiu família, e residimos por 

muitos anos nas territorialidades do terreiro. Ela teve quatro filhos que 

passaram suas infâncias convivendo diariamente com a cultura afro-

brasileira, com os nkisis, com animais, com os ensinamentos, com as ervas 

e os direcionamentos que recebíamos de todos os mais velhos da casa.  

Além dessa justificativa pessoal que para mim é de grande 

relevância, este trabalho pode contribuir para a socialização de saberes 

entre terreiro, sociedade e academia. Ampliando o leque dos estudos 

científicos realizados nas universidades, dando diversidade e 

representatividade a esses estudos, podendo apontar uma resposta 

insurgente a uma tradição de estudos branca e elitizada e que, por 

motivos de dominação e colonialismo, invisibilizou a cultura e os saberes 

dos negros por séculos. Esses saberes estão no pilar da construção deste 

país, mas não lhes é dada, até os dias atuais, sua merecida importância.   

Em 2018, ao terminar minha graduação no curso de pedagogia na 

Ufba, os movimentos de Nzila, o senhor dos caminhos, me direcionavam 

para o mundo do trabalho. De modo que, recém-formada, sem 

experiência profissional registrada em carteira, vesti-me com as 

armaduras de Tatetu Mutâlombo,8 o grande caçador das florestas, a quem 

se atribui o labor, nkisi que também rege minha mutuê,9 e fui em busca 

 
8 Nkise na nação angola Muxicongo que tem ligação com a divindade e é responsável pela 
manutenção da tribo; ainda tem a função de manter a vigilância noturna nas aldeias, 
garantindo-lhes a segurança. 
9 Palavra em kimbundo que significa cabeça. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

193 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

das caças diárias para manter minha mesa sempre farta. Para isso, muitas 

abdicações e renúncias tiveram que ser feitas; uma delas foi não 

prosseguir os estudos. Como sempre falo, eu não me governo, sou sempre 

governada por forças que guiam o meu trilhar nas estradas da vida.  

Em 2020, porém, surge a oportunidade de iniciar o mestrado, 

direcionada por Ângoro,10 o nkisi das transformações, que sinalizou esse 

novo percurso. Confesso que relutei, não me sentia preparada para algo 

de tamanha dimensão, mas, como boa filha, soube escutar e 

compreender esse novo caminhar que estava sendo traçado em minha 

vida – momento de recomeçar. E, mais uma vez, ngunzu,11 a força vital que 

rege e encoraja nosso povo, apresentado em nossa cultura afro-brasileira, 

se faz presente. Esse ngunzu move e me orienta como mulher negra, 

pedagoga, preciso destacar a necessidade de criar caminhos que 

favoreçam o fortalecimento das identidades negras.  

Faço parte da abordagem decolonial, cuja prerrogativa se pauta em 

reverenciar quem veio antes, e, por conta disso, a pesquisa é um ato de 

reverência a todas as pessoas pretas que lutaram para proteger os 

terreiros, além de propor ações educativas para perpetuar o legado das 

diásporas africanas.    

O tema de estudo proposto neste artigo remete às discussões 

teóricas das categorias desenho infantil, educação nos terreiros, educação 

decolonial, corpo-território, valores civilizatórios e legado africano, que 

serão acionadas a partir dos estudos decoloniais de corpo-território e 

contribuições do legado africano para a sociedade brasileira. Percebemos 

que as crianças que convivem nos espaços de um terreiro de candomblé 

aprendem valores passados pelos seus mais velhos a partir da oralidade e 

acabam construindo uma formação; essa educação também proporciona 

que a criança se reconheça como negra e valorize a cultura à qual 

pertence.  

 
10 Nkise na nação angola Muxicongo, responsável pelas transformações contínuas, 
representado por uma cobra. 
11 Força vital. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

194 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Pretendo, porém, introduzir nesse campo a representação com 

base em aspectos desenhísticos, que intensifica a importância da 

atividade mental, a qual possibilita a transmissão de ideias e significados 

aos outros. Sendo assim, a proposta dessa pesquisa é oriunda de uma 

estrutura teórica dessas categorias de análise por perceber uma relação 

dialógica entre elas. 

Essa pesquisa caminha nos passos metodológicos da sociopoética 

sem, com isso, produzir um texto repetitivo, uma vez que apresenta a 

discussão dos desenhos reforçando as escolhas metodológicas, sobretudo 

por sua pertinência com o objeto de pesquisa, além de salientar que toda 

escolha, tanto teórica quanto metodológica, perpassa o viés político que 

orienta a pesquisa.   

A sociopoética parte do pressuposto de que a pesquisa pode ser 

também um momento criativo, artístico, e que os pesquisados não são 

meros objetos envolvidos no processo apenas para fornecer algum dado; 

eles se tornam coautores, e isso é muito importante, sobretudo porque 

muda a vertente de uma visão etnocêntrica de pesquisar dentro do 

modelo cartesiano de separar para poder entender.   

Justamente, não é ter um olhar único em torno da pesquisa; desse 

modo de pesquisar, surgem diversos olhares. A vivência em bando 

pressupõe o cuidado individual de si, mas sobretudo a coletividade, o fato 

de vivenciar com outras pessoas.    

 

Gauthier (2012), sobre o direito do mais fraco, trata de 
epistemologias apropriadas para se falar dos contextos                              
de desigualdade e de opressão que envolveram a história da 
humanidade – múltiplas formas de dominação, de colonização 
e de resistências são abordadas por esse autor, mostrando a 
importância de se pesquisar com as culturas de resistência, das 
categorias e dos conceitos que produzem. Esse princípio diz 
respeito ao desejo de conhecer e de encontrar o que foi 
silenciado, aqueles saberes de raízes que dormem na terra do 
povo e, às vezes, brotam ou explodem em rebentos novos que 
emanam cheiros, gostos, sons, tons heterogêneos (Adad et al., 
2014, p. 47).   

 

Em suma, esses pressupostos reforçam o sentido político das 

escolhas metodológicas no que tange ao processo de pesquisar e 

construir formas que deem conta de estudar a cultura afro-brasileira. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

195 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Assim, fazer criatividade, autonomia, arte, protagonismo dentro do 

processo de pesquisa, como pressupõe a sociopoética, é também fazer 

resistência e reparação históricas frente às formas de estratégias racistas 

que atravessam este país, sobretudo dentro das bases de construção de 

conhecimento e ciência.   

 

Corpo-território é nossa régua e nosso compasso 

 

Para discorrer sobre essa categoria utilizo o livro Corpo-território & 

educação decolonial (Miranda, 2020), em que o autor chama a atenção 

para o fato de que os povos negros acabaram sendo eles mesmos 

portadores de seus territórios africanos, trazendo as intelectualidades, os 

valores civilizatórios que foram importantes para preservar o acervo 

cultural desses povos a partir de seus corpos-territórios.    

Neste momento, reflito sobre minha experiência como portadora 

desse corpo-território dentro do candomblé e no mundo. Meu corpo é 

memória para minhas tradições e minha ancestralidade, e isso repercute 

no mundo em que estou inserida. Por exemplo, quando estou fora do 

terreiro, mas escuto o som de um engoma, instrumento musical para 

louvação das divindades, todo o meu corpo se arrepia. A emoção é uma 

reação física a essa memória que me é provocada a partir do toque, isso 

porque meu corpo faz parte do território da Casa do Pescador da Beira do 

Rio. Essa força vital e o ngunzu que me movem encontram-se imbricados; 

constituem algo que não podemos ver, mas podemos sentir.  

Os negros capturados de suas terras abandonaram o espaço físico, 

mas o trouxeram em seu corpo e souberam expandir essa cultura, embora 

o colonialismo tenha eclipsado esse conhecimento, essa contribuição 

para a civilização. Para Conceição e Miranda (2020), trocar de pele no 

processo diaspórico é uma ação empreitada para a resistência; foi a partir 

desse movimento de trazer a memória no corpo negro e ressignificar em 

outros territórios que foi possível a manutenção de inúmeras tradições:    

 

Filosoficamente, Oxumaré nos ensina que o corpo-
território é um corpo serpente que troca de pele a cada processo 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

196 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de desterritorialização das suas experiências, pois 
desterritorializar para a interculturalidade (Walsh, 2005) é 
expandir o conhecimento, as experiências, os saberes que não 
mais cabem no território anterior, com isso, troca-se de pele para 
potencializar o ciclo formativo da vida. Ainda sobre o mito, 
verificamos um convite à criticidade, ao corpo-território que se 
constitua em problematizar as imposições do instituído.     

 

Sendo assim, os autores recorrem à mitologia do orixá Oxumaré 

como metáfora para refletir o processo de corpo-território. Não tendo 

mais o território físico, o corpo assume esse lugar, proporcionando a 

expansão do conhecimento.  

Essa sabedoria pode ser utilizada na escola para potencializar esse 

território representado a partir da produção infantil – não somente o 

desenho, mas, com outros textos também, fazer com que as crianças 

troquem de pele e, a partir desse conhecimento, busquem sua trajetória 

ancestral.   

O conceito de corpo-território utilizado na educação, sobretudo na 

docência valoriza os saberes ancestrais e é uma importante estratégia na 

desconstrução dos saberes coloniais que relegaram o povo negro ao lugar 

de subalternidade: “Diante disso, se perceber corpo-território é reafirmar 

a sua construção sócio histórica ou, em outras palavras, não 

omitir/negligenciar a ['bagagem cultural'] construída ao longo das suas 

trajetórias” (Conceição, Miranda, 2020, p. 70)  

Desse modo, Conceição e Miranda (2020) entendem o sujeito como 

corpo-território que, para expandir, precisa, como na expressão 

mencionada, trocar de pele. Essa troca não acontece uma única vez, e é 

algo que é recorrente no processo de formação desse corpo-território que 

pode ser lido como os processos da educação, transformação e 

ressignificação pelas quais as crianças passam.    

Uma educação que valorize os saberes ancestrais em que o sujeito 

se entenda como um corpo-território no qual ele precisa viver, sentir, 

realizar, voltado mais para a prática que questiona a forma de educar no 

Brasil, muitas vezes criticada por Paulo Freire, uma educação bancária, 

pautada na passividade do aluno, na homogeneização das turmas, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

197 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

invisibilizando seus conhecimentos prévios, tradicionais, culturais e 

ancestrais.     

 

Percebo a necessidade em realizar esse movimento de 
rememorar as trocas das minhas peles como um dos dispositivos 
que me conduz a tentar compreender como me foi negado o 
direito de ser o corpo-território que humanamente deveria se 
alimentar da espontaneidade, da criatividade, bem como dos 
encontros orgânicos com os outros corpos que cruzassem as 
encruzilhadas formativas (Conceição, Miranda, 2020, p. 42).     

 

Miranda (2015) observa que, muitas vezes, esse processo de troca 

de pele, expansão do conhecimento, esse sentir-se corpo-território foi 

cortado durante todo o processo educativo. Um processo de 

adestramento, castração que é imposta por esse sistema educativo 

vigente no Brasil e que só contribui para formar mais opressão.    

Nesse bojo, destacamos que o corpo-território: “propicia ao 

indivíduo entender o que está ao seu redor a partir do seu próprio corpo, 

de si mesmo, sua posse sobre o seu corpo, assim como uma 

territorialidade em constante movimento que para onde se desloca 

carrega consigo toda a bagagem cultural construída ao longo das suas 

trajetórias (Conceição, Miranda, 2020, p. 69-70).  

Para o diálogo recorremos a Sueli Carneiro (2005, p. 101), que afirma: 

“Assim, da destruição e/ou desqualificação da cultura do dominado, o 

epistemicídio retira a legitimidade epistemológica da cultura do 

dominador, justificando a hegemonização cultural da modernidade 

ocidental”. Portanto, combater os epistemicídios se converte na 

reinvenção dos corpos-territórios em lócus de construção identitárias de 

crianças, jovens e adultos.  

Nesse cenário, os desenhos infantis são como fotografias guardadas 

na mente dessas crianças, que registram os mais variados momentos 

dentro da roça, sendo memórias efetivadas em seus corpos-territórios. 

Tornam-se narrativas que, passadas pela oralidade, em cada detalhe, 

guardam um saber ancestral e relevante ao culto afro-brasileiro. Uma 

criança quando desenha, está fazendo um registro que flagra a cor da 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

198 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

roupa, a linguagem, a identidade desses nkisis, e esses fatores servem para 

dialogar com a sociedade.  

Corroborando essa concepção criativa de desenho e imagem, 

Ferreira (2007, s.p.) alarga o conceito de desenho, introduzindo-o nas 

concepções de imagem. Ambos se alimentam historicamente, desenho e 

fotografia.  

Esse diálogo pode ser por uma relação de “referência, dissociação 

ou ambiguidades”. A fotografia é algo comum desde a existência do 

primeiro homem. Com o objetivo de eternizar o momento para além do 

dia da sua realização. Essa prática acontece desde os primeiros homens 

que sobreviveram na terra.   

É importante salientar que em todo terreiro de candomblé existem 

crianças e, acima de tudo, todo terreiro é um espaço de memória e 

resistência; por esse motivo a escolha desse território e seus lócus de 

pesquisa, a escolha por falar sobre mim – não sobre minha pessoa e meus 

pares, mas como a possibilidade de falar de nós, conosco e para as nossas 

pautas. 

É importante apontar que não necessariamente uma criança que 

frequente um terreiro de candomblé será iniciada; isso é relativizado – os 

desejos e as vontades dessas crianças são levados em consideração.  

Não falo aqui a respeito das crianças que apenas visitam o espaço 

religioso; demarco aquelas, iniciadas ou não, que estão sempre no terreiro 

e sendo retroalimentadas por elementos e ensinamentos ancestrais, que 

utilizam a casa e o seu espaço para brincar, comer e se socializar com 

outras crianças e com a cultura negra.  

Reforçando esse entendimento de criança de terreiro, Caputo 

(2012, p. 66) diz que  

 

As crianças de candomblé desempenham funções 
como os adultos. Muitas são iniciadas e algumas, depois de um 
longo aprendizado, estão preparadas para receber os Nkisis. 
Muitas crianças iniciam o seu convívio dentro dos terreiros de 
candomblé com a sua família, que ao fazer parte da religião                    
de matriz africana começa a levar seus filhos, que aos poucos vão 
sendo preparados para assumir cada um a sua responsabilidade 
com a religião, e muitos recebem seus primeiros ensinamentos 
educacionais no terreiro com os mais velhos.   



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

199 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Fui uma criança que conviveu por muitos anos dentro das 

territorialidades de um terreiro de candomblé. Esses conjuntos de terras 

que formam um terreiro também são considerados na proposta do 

quilombismo, em que a terra é de uso e de propriedade do coletivo, e 

esses espaços geográficos serviram de abrigo e moradia para muitas 

famílias, incluída a minha. Foram muitos anos convivendo diariamente 

com a cultura afro-brasileira, recebendo ensinamentos e 

direcionamentos. Nesse local, tinha-se a preocupação em alfabetizar 

todas as crianças.  

Nessa perspectiva, aos poucos fui compreendendo o 

distanciamento que existia entre o que havia aprendido no terreiro e o 

ensino no espaço formal de educação; era notória a negação de tudo que 

remetia à cultura do negro. Essa impossibilidade de poder compreender 

os espaços de um terreiro de candomblé como locais de produções de 

epistemologias é devida à colonialidade e ao racismo que sempre se 

organizaram para silenciar, apagar e violar o direito do conhecimento da 

cultura do nosso povo, que depreciam tudo que foge ao padrão imposto 

pelo poder hegemônico, e muitos de nós somos engessados pelo 

capitalismo e pelo colonialismo.  

Mesmo com essa realidade excludente, entretanto, alguns líderes 

religiosos já se ocupavam com a escolarização dos seus descendentes. 

Mãe Aninha, ialorixá fundadora em 1910 do Terreiro Ilê Axé Opô Afonjá, 

preconizava que queria os seus filhos de anel nos dedos aos pés de Xangô. 

Essa líder religiosa conhecia a importância e a necessidade de se ter nos 

terreiros pessoas instrumentalizadas.  

Os terreiros de candomblé são espaços que propiciam às crianças 

uma formação pautada no legado afro-brasileiro e ancestral contribuindo 

para seu engajamento político, cidadão e social. Vanda Machado (2002, p. 

30) afirma que “Tudo que se vive no terreiro dá identidade ao grupo, 

estabelecendo princípios que visam sempre à melhor relação desse 

indivíduo com o meio’’. Uma criança que convive em terreiro de 

candomblé internaliza os ensinamentos na convivência diária com a 

religião.   



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

200 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Para falar dos corpos-territórios das crianças negras dentro dos 

espaços de terreiro selecionam-se três conceitos cruciais que podem 

auxiliar na discussão: narrativas orais que permeiam as vivências dessas 

crianças; representatividade; e criança dentro do espaço sagrado no 

tocante ao legado da construção civilizatória afro-brasileira.   

Uma criança gestada dentro de um espaço religioso, desde o 

período em que está na barriga da mãe até o nascimento, e depois em seu 

processo de crescimento é cercada por várias narrativas que vivificam o 

legado afro-brasileiro, no que diz respeito às memórias desses povos na 

vida das pessoas.  

Em razão dessas narrativas que são bases para a construção e 

inserção social dessa criança nesse grupo, ela é escolhida por um nkisi, 

que passa a ser o possuidor de sua mutuê. Esse nkisi tem o direito de 

cuidar, zelar, proteger e orientar todo o caminho dessa criança. Quando 

nasce a criança e ela é inserida no contexto religioso, acredita-se que ela 

herda um cabedal espiritual de que, em algum momento, de acordo com 

o seu nkisi, ela precisará tomar conta.   

De modo que, passo a passo, essas crianças vão sendo introduzidas 

em mais narrativas oralizadas, como a linhagem de cada nkisi, oferendas 

preferidas, danças, cores – porque cada nkisi usa determinada ferramenta 

ou roupa –, como se cumprimenta.   

Além dessas primeiras narrativas, existem outras que também são 

contadas para essas crianças, como, por exemplo, as histórias dos mais 

velhos dentro do terreiro. As crianças crescem ouvindo falar de um tempo 

antigo, e comparações com esse tempo antigo são pronunciadas em 

muitos momentos, principalmente quando esses mais velhos se deparam 

com alguma situação que não faz parte de seu cotidiano e ensinamento; 

a frase “No meu tempo não era assim” é corriqueira nas narrativas dos 

nossos mais velhos, fazendo, desse modo, um registro de informações 

sobre outros tempos a partir dessas memórias ancestrais.   

Essas narrativas contribuem para formar um imaginário dentro 

dessas crianças. Se a leitura é importante para a construção de 

subjetividades, para construir lugares na psique infantil, a narrativa oral 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

201 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

não é diferente, pois ao ouvir essas histórias as crianças têm algumas ideias 

do tempo antigo, e essas ideias contribuem para sua formação como 

sujeito. Semelhantes aos contos de fadas que formam opiniões, 

ensinamentos, valores morais, e que introduzem crianças e jovens no 

mundo adulto, as narrativas orais, as histórias contadas pelos mais velhos 

do espaço religioso são fundamentais e de profunda relevância na 

formação dessa criança que pode vir a ser ou não alguém capaz até de 

liderar o terreiro.   

Mesmo sendo o candomblé uma religião hierárquica, isso não quer 

dizer que essas crianças, ao ouvir essas histórias, não contem, recontem, 

desenhem, façam escolhas das formas mais diversas, imprimindo 

autenticidade e dinamicidade a esse processo de aprendizagem:    

 

Da mesma maneira a história oral é reelaborada, 
absolutamente distante da história feita através de 
testemunhos, por Heródoto ou Tucídides. Ela será repensada 
através da produção de projetos, de processos que exigem a 
utilização de tecnologias (gravadores, celulares, câmeras, etc.), 
tendo ainda uma perspectiva específica, quanto aos objetos de 
estudo, atribuindo-lhe o viés da história vista de baixo, prezando 
pelo estudo acerca das minorias (Ojeda, 2014, p. 8).  

 

Isso ilustra o fato de que, mesmo sendo histórias orais, transmitidas 

tradicionalmente de geração a geração, não se trata de uma narrativa 

estática; ela traz a essência da dinamicidade e característica diversa, 

incluída a dos povos que a contam, as ditas “minorias”. Esses povos 

contribuem para se entender a história a partir de vários ângulos, 

possibilitando outras vozes, outros tipos de conhecimento:   

 

Pesquisas realizadas com a metodologia da história oral 
tendem a priorizar “a voz dos excluídos e dos esquecidos; trazer 
à luz as realidades ‘indescritíveis’, quer dizer, aquelas que a 
escrita não consegue transmitir; testemunhar as situações de 
extremo abandono” (Joutard, 2000, p. 34). Por desenvolver uma 
forte relação entre a comunidade de destino e o pesquisador, 
críticas quanto à suposta excessiva subjetividade das entrevistas 
são recorrentes (Ojeda, 2014, p. 12).  

 
É meu corpo-território de mulher negra e de candomblé que 

facilitará esse olhar sensível no momento de compreender as produções 

desenhísticas dessas crianças, como chama a atenção Petit (2014, p. 53):  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

202 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Faz-se urgente, nesse caso, o educador/pesquisador 
sensível, que pense de outros jeitos a pesquisa e sua relação com 
o mundo, propiciando não apenas a produção do conhecimento 
novo, mas, também, criando condições para o estranhamento 
do mundo e a produção de outras formas de conhecê-lo e de 
vivê-lo.   

 
Assim, também Conceição e Miranda (2020, p. 13) apresentam “a 

visão de corpo para além das questões genéticas, em que a cultura é o 

ponto de partida e, sendo assim, compõe o fluido mosaico das 

experimentações diárias”.  

A metodologia utilizada foi a da sociopoética, pensada justamente 

para romper esse padrão ocidental e cartesiano de fazer pesquisa, no qual 

os colaboradores da pesquisa são tidos como meros informantes. Esse 

padrão os pode hierarquizar, estabelecer etnocentrismos e objetificar 

quando são na verdade sujeitos.   

Assim, nesse estudo, são copesquisadores que imergiram nas 

oficinas fazendo com que fossem criados dados, debates e informações 

marcados pela sensibilidade de cada um e que juntos fizeram toda a 

diferença na análise, ajudando, dessa forma, a compor as escolhas 

políticas que orientaram esse fazer no sentido de construir pesquisa de 

maneira coletiva.   

Esse método de construção coletiva de saberes é ancorado em 

ideia muito difundida por Paulo Freire, que defende a isonomia de todos 

os saberes (Petit, 2014). Com isso, todos possuem condições de contribuir 

para a pesquisa, gerando dados e saberes para compor a discussão.     

Estava explícito que eu deveria fazer uso da metodologia 

pertencente às vivências dessas crianças e da minha, a pedagogia de 

terreiro, e permitir que meu corpo-território transcenda as epistemologias 

decoloniais a que somos apresentados nos espaços de uma roça de 

candomblé.  

A maior parte das pesquisas in loco precisa dessa observação 

participante antes de realizar a interação de fato. Cada comunidade tem 

suas singularidades que não podem ser eclipsadas. Também se faz 

necessário para o copesquisador esse momento de observação que acaba 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

203 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

sendo muito reflexivo; é um momento de, por exemplo, avaliar se os 

métodos a implementar de fato funcionarão.   

Lembrei-me do chão da escola, espaço com que convivo 

diariamente e em que passo por todas essas inquietações. Rememorei, 

como pedagoga, o fato de que meu planejamento quase sempre sofre 

alterações, e o mais importante era compreender que o território havia 

mudado. Nesse momento, estava em um terreiro de candomblé. Então 

retomei toda a explicação, utilizando as metodologias de terreiro 

apreendidas durante anos.  

Portar essa bagagem cultural, foi um dos fatores determinantes 

para participar do trabalho – das quatro crianças escolhidas, uma é meu 

sobrinho e os demais são filhos e netos de pessoas iniciadas no 

candomblé, e convivem diariamente com a cultura afro-brasileira.  

Ressaltamos que uma criança entrou de última hora, devido à 

desistência de outra; não desistência por desinteresse, mas por uma 

surpresa em seu percurso: essa criança, que sempre conviveu diariamente 

nos espaços de um terreiro de candomblé, passou a frequentar a igreja, 

resolvendo, então, não mais compartilhar da oficina.   

Conversei com ele sobre sua desistência na busca de compreender 

o que de fato o levara a essa decisão. Nesse momento eu estava mais 

preocupada com os caminhos dessa criança do que com o trabalho; 

precisava entender o que havia acontecido para tamanha mudança. Com 

isso, pude perceber em sua fala trêmula, que o motivo de sua escolha 

estava relacionado com o medo do desconhecido, os nkisis.  

E esse fato é reflexo de uma política historicamente instaurada no 

Brasil de demonização dos nossos ancestrais, política essa signatária de 

uma colonização católica que viu o Novo Mundo como possibilidade de 

ganhar fiéis perdidos no período da Reforma Protestante. De modo que 

em vários países colonizados a Igreja católica se impôs como única 

religiosidade possível obrigando negros e índios ao batismo cristão.   

Então, é compreensível, mas deve ser observado, quando uma 

criança, ainda que convivendo nos espaços de terreiro, demonstra esse 

medo sobre o que não é visto, apenas sentido. A criança esboça em seus 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

204 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

sentimentos o que é incutido diariamente na sociedade em que se 

encontra inserida, um país no qual o Estado só é laico teoricamente, e que, 

na prática, a religião, sobretudo cristã, influencia as tomadas de decisão.   

Essa criança que tem seus caminhos traçados no mundo ancestral 

para futuramente ser iniciada para o nkisi – e a quem, em muitos 

momentos de sua vida, se apresentam esses acontecimentos, uma 

mistura de sensações e pressentimentos – relata. “Minha tia, está 

acontecendo algumas coisas muito estranhas comigo; sinto uma energia 

se encostando em meu corpo que os cabelos ficam todos arrepiados. A 

senhora entende o que falo?”.  

Ouvi tudo atentamente e me pus no lugar desse menino que ainda 

tão novo já percebia e sentia a aproximação de nkisi. Claro, seguindo os 

conselhos de Vunjê, que nos diz: “O que não dá certo dá errado”, o acolhi 

e o orientei a seguir o que ele achava ser melhor para sua vida. Não posso 

negar, porém, que não esperava por isso, mas, enfim, segui os desígnios de 

Vunjê e recompus o quadro das crianças.  

Utilizando-me de uma oralidade informal, consigo me aproximar 

dessas crianças, explico que ali não era necessário o saber desenhar, que 

cada um era livre para traçar seus riscos e rabiscos da maneira que 

desejasse. A única coisa que eles deveriam fazer, era seguir o seu 

direcionamento ancestral.  

Em seguida, observo os sorrisos em cada boca; o silêncio que 

amedrontou inicialmente não havia feito morada nos copesquisadores, e 

a fala que define muito bem é a de Chuvisco, quando diz: “Há! Então, 

vamos nessa”.  

Os risos sobre os desenhos de alguns também virou motivo de 

zombaria entre eles. E logo fui surpreendida com o questionamento de 

Flecha “Tia Ailma, podemos levar para casa os nossos desenhos?”. Confesso 

que não idealizei que iriam fazer questão de ter a posse de seus desenhos, 

e logo os questionei: “Por que querem levar os desenhos?”, e a resposta foi 

unânime: “Para mostrar para todos o que fizemos, os inkisis que 

desenhamos”.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

205 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Nessa perspectiva, construí para esses desenhos uma análise a 

partir dos marcadores teóricos “decolonialidade” e “corpo-território”, pois, 

como foi detalhado ao longo do texto, esses marcadores fomentam o 

entendimento da ancestralidade e dos conhecimentos afro-brasileiros 

vilipendiados durante séculos.   

Compreendi por esse pedido que os copesquisadores sentiam a 

necessidade de ter em mãos suas obras para mostrar à família, como se 

fosse um troféu, e na verdade era sim um triunfo que cada um poderia 

exibir livremente. Ou seja, o corpo-território dessas crianças negras sentia 

a necessidade de transparecer o orgulho de sua ancestralidade, 

transparecer sua formação identitária de pertença ao candomblé.   

Essas oficinas foram organizadas em cinco momentos: na etapa da 

coleta do corpus, foram escolhidas quatro crianças que sempre estão no 

terreiro. Nesse primeiro momento, as atividades foram bem livres, uma 

oportunidade de fortalecimento dos laços com os envolvidos. No segundo 

momento, a oficina foi tomada por diálogos de temas relevantes dentro 

da própria religião, para que elas se familiarizassem com as propostas da 

pesquisa. Na terceira oficina, por meio de um exercício de relaxamento, as 

crianças foram convidadas a imaginar um momento kizomba para que 

pudessem acessar o sagrado que faz parte de sua subjetividade. A partir 

da atividade de relaxamento, foi possível a produção de dados. Com isso, 

no quinto encontro e na conclusão das oficinas fizemos a organização e a 

discussão coletiva das produções realizadas.    

É visível, para uma pedagoga de terreiro, que a energia vital que 

coabita os corpos dos copesquisadores negros faz uso da bagagem 

ancestral presente em todos os momentos, nas falas, nos sorrisos e nas 

brincadeiras.  

É preciso, portanto, implantar um trabalho dentro do terreiro para 

falar sobre a cultura ancestral do nosso povo, introduzir uma aula sobre a 

língua kibundo. Essas inquietações que fervilham dentro do meu corpo, 

agradeço à sociopoética; tenho certeza de que outras metodologias não 

iriam me oportunizar esse momento de abranger esse trabalho.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

206 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A contra-análise realizada de cada copesquisador me levou a tecer 

novos caminhos, como realizo com as linhas dos meus bordados africanos. 

Aqui afirmo que esse trabalho não estacionará; descansará por um tempo; 

não é dado como acabado; existem muitos caminhos a desbravar, como 

nos diz nosso Tata de nkisi Aventureiro: “Caminhos, foram feitos para 

serem desbravados”.  

Em outros tempos uma pesquisa como essa quase não aconteceria, 

pois muito se fez para desarticular a cultura negra. Desde o impedimento 

dos filhos dos escravizados de frequentar a escola à representação 

subalternizada do negro nos livros didáticos.   

A necessidade de abordar temas antirracistas dentro da Academia 

justifica-se pela realidade dos contextos sociais nos quais as escolas estão 

inseridas, com crianças e adolescentes de maioria negra, advindos das 

periferias, que estão todos os dias sendo perseguidos por um sistema 

genocida.   

Nesse sentido, a partir desta análise é possível dizer que essa 

memória ancestral trazida nos corpos-territórios em navios negreiros na 

diáspora forçada sofrida pelos povos negros está sendo atualizada a todo 

momento, pois, à medida que as crianças aprendem na escola, em suas 

casas e nos terreiros, essas memórias são transplantadas para o papel com 

peculiaridades frutos de um diálogo entre o coletivo e particular.  

Crianças e jovens herdeiros dos escravizados que tiveram e têm sua 

cultura, sua religião e seus conhecimentos negados por uma sociedade 

que prega os interesses do colonizador e fez e faz de tudo para legitimar 

o maior sistema de escravidão da história do mundo, o tráfico negro de 

escravizados.   

Discursos de ódio contra as religiões de matriz afro-brasileira não 

fazem parte apenas do panorama social do século 21. Historicamente, as 

populações negras lutaram de todas as formas para não deixar que sua 

religiosidade fosse exterminada.   

Perseguições policiais, demonização do candomblé em mídias, 

proibições que são vivenciadas até os dias atuais pelos adeptos das 

religiões de matriz africana. Realidade que banaliza as violências entre os 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

207 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

povos que constituem este país, tornando-se problemas que adentram a 

escola e produzem opressão, exclusão e mais mazelas sociais.   

Por essas e por tantas situações de epistemicídio dos 

conhecimentos civilizatórios negros, essas discussões devem ser 

abordadas a todo momento, sobretudo por quem possui lugar de fala e 

quem pode discutir com propriedade tais problemáticas.   

Em suma, esta análise reafirma a importância das religiões de 

matriz afro-brasileira como portadoras de muitos legados civilizatórios 

negros, sendo que seus espaços de culto ao sagrado constituem-se como 

lugares de aprendizagem para todos, sobretudo para as crianças que 

fazem dessas vivências sua formação para a vida.   

 

Desenho infantil e educação nos terreiros   

 

Os estudos realizados até o momento são importantes referenciais 

para o avanço na compreensão de quem é a criança que desenha e na 

interpretação do que desenha na escola ou fora dela, mas não respondem 

à complexidade que envolve o ato de desenhar junto com seus pares, 

tanto no que revela sobre os processos de constituição de si mesmas, 

como pessoas singulares e sociais, e seus processos de socialização, 

quanto na criação dos desenhos.  

Com essa visão, busquei me apropriar de uma metodologia que 

focalizasse as crianças em processo de produção de desenhos, entendidos 

como uma construção simbólica que emerge no contexto das interações 

sociais. Entendemos, assim, as crianças como informantes legítimos de 

suas vidas, sujeitos competentes na produção da vida social, atores de sua 

socialização e que detêm uma visão consistente do mundo que as rodeia. 

O fato de ser uma pesquisa desenvolvida com crianças já demarcou um 

caminho a ser seguido. Desse modo, acredita-se que a criança produtora 

desse desenho possui um repertório próprio construído culturalmente, 

buscando pelos símbolos gráficos se comunicar com seu entorno, bem 

como registrar suas próprias memórias, mesmo que elas possam não ter 

esse objetivo explicitamente. Assim, defende Albano (1999, p. 16) que:    



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

208 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Entende-se por desenho o traço que a criança faz no 
papel ou qualquer superfície, e também a maneira como a 
criança concebe seu espaço de jogo com materiais de que 
dispõe, ou seja, a maneira como organiza as pedras e folhas ao 
redor do castelo de areia, ou como organiza as panelinhas, os 
pratos, as colheres na brincadeira de casinha, tornando-se uma 
possibilidade de conhecer a criança através de uma outra 
linguagem: o desenho de seu espaço lúdico. 

 

Como toda escolha teórica é também uma escolha pertinente e 

ligada ao espaço pesquisado e a seus objetivos pretendidos, para 

compreender esses desenhos infantis é importante dialogar com 

pesquisas que entendam as crianças como autores ativos e não velhas 

concepções de que elas são aqueles seres sem ideias próprias ordenadas 

apenas por seus pais. Monteiro (2013, p. 22) vai nos dizer que, 

 

Nesse sentido, retomamos teorias que discorrem sobre 
as pesquisas que adotam a criança como principal informante, 
entendendo que sua linguagem e comunicação se dão na 
complexidade dos sistemas simbólicos. Tais sistemas alimentam 
a imaginação que alimenta a criação, concretizada nos traços, 
formas gráficas, imagens que na medida em que são produzidas, 
permitem perceber as experiências cotidianas das crianças e 
como elas a revelam por meio dos seus desenhos.   

 

É importante salientar que a concepção do ser criança dentro de 

um terreiro de candomblé em muitos pontos se destoa do entendimento 

sobre o que é ser criança fora dos muros desse território. Essa é uma das 

razões para que haja crianças assumindo cargos com responsabilidades 

de adultos dentro do candomblé. Desse modo, a compreensão do ser 

criança no candomblé atravessa a necessidade também de se despir do 

racismo religioso e entender que o terreiro é um território de 

aprendizagens próprias, como afirma Sodré (2008, p. 38): “O território tem 

marcas próprias, tem sua particular dinâmica de relacionamento com o 

real (a cultura), capaz de às vezes refazer ou pelo menos expor as regras 

do jogo dominante”.  

É preciso analisar o fato de que a mediunidade, o legado ancestral, 

a expressividade da criança no terreiro não têm momento único para se 

apresentar, deixando tudo à mercê das divindades.  A construção do 

conhecimento em torno da ancestralidade desconstrói a noção de cultura 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

209 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

folclorizada que se sobrepôs no Brasil às culturas afro-brasileiras (Oliveira, 

2007). Essa folclorização da cultura negra no Brasil faz parte de um projeto 

de alienação que exclui seus povos de seus símbolos e de seu patrimônio, 

como observa Oliveira (p. 2):  

 

Opto por falar de uma cultura da ancestralidade, que 
funciona por operação molecular sem, no entanto, restringir-se 
a um país ou continente, mantendo, ao mesmo tempo, suas 
características singulares e sua organização molar.  

Com efeito, a cultura da ancestralidade pode ser 
encontrada em qualquer parte do planeta, mas por motivos 
históricos e ideológicos, fiz opção pela ancestralidade africana e 
pelo recorte de pensar a África que interessa ao Brasil, e pelo 
Brasil que se africanizou desde essa África aqui reconstruída. É 
muito mais um processo pensado a partir da diáspora (por isso 
processo, por isso movimento) do que uma mônada conceitual 
explicativa do universo).    

 

A ancestralidade para nós, filhos de santo, é um fio condutor que 

nos orienta para que os ensinamentos aprendidos por oralidade, 

observação e repetição possam retroalimentar as crianças da Manso 

Gongombira Dinhanga Nginji; é importante salientar que a cultura afro-

brasileira é pautada na hierarquização, ou seja esses ensinamentos são 

apresentados em estágios distintos, tendo como guia o tempo de 

pertença de cada um dentro da Manso.  

Dentro de um terreiro de candomblé se aprende com o convívio 

com os mais velhos e se seguem as mesmas práticas do aprender para 

depois ensinar aos seus mais novos. A ancestralidade nos fornece uma 

relação espiritual, comunitária que propicia a externação da relação 

familiar, que transcende a relação biológica e passa a ser uma relação 

espiritual na qual se desenvolvem respeito, compromisso e afetividade.  

Falcão (2010), em sua pesquisa etnográfica para coleta de corpus 

de análise do estudo proposto em sua dissertação, ouviu relatos de que as 

crianças já desenharam momentos específicos religiosos que nem podem 

ser fotografados. Isso desnuda um processo de observação e 

aprendizagem dessas crianças ainda nesse período da infância por meio 

dos desenhos, dentro do universo de produção de uma criança.   

Quando criança, sonhamos a cada instante, e cada sonho sempre é 

com algo positivo que desejamos; em sua maioria esses sonhos são 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

210 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

traduzidos pelos desenhos. Por meio do debuxo, a criança representa seu 

universo subjetivo se comunicando e revelando algo que não foi 

capturado pelos olhos.  

Em consonância, Ferreira (2019) afirma que o desenho vem a ser 

um sistema de sinais que comunicam, expressam valores, ideias, 

significados, sentidos. Expressar por meio dos desenhos as representações 

gráficas dos elementos que compõem um terreiro de candomblé, como 

as vestes, ferramentas, o movimento do corpo e expressões realizadas por 

todo o grupo, se configura como um caminho de possibilidades para 

compreender a importância das memórias e suas construções na 

formação cultural de uma criança pertencente ao candomblé. A partir dos 

desenhos das crianças de terreiro é possível entender o legado cultural 

afro-brasileiro, a relação identitária e territorial que esses sujeitos 

obtiveram ao longo da diáspora.   

Em todo terreiro de candomblé existem crianças, e muitas delas 

convivem a maior parte da sua infância dentro desse espaço, 

frequentando-o diariamente e tendo contato com a cultura afro-

brasileira. Nesse cenário de englobar o espaço de vivência das crianças e 

seus desenhos, o terreiro é retratado na forma de desenho, como nos diz 

Hsuan-Na (1997, p. 23-24) “O desenho, em seu sentido mais amplo, é ação 

criadora que abrange a atividade mental. Portanto, o pensar é também o 

desenho”.   

Nesse processo de desenhar as crianças exploram o seu imaginário, 

e nesse fluxo de trabalhar com o imaginário é oportuno convidar para a 

discussão o conceito de desenho, posto por diversos teóricos (Gomes, 

1996; Hsuan-Na, 1997), que assumem a compreensão de que o ato de 

traçar linhas, cores, movimentos, texturas é precedido por ações 

desencadeadas inicialmente no campo das ideias, ou seja, essa primeira 

composição gráfica a criança realiza no seu imaginário, para só depois 

projetar no papel. Todos os locais têm múltiplas potencialidades 

próprias e específicas para educar um indivíduo; reforço esse 

pensamento com Brandão (1988, p. 13) quando nos diz que “A educação 

existe onde não há a escola e por toda parte podem haver redes e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

211 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

estruturas sociais de transferência de saber de uma geração a outra, onde 

ainda não foi sequer criada a sombra de algum modelo de ensino formal 

e centralizado”.    

Para Conceição e Miranda (2020), em um terreiro de candomblé 

não é diferente; o ato educacional das crianças, dos jovens e adultos, 

ou seja, de todos que se encontram inseridos nesse mesmo contexto, 

acontece nas interações e experiências, no convívio diário de suas 

práticas, na transferência de saberes, no ato de repetição do que foi 

ensinado. 

Para educar as crianças, os mais velhos da casa utilizam todos os 

subsídios que fazem parte da cultura do nosso povo, como os símbolos, 

imagens, representações, rituais e mitos. As transmissões desses 

ensinamentos são valorizadas pela oralidade, seguindo como modelo de 

repetição (Conceição, Miranda, 2020). 

Os ensinamentos e vivências que as crianças realizam dentro de um 

terreiro potencializam para que elas possam conhecer, valorizar e 

perpetuar as tradições culturais da real história de seu povo. A educação 

difundida dentro dos terreiros de candomblé, contribui para que essas 

crianças não se sintam dentro de um sistema opressor e que possam se 

sentir sujeitos capazes de contribuir positivamente para que a sociedade 

seja mais democrática e igualitária para todos.  

Ao conviver nas territorialidades de um terreiro de candomblé e 

com pessoas mais velhas, essas crianças constroem uma relação de 

respeito e afeição pelos seus ancestrais. Nos terreiros, o direito de ser 

criança também é respeitado; nesse momento, a imaginação toma conta 

e podemos presenciar reproduções de uma kizomba (festa), que ficou 

registrada em sua mente. É o momento em que as crianças disputam 

entre elas toques, cânticos e danças, sendo essas ações presenciadas e 

experienciadas por esse grupo, tendo identidade própria, com hábitos, 

costumes e crenças.   

 

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

212 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Considerações para continuar... 

 

Nesse sentido, estamos bem distante de concluir essa discussão de 

fato, pois sabe-se que nada está acabado, sobretudo dentro das ciências 

humanas, e diversos pontos deste artigo podem gerar novos estudos, 

podendo, desse modo, ampliar ainda mais o debate. Com isso, este artigo 

pode deixar lacunas e pontos embrionários que suscitarão outras análises, 

podendo percorrer diversos caminhos dentro e fora da academia.   

Tal como no início pedi permissão a Pambu Nzila, agora agradeço 

por ter me dado as condições necessárias para finalizar essa etapa. Um 

ciclo concluindo-se, e quem é de candomblé sabe muito bem a 

importância de começar e terminar.   

Acredito que consegui trazer de minhas vivências na religião de 

matriz afro-brasileira meu objeto de estudo. Justamente, por acreditar 

que minhas experiências não são apenas individuais, são também 

coletivas e fazem parte de um legado civilizatório oriundo dos 

escravizados desta terra.  

Desse modo, essas experiências, uma vez discutidas e colocadas no 

formato necessário, podem contribuir para uma educação antirracista, 

tanto colaborando para a formação continuada de professores quanto 

trazendo reflexões das reelaborações da cultura nas produções artísticas 

das crianças.     

Em outros tempos uma pesquisa como essa quase que não 

aconteceria, pois muito se fez para desarticular a cultura negra. Desde o 

impedimento dos filhos dos escravizados de frequentar a escola à 

representação subalternizada do negro nos livros didáticos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

213 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Referências 

ADAD, Shara Jane Holanda Costa et al. (orgs.). Tudo que não 
inventamos é falso: dispositivos artísticos para pesquisar, 
ensinar e aprender com a sociopoética. Fortaleza: Eduece, 
2014. 
 
ALBANO, Ana Angélica. O espaço do desenho: a educação do 
educador. 11 ed. São Paulo: Loyola, 1999. 
 
BRANDÃO, Carlos Henrique. O que é educação. Rio de Janeiro: 
Brasiliense, 1988. 
 
CAPUTO, Stela Guedes. Educação nos terreiros: como a escola 
se relaciona com as crianças. São Paulo: Faperj/Gráfica Asschi, 
2012.  
 
CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-
ser como fundamento do ser. Tese (Doutorado) – Universidade 
de São Paulo, São Paulo, 2005.  
 
CONCEIÇÃO, Ailma da Silva; MIRANDA, Eduardo Oliveira. O 
terreiro de candomblé Manso Gongombira Dinhanga Nginji 
como espaço de educação não escolar. Periferia, v. 12, n. 3, p. 
268-301, 2020. 
 
EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma escre(vivência) de 
dupla face. In: MOREIRA, Nadilza Martins de Barros; 
SCHNEIDER, Liane (orgs.). Mulheres no mundo: etnia, 
marginalidade e diáspora. João Pessoa: Ideia/Editora 
Universitária UFPB, 2005.  
 
FALCÃO, Christiane Rocha. “Ele já nasceu feito”: o lugar da 
criança no candomblé. Recife: O autor, 2010. 
 
FERREIRA, Edmar. Desenho, Fotografia e Cultura na Era da 
Informática. Curitiba: Graphica, 2007. Disponível em: 
http://www.exatas.ufpr.br/portal/docs_degraf/artigos_graphica/
DESENHO,%20FOTOGRAFI A%20E%20CULTURA.pdf. Acesso 
em 7 maio 2022.   
 
GOMES, Luis Vidal de Negreiros. Desenhismo: Luis Vidal de 
Negreiro. Santa Maria: Editora da UFSM, 1996. 
 
HSUAN NA, Tai. Desenho e organização bi e tridimensional da 
forma. Goiânia: Ed. UCG, 1997. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

214 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

MACHADO, Vanda da Silva. Mitos afro-brasileiros e vivências 
educacionais. Salvador: Edufba, 2002.   
 
MIRANDA, Eduardo Oliveira. Corpo-território & educação 
decolonial: proposições afro-brasileiras na invenção da 
docência. Salvador: Edufba, 2020. 
 
MIRANDA, Eduardo Oliveira. OIjexá que conduz o corpo-
território a desenhar: saberes do Afoxé Pomba de Malê. In: 
CONCEIÇÃO, Ailma da Silva; MIRANDA, Eduardo Oliveira (orgs.). 
Educação afro-brasileira: encruzilhadas das experiências 
culturais. Salvador: Kawo-Kabiyesile, 2015, p. 10-22.   
 
MONTEIRO, Adriana Torres Máximo. Desenho infantil na 
escola: a significação do mundo por crianças de quatro e 
cinco anos. Tese (Doutorado em Educação). Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2013. 
 
OJEDA, Caroline Martins. Memória e história oral na 
contemporaneidade e seus usos para a história do tempo 
presente. Aedos, n. 15, v. 6, jul.-dez. 2014.    
 
OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade: 
corpo e mito na filosofia da educação brasileira. Curitiba: 
Gráfica e Editora Popular, 2007. 
 
PETIT, Sandra Haydéé. Sociopoética: potencializando a 
dimensão poética da pesquisa. In: ADAD, Shara Jane Holanda 
Costa et al. (orgs.). Tudo que não inventamos é falso: 
dispositivos artísticos para pesquisar, ensinar e aprender com 
a sociopoética. Fortaleza: Eduece, 2014. 
 
SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social 
negrobrasileira. Rio de Janeiro: Mauad X, 2008. 
 
Recebido em: 20 de abril de 2024  
Aceito em: 10 de julho de 2024 
  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

215 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

216 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

ALIMENTAÇÃO DO POVO XERENTE: COMIDAS DO 
PASSADO E COMIDAS DO PRESENTE 

 
FOOD OF THE XERENTE PEOPLE: FOODS OF THE PAST AND 
FOODS OF THE PRESENT 

 

LUANA DE SOUSA OLIVEIRA1 
 
luana@ifto.edu.br 
https://orcid.org/0000-0002-8699-2340 

 
YOLANDA FLORES E SILVA2 
 
yolanda@univali.br 
https://orcid.org/0000-ooo3-0585-8789 

 
 
 
Resumo 

O povo xerente habita o estado do Tocantins, alimentando-se 
tradicionalmente das comidas oriundas da caça, da pesca e da roça. A partir do 
contato com os não indígenas as mudanças alimentares e no modo de vida são 
crescentes. Nesse contexto, essa pesquisa objetiva descrever e analisar as comidas 
do passado e as comidas do presente, como denominadas pelos Xerente. O 
método investigativo foi o etnográfico com ancoragem na análise interpretativa 
de Clifford Geertz desenvolvido em três fases: coleta de dados documentais e 
bibliográficos; trabalho de campo; e escrita analisando os dados coletados. Esse 
processo aponta que os dois tipos de comidas coexistem, mas há predominância 
da comida do presente, marcada pelos alimentos industrializados. Essa realidade 
se deve a fatores externo e internos à comunidade, entre eles a falta ou 
ineficiência das políticas públicas e as novas funções desempenhadas pelos 
Xerente, respectivamente. Mesmo assim, eles lutam, resistem e estudam formas 
de manter suas tradições culturais e alimentares vivas, ainda que adaptadas ao 
contexto do século 21. 

 

 
1 Doutora em turismo e hotelaria pela Univali. Docente e pesquisadora, atua na área do 
turismo, gastronomia e eventos. Suas pesquisas e projetos versam sobre patrimônios 
culturais, alimentação dos povos tradicionais e suas interseções com turismo étnico, 
cultural e gastronômico. 
2 Antropóloga e enfermeira/doutora em enfermagem [filosofia da saúde (UFSC/Brasil, 
1999)] com estágio pós-doutoral sênior em turismo [turismo comunitário e 
desenvolvimento local (Ualg/Portugal, 2013)]. Coordena pesquisas (Brasil e Portugal) sobre 
modos de vida e desenvolvimento dos territórios com foco na teoria de Max-Neef: 
desenvolvimento sustentável na escala humana. 

https://orcid.org/0000-0002-8699-2340
about:blank


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

217 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Palavras-chave: Povo xerente. Cultura alimentar. Mudanças. Território. 

 
 

Abstract 
 

The Xerente people live in the state of Tocantins, they traditionally ate 
food from hunting, fishing and farming. From contact with non-indigenous 
people changes in food and their way of life are increasing. Within this context, 
this research aims to describe and analyze the foods of the past and foods of 
the present as called by the Xerente people. The research method was the 
ethnographic/participant anchored in Clifford Geertz interpretative analysis, 
developed in three phases: the collection of documentary and bibliographic 
data; the field work; and analysis of the collect data. The results demonstrate 
that the two types of food coexist, but there is a predominance of present-day 
food, marked by industrialized foods. This reality is due to several factors 
external and internal to the community, among them, the lack or inefficiency of 
public policies, and the new functions performed by the Xerente, respectively. 
Even so, the Xerente fight, resist and study ways to keep their cultural and food 
traditions alive, even if adapted to the context of the 21st century 

 
Keywords: Xerente people. Food culture. Changes. Territory. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

218 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 

Comer é prática que está muito além de mero ato biológico, uma 

vez que todos os povos têm seus cardápios constituídos por receitas 

variadas que unem opções de produtos locais e/ou oriundos de outros 

povos em outros territórios, o que significa que um alimento pode ser 

utilizado com diferentes olhares e interpretações. E essa interpretação 

pode ser resultado da necessidade de representar tanto o meio em que 

esse produto ou matéria-prima é obtido quanto os grupos étnicos 

formadores de um povo (Lody, 2008). Nessa perspectiva, Contreras e 

Gracia (2011) afirmam que os hábitos alimentares em alguns contextos, 

são objetos de pactos e conflitos que marcam, em um dado espaço 

geográfico, as semelhanças e as diferenças étnicas e sociais capazes de 

auxiliar na classificação e hierarquização das classes sociais e concepções 

de mundo, pois comer é um signo entre os que participam da ocasião 

comensal, constituindo-se como um marcador de pertencimento ou de 

exclusão. Assim, compartilhar hábitos alimentares, modos à mesa, 

preferências e aversões alimentares é o mesmo que compartilhar um 

direito, uma língua, um calendário ritualístico e festivo, determinados 

princípios morais etc. (Cronteras, Gracia, 2011).  

Sendo a comida um forte marcador de identidade, uma das 

principais questões patrimoniais nos países da América do Sul continua 

sendo a valorização das raízes indígenas usadas nas culinárias locais 

(Suremain, Katz, Mata, 2016). Ao tratar especificamente dos patrimônios 

alimentares indígenas, Katz (2016) diz que no Brasil, onde o 

empoderamento da população indígena é pequeno se comparado ao do 

Peru e do México, a alimentação desses povos tende a ser ignorada, o que 

significa dizer que em quase todo o país existe desconhecimento sobre os 

indígenas, seus modos de vida e, consequentemente, sua culinária. 

O povo xerente, sujeito de estudo dessa pesquisa evidencia a fala 

de Katz (2016), pois na pesquisa bibliográfica sobre essa etnia 

encontraram-se 70 estudos, dos quais apenas quatro tendo por tema a 

alimentação. E nessas quatro pesquisas, vários aspectos não foram 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

219 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

tratados, tais como os modos de preparo e consumo dos alimentos, os 

utensílios usados para isso, as simbologias que envolvem permissões e 

proibições alimentares, os tipos de comida para cada ocasião (cotidiano, 

cerimônias etc.), entre outros. 

A identificação dessa lacuna teórica deu origem à investigação da 

autora sobre o patrimônio alimentar desse povo. De acordo com Katz 

(2016), patrimônio alimentar pode ser compreendido como elemento 

material ou imaterial relacionado à alimentação que deve ser transmitido 

de uma geração a outra, de caráter coletivo, próprio a um grupo social, 

que possua carga social, simbólica ou afetiva, e seja reivindicado por 

pessoas pertencentes a ele. Os aspectos materiais são os ingredientes 

animais e vegetais, os utensílios, os produtos transformados, os pratos etc. 

E as imaterialidades são os saberes culinários, as normas alimentares, a 

estética culinária, a sociabilidade em torno da alimentação, a tradição oral 

associada (mitos, cantos etc.), entre outros elementos. 

Vale esclarecer que este artigo é um recorte da tese de doutorado 

defendida em março de 2021 que tem como um de seus objetivos 

específicos inventariar o patrimônio alimentar do povo xerente. O alcance 

desse objetivo resultou em novos elementos materiais e imateriais que 

compõem a cultura alimentar dessa etnia, sendo um deles as comidas do 

passado e comidas do presente, descritas e analisadas neste estudo a 

partir de uma perspectiva socioantropológica.  

O percurso metodológico adotado para realização da pesquisa teve 

por base a análise interpretativa de Geertz (2017). O método adotado foi o 

etnográfico para a coleta e análise dos dados, que, de acordo com Silva 

(2000), torna possível ao pesquisador melhor compreender o universo em 

que vai realizar o trabalho de campo. Para Uriarte (2012), a etnografia é 

realizada em três fases: a coleta de dados documentais e bibliográficos 

que pode ser denominada etapa de formação, o trabalho de campo – 

momento de inserção no território ou espaço a ser investigado; e 

finalmente a escrita do que se ouviu, observou e também se apreendeu 

das leituras relativas à temática de interesse do pesquisador.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

220 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

No caso específico dessa investigação, a primeira fase corresponde 

a revisão de documentos e material bibliográfico para aprofundamento 

das temáticas abordadas e conhecimento da etnia e territórios dos 

Xerente. A segunda fase, ou seja, o ingresso da pesquisadora nas aldeias 

xerente, foi iniciada após consulta aos caciques, anciões e outras 

lideranças xerente com a finalidade de obter autorização para a realização 

da pesquisa respeitando a autonomia dos povos indígenas assegurada 

pela Constituição Federal brasileira de 1988, e as regras da Convenção 169 

sobre Povos Indígenas da Organização Internacional do Trabalho. 

De posse das autorizações, iniciou-se a pesquisa de campo, 

realizada entre fevereiro de 2019 e fevereiro de 2020. Os critérios 

estabelecidos para o diálogo com os Xerente foram: pessoas com mais de 

18 anos, homens e/ou mulheres que aceitaram participar do estudo e 

assinaram o Termo de Consentimento Livre Esclarecido (TCLE) e o Termo 

de Uso de Imagem. Para a coleta de dados, usaram-se duas técnicas de 

pesquisa: a observação participante e a entrevista semiestruturada. Nas 

entrevistas a língua de comunicação entre as partes foi o português 

(linguagem coloquial), visto que os Xerente são bilíngues, falam português 

e akwẽ (língua materna da etnia).  

O uso da técnica da observação participante tornou possível a 

inserção da pesquisadora na vida social e cultural dos Xerente com 

permissão a eles de participar da vida da pesquisadora. Em todo o 

percurso da pesquisa o respeito pelo modo de vida, de sentir e pensar dos 

Xerente foi praticado. Para Brandão (1999), quando o pesquisador segue 

essa premissa de respeito, é possível diminuir as distâncias e criar convívio 

que possibilita a produção de respostas capazes de romper com a ideia 

de que o saber acadêmico é maior e melhor do que aquele produzido por 

esses povos. Dessa forma é possível romper com o monopólio do saber e 

da informação, permitindo que ambos (o saber acadêmico e o saber 

indígena) se tornem patrimônio dos grupos estudados (Garjado, 1999).  

Na última fase da etnografia, a escrita foi feita da transcrição das 

entrevistas e descrição do que foi efetivamente vivenciado e observado (o 

ver e o ouvir). A análise desses dados primários foi feita à luz da análise 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

221 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

interpretativa de Geertz (2017), que prevê o cruzamento da perspectiva da 

comunidade estudada, do autor da pesquisa e das teorias que 

fundamentaram o estudo.  

Acredita-se que essa pesquisa possa colaborar para a preservação 

e valorização da cultura alimentar xerente e instigar reflexões sobre a 

alimentação como um elemento da cultura de um povo e os diversos 

fatores que sobre ela incidem, e os significados e sentidos de um território.  

 

Xerente: o povo das duas metades 

 

Autodenominados Akwẽ, os Xerente habitam o município de 

Tocantínia, no estado do Tocantins, entre o rio Sono e o rio Tocantins (Melo, 

Gonçalves, 2017). Pertencem ao ramo central das sociedades de língua jê 

do tronco linguístico macrojê sendo, conhecidos como Jê centrais junto 

com os Xavante do Mato Grosso e os Xacriabá de Minas Gerais (Melo, 2010). 

De acordo com os participantes da pesquisa atualmente há mais de 80 

aldeias, e a população é de aproximadamente cinco mil pessoas 

distribuídas em duas terras indígenas, T.I Xerente e T.I Funil. Silva (2015) 

remarca que essas terras reconhecidas pelo Estado em favor dos Xerente 

correspondem a uma ínfima parte do extenso território que esse povo 

dominava quando os primeiros colonizadores chegaram aos cerrados da 

mesopotâmia Araguaia-Tocantins. 

A base da organização sociocosmológica dos Xerente se constitui 

das metades Doi e Wahirê associadas respectivamente ao sol e à lua, 

heróis míticos fundadores da sociedade xerente. A metade Doi inclui clãs 

Kuzâpdêkwai (os donos do fogo), Kbazitdêkwa (os donos do algodão) e 

Kritotdêkwa (os donos da borracha); a metade Wahirê tem um clã com 

esse mesmo nome e outros dois, Krozake e Kraiprehi. As duas metades e 

seus respectivos clãs têm, entre si, um conjunto de deveres e obrigações 

recíprocas. As duas metades, os seis clãs e as linhagens que os constituem 

são patrilineares, ou seja, a filiação do clã passa de pai para filho, de avô 

paterno para neto ou sobrinho-neto. A pintura corporal clânica e seus 

desenhos identificam e mostram o clã a que pertencem (Silva et al., 2015).  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

222 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A língua akwẽ é matriz dos costumes e da cosmovisão, visto que é 

por meio dela que se difunde tudo que está relacionado à tradição, isto é, 

os mitos, os rituais, os cânticos, os discursos e as práticas. Logo a língua é 

determinante para manter a tradição, um tipo de eixo central que 

estabelece o modo de vida desse povo. Como expressão da tradição, da 

forma de viver, a língua relaciona-se estreitamente com o território, dando 

sustentação à cosmologia e aos modos de vida que lhes conferem a 

identidade. Entre os Xerente, a maior parte da população é bilíngue 

(Araújo, 2016).  

Os Xerente, historicamente, praticam a caça, a coleta de frutos e as 

“roças de toco”. Tais atividades produtivas contavam com o ciclo de 

alternância entre a estação seca, correspondente ao período de maio a 

setembro, e a estação chuvosa, que vai de outubro a abril (Lima, 2016). O 

ancião Getúlio Darêkêkwa relata que há vários séculos passados, quando 

o povo akwẽ tinha liberdade para desfrutar da terra por onde passava, o 

povo andava em busca dos lugares onde havia muita caça e peixe.   

 

Não havia a mínima preocupação com o capitalismo. No 
presente, a realidade é outra, os indígenas vivem como 
estrangeiros mesmo sendo os primeiros habitantes desse 
território conhecido como Brasil. Remarca que o meio ambiente 
sempre foi preservado pelos seus antepassados e que o que a 
natureza oferece é sagrado, logo sem biodiversidade não há vida 
na terra para os Xerente. Sem o espaço necessário não há 
linguagem, não há cultura tradicional, não há crenças, não há 
sabedoria para ser repassada aos netos (Silva et al., 2015).  

 

Essa fala deve-se ao fato de o território e a cultura dessa etnia serem 

impactados negativamente desde o contato com os não indígenas, 

ocorrido há cerda de 250 anos. Os efeitos negativos decorrentes de fatores 

externos a essa comunidade agravaram-se com a execução de grandes 

projetos agropecuários e a construção da Usina Hidrelétrica Luís Eduardo 

Magalhães, que, entre outros prejuízos, mudou o regime dos rios, onde os 

Xerente pescavam, e alagou o entorno de suas aldeias, provocando 

mudanças em seus modos de vida e impactando também seus hábitos 

alimentares, com a diminuição da pesca e da caça (Rocha, Silva, 

Nascimento, 2016).  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

223 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

As roças também foram prejudicadas, pois dependiam 

fundamentalmente do ritmo anual de cheias e vazantes dos cursos 

d'água, definitivamente alterado pelas grandes obras. Além desses 

grandes projetos houve um processo de expansão urbana das cidades 

vizinhas, abertura e construção de estradas, implementação de projetos 

agrícolas de grande porte, geralmente direcionados para a produção de 

soja, gerando pressão sobre o cerrado (Lima, 2016). 

Essas pressões externas têm ensinado aos Xerente a lutar pelos seus 

direitos em diferentes espaços sociais para garantir e preservar seu 

território e seus saberes tradicionais, autoafirmando-se etnicamente e 

buscando a valorização da cultura indígena. Trata-se de um povo que, em 

momentos diversos de sua história, sempre esteve presente em diferentes 

frentes e organizações políticas e indigenistas (Melo, Gonçalves, 2017).  

 

Comida do passado e comida do presente do povo xerente 

 

As pessoas se relacionam com o alimento cotidianamente, e tal 

relação vai além de uma necessidade básica, pois é fato que as escolhas 

dependem de diversos fatores que determinarão o que se come, como, 

quando, com quem, como os alimentos são preparados etc., surgindo 

soluções particulares que se articulam a lógicas culturais definidoras dos 

limites de uma cozinha (Collaço, 2013). O comportamento relacionado à 

comida está diretamente ligado ao sentido que as pessoas assumem e à 

sua identidade cultural. Elas têm relações aos costumes alimentares de 

outras pessoas e vice-versa. Logo, não é surpresa que essa temática 

sempre tenha despertado interesse e evidenciado a diversidade social e 

cultural das pessoas (Mintz, 2001).  

Nesse sentido, Santos (2006) afirma que os alimentos não são 

apenas alimentos. Alimentar-se é um ato nutricional, e comer é um ato 

social que está integrado às ações e atitudes relacionadas aos usos, 

costumes, protocolos, condutas e situações de nossas vidas. Assim, 

nenhum alimento ingerido está em um contexto de vida neutro. O que se 

come tem sua importância com relação ao lugar onde comemos, de que 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

224 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

forma, quantidade e modo de preparo, assim como às pessoas com quais 

compartilhamos uma refeição.  

Diferem-se, então, alimento e comida. O primeiro é toda substância 

ou mistura de substâncias naturais ou elaboradas que, quando ingerida 

pelas pessoas, trazem para seu organismo elementos e energia 

necessários ao funcionamento de seus processos biológicos. A designação 

“alimento” também abrange substâncias ou mesclas de substâncias que 

são ingeridas por hábitos e costumes. Assim, é o comensal, por meio da 

sua cultura, que transforma o alimento em comida; dessa forma crenças 

e práticas alimentares determinam que aquilo que em alguns lugares seja 

uma comida, em outros não seja. Também pode ocorrer que, dentro de 

uma região, um alimento pode ser base para diferentes comidas (Díaz, 

2014). 

A comida é o alimento modificado pelas representações sociais e 

culturais. Os alimentos são produzidos pela natureza, porém é da cultura 

que surgem importantes códigos, a exemplo das diversas opções de 

cardápios, as receitas, os costumes relacionados ao paladar e ao prazer 

referente (Lima, Ferreira Neto, Farias, 2015). A cultura transforma um 

alimento em comida, determinando vários elementos que revelam seus 

significados e representações simbólicas. É a partir da transmissão das 

informações de como transformar o alimento em comida que se formam 

as tradições culinárias (Mascarenhas, 2009).  

Comida é cultura, pois, ao produzi-la, os seres humanos não fazem 

uso apenas daquilo que a natureza lhes oferece, mas criam sua própria 

comida, modificam os produtos-base a partir do uso do fogo e outras 

técnicas importantes nas práticas culinárias. Comida é cultura quando 

consumida, pois os seres humanos escolhem o que querem comer a partir 

de vários critérios que perpassam questões econômicas, nutricionais e 

simbólicas. Assim, a comida assume papel decisivo na identidade das 

pessoas e sociedades em que estão inseridas (Montanari, 2013). 

No caso dos Xerente não há dúvida de que a alimentação é um de 

seus elementos identitários, pois as relações com os alimentos estão 

presentes desde a concepção até a morte de um xerente. Nesse contexto 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

225 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que envolve a cultura e a alimentação, os Xerente mencionam dois tipos 

de comidas: as do passado, compostas por alimentos, técnicas, utensílios 

e costumes tradicionais, isto é, uma cultura alimentar constituída de 

elementos exclusivamente indígenas; e as comidas do presente, 

associadas aos hábitos tradicionais, mas marcadas pela introdução de 

novas variedades (com destaque para os industrializados), novos utensílios 

(por exemplo, as panelas de metal e pratos) e novas técnicas de preparo 

(fritura) decorrentes do contato com os não indígenas. 

É importante esclarecer antes de iniciar a descrição e análise dessas 

duas categorias de comidas, que os Xerente ao usar a palavra “tradição” se 

referem a costumes e práticas alimentares ancestrais do seu povo 

transmitidas de uma geração à seguinte. Cientes de que algumas 

tradições permanecem como no passado e que outras mudaram, 

adaptando-se à realidade atual, bem como de que existem aquelas 

práticas que hoje são apenas memórias, recordações, quando se referem 

às tradições que não são mais praticadas, usam os termos “antes”, 

“antigamente” ou “no passado”. Em consonância ao proposto por nossa 

pesquisa, esses vocábulos são empregados no artigo com os mesmos 

significados utilizados pelos Xerente.  

No passado, a alimentação dos Xerente era composta somente 

pelas carnes de caça (tatu, anta, paca, veado, entre outros) e peixes, 

assados ou moqueados sem nenhum tempero. Essas carnes eram 

comidas com farinha de mandioca, grolado (farinha feita a partir da 

mandioca fermentada na água, posteriormente seca e pilada), beiju 

(mandioca ralada crua assada em chapa quente), paçoca (farinha de 

mandioca pilada com carne) ou vegetais (mandioca, abóbora, batata-

doce, milho) assados. As frutas são comidas cruas, assadas ou moqueadas. 

As carnes no passado eram conseguidas a partir da caça e da pesca feita 

pelos homens, e os vegetais plantados ou coletados por homens e 

mulheres.  

Na fala de Rosilda Xerente, da Aldeia Nova Aliança, em 2020, temos 

uma descrição sobre a alimentação à base da raiz da mandioca, que no 

passado era um acompanhamento das carnes (de caça ou da pesca) e que 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

226 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

hoje compõe apenas uma pequena parte das comidas do presente. Cabe 

esclarecer que carne do mato se refere à carne de caça, e o berarubu é 

uma comida tradicional feita com massa de mandioca e carne de peixe 

ou caça. 

 

Sempre a gente lembra o passado, vou começar do 
passado como era, a farinha, beiju de mandioca, a massa de 
mandioca que era usada para fazer berarubu com a carne, a 
preferência do Akwẽ era a carne do mato. 

 

Antigamente, os Xerente não tinham o hábito de temperar as 

carnes e os peixes, apreciavam o gosto natural. Não ingeriam sal e açúcar, 

quando adoçavam as comidas (normalmente frutas ou beijus) usavam 

mel de tiúba ou de jataí. O sal e o açúcar foram inseridos há cerca de 70 

anos. No caso específico da aldeia Salto relatou-se que a introdução do sal 

ocorreu de forma mais intensa na década de 1990, doado pela Fundação 

Nacional dos Povos Indígenas (Funai) nas cestas básicas, nas quais 

também havia óleo e leite, alimentos que não compunham as comidas 

tradicionais dessa etnia. Os primeiros temperos usados foram os naturais, 

sendo mais comuns a cebola e o alho. Em 2020, dona Pizadi Xerente, 

anciã da Aldeia Salto, fala um pouco sobre a inserção de temperos 

naturais: “Depois que eu pari que vim aprender a comer alho, cebola, 

pimenta-do-reino. Eu quando era nova não comia não, não comia de jeito 

nenhum!”. 

Hoje, contudo, o tempero industrializado (preparos que misturam 

sal, alho, aromatizantes etc.) e o óleo de soja são comumente usados, 

quiçá diariamente. O cacique Thiago, da Aldeia Porteira, relata em 2020 

essas mudanças na alimentação ao comparar a geração de seus avós, a de 

seus pais e a sua, ponderando alguns fatos: a dinamicidade da cultura 

alimentar, a falta dos alimentos extraídos do território, introdução de 

novos produtos etc. 

Nossa alimentação, posso dizer, teve uma mudança 
radical da época de antigamente, de nossos avós, nossos pais. 
Assim a cultura é dinâmica para falar a verdade, e a alimentação 
faz parte desse dinamismo, porque se antigamente nossos pais, 
nossos avós comiam coisas assim, alimentos mais natural, feita à 
base bem tradicional mesmo; a carne não era fritada, é 
cozinhado com menos temperos industrializados, não tinha 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

227 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

tempero industrializado; no caso, o óleo é substituído pelo óleo 
de coco. Então assim a questão do cozinhamento usavam mais 
assado na brasa e assado debaixo do chão, que é o chamado 
muquiado. 

 

Além da introdução do açúcar, do sal, do óleo, dos temperos 

industrializados, inseriram-se também as bolachas, os sucos em pó, o café, 

o refrigerante, o macarrão, entre outros produtos. E também se 

introduziram novas técnicas de preparo, como a fritura e o guisado. A 

anciã Enedina Xerente, de 70 anos, contou que até seus dez anos não 

sabia o que era macarrão e que experimentou esse alimento pela primeira 

vez quando foi para a cidade. Nota-se, pelos relatos, que as mudanças 

foram progressivas ao longo dessas últimas setes décadas e, de acordo 

com Mesquita (2015), foram radicais principalmente na última década, o 

que é perceptível pela presença constante dos Akwẽ em supermercados, 

açougues e padarias durante todo o ano.  

Assim a maior parte das comidas do presente é comprada em 

supermercados, o que leva os Xerente residentes nas aldeias (a maioria) a 

deslocar-se para os municípios vizinhos, como Tocantínia, Miracema e 

Palmas a fim de comprar gêneros alimentícios visto que nessas aldeias 

não há estabelecimentos que vendam alimentos. Diante dessa realidade, 

em 2020 ouvi vários relatos que apontam o supermercado como a nova 

roça dos Xerente, como o de Silvino, da Aldeia Salto: “Hoje a roça dos 

Xerente é o supermercado!”; o do cacique Thiago, da Aldeia Porteira: “Aí 

muitos agora utiliza o supermercado como a roça!”; ou o de Iranir, da 

Aldeia Nova: “De primeiro ninguém num ia pra cidade, os veio num gosto 

de ir pra cidade, só aqui mesmo pra arrumar [comida]; agora não, hoje não 

tem nadinha, vai pra cidade comprar as coisa”. 

Evidenciam essas observações que alimentos oriundos da roça, da 

pesca e da caça perderam lugar para os produtos industrializados, uma 

realidade inversa ao que se vivia no passado, quando os Xerente se 

alimentavam do que colhiam, plantavam, caçavam e pescavam. Além das 

compras nos supermercados, outra forma da chegada desses alimentos 

nas aldeias, porém com frequência bem menor, já que não há 

regularidade em sua passagem, é por intermédio de seu Raimundo, um 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

228 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

não indígena que há mais de 20 anos vende alimentos em diversas 

aldeias. No seu caminhão antigo, ele vende arroz, feijão, milho para 

alimentar galinhas, enlatados, bombons e refrigerantes. O pagamento 

pode ser feito a vista, ou fiado com as dívidas anotadas em um caderno. 

Seu Raimundo também faz trocas, por exemplo, uma galinha caipira por 

‘X’ quilos de arroz. Quando seu Raimundo para nas aldeias, muitas 

crianças xerente, entre três e seis anos, se aproximam do caminhão para 

comprar balinhas (doces) e mesmo sem falar português, levam 

moedinhas nas mãos e comunicando-se por gesticulação compram as 

balinhas.  

Nas observações, ficou claro que crianças e adolescentes preferem 

os novos alimentos e técnicas de preparo que compõem as comidas do 

presente, o que pode estar associado a dois fatores: primeiro, o fato de não 

terem consumido ao longo de suas vidas diariamente ou com frequência 

os alimentos tradicionais em função da redução da prática da roça, da 

pesca e da caça, não tendo, portanto, desenvolvido o gosto por eles, já que 

Jimenez (2013) explica que o gosto é sentido pelas pessoas a partir da 

escolha dos elementos considerados comestíveis na natureza e o que lhes 

é aprazível. E essa escolha é uma consequência do costume de comer 

estes alimentos no cotidiano, de vê-los sendo preparados, de ouvir sobre 

a forma como a matéria-prima é adquirida etc.  

Na fala de 2019 do cacique Samuru, da Aldeia Porteira, observa-se 

bem essa questão, confirmando o argumento de Jimenez (2013) para a 

aceitação ou não de uma comida: 

 

Eu convivi dois anos com minha vó, ela tinha 86 anos, só 
cozinhava com azeite de coco. E tem uma coisa aí, se eu fizer 
hoje aqui, minhas filhas num vai cumer. Teve uma vez que fiz um 
peixe, falei pra minha mulher, nós vai buscar coco para fazer 
óleo. Nenhum quis [as filhas] saborear uma coisa sadia, disseram, 
num vamo cumer não. É isso, é aquilo, porque talvez não tenha 
aquele costume. 

 
O segundo fator pode ser o consumo de alimentos industrializados 

em si, pois a própria industrialização quebra o vínculo entre o alimento e 

a natureza, o que atinge as funções sociais da cozinha, desconectando 

parcialmente o comedor de seu universo biocultural, uma vez que a 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

229 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

artificialidade da alimentação atual gera problemas para as pessoas, pois 

rompe com as regras ancestrais (Contreras, Gracia, 2011). Em fala de 2020, 

o ancião Valdeciano, da Aldeia Saltinho, relata esse distanciamento dos 

Xerente com os alimentos que compunham seu universo biocultural. 

 

Hoje as comida que nós come, os antigo, nossos filhos, 
nossos netos não quer mais saber! Se não tiver óleo não dá pra 
comer, se não tiver cebola não dá pra comer! Se tiver carne de 
caça tem que não gosta, vez que nem come. Só quer comer 
carne de gado, porco, peixe, frango. 

 

Essa constatação ficou bastante clara quando em uma das tardes 

na aldeia fui preparar um cuscuz de milho para tomarmos com café, e 

uma das crianças me disse “Eu queria mesmo era coca-cola retornável!” – 

o que nos remete ao pensamento de Fischler (1979) quando argumenta 

que o comedor moderno não sabe o que come; o alimento tornou-se algo 

sem história conhecida, um artefato vazio entre o passado e presente.  

Já os adultos (aqueles que têm de 30 anos para mais) e os anciões 

preferem as comidas e técnicas de preparo tradicionais que ainda fazem 

parte das comidas do presente e recordam, saudosos, algumas comidas e 

hábitos que ficaram no passado. As comidas e técnicas de preparo 

tradicionais ainda fazem parte do cotidiano dos anciões, porém em 

menor frequência devido à escassez de caças e peixes, e às limitações 

físicas dos idosos. É comum, em suas casas, encontrar pequenas roças de 

mandioca associadas aos cultivos de abóbora, batata-doce e banana, 

produtos que fazem parte da tradição alimentar. 

Nas falas a seguir, do ancião Valdeciano, da Aldeia Saltinho, e da 

anciã Suzana, da Aldeia Salto, ambas de 2020, evidencia-se essa 

predileção pelas comidas tradicionais por parte dos idosos: “Farinha e 

grolado pra mim é comida! Aqui tem vez que eu sofro, uma semana se 

tiver só arroz, eu vou comer um pouquinho porque é o jeito, mas se tiver 

farinha, se tiver grolado eu nem lembro de arroz nem pra nada”. “Os 

ancião, as muié também gosta mais de trem assado, muquaido, berarubu 

que não tem veneno, não tem gordura, a gente põe só o tempero e vai 

assando, é mais sadio do que botá gordura”. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

230 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O berarubu, também 

chamado de kupakubu ou 

orokubu, prato mais 

emblemático da cultura xerente, 

é feito com a mandioca ralada, 

prensada no tipiti e, em seguida, 

esfarelada com as mãos para ser 

posta sobre as folhas de 

bananeira ou de helicônias. Sobre 

essa massa de mandioca coloca-

se carne em pedaços e por cima 

da carne mais uma camada de 

massa de mandioca. Cobre-se 

com as folhas e assa-se em um processo complexo que envolve barro de 

ninho de cupim, palha e lenha. 

Quanto aos utensílios para comer, no passado, usavam a cabaça 

(cuia), ou a folha de bananeira como pratos e comiam com as mãos. Em 

2020, Rosilda, da Aldeia Nova Aliança, declarou: “No passado tinha a cuia 

e a folha de bananeira. Eu acostumei comer na folha de bananeira. Eu 

comia com a mão, hoje em dia é em prato normal, talher, colher, vasilha, 

ninguém quer mais comer daquela forma. De primeiro se sentava no chão 

ou na esteira”. Segundo Lody (2008, p. 76-77), “A mão é o talher primeiro, 

uso dos dedos, habilidades para preparar, servir, comer. (...) O uso ancestral 

da mão nas escolhas e transformações dos ingredientes (...) é um conjunto 

de rituais que atingem diferentes significados, sentidos e sentimentos”.  

No que diz respeito ao preparo das comidas, tradicionalmente, essa 

é uma função da mulher. Cabe aos homens prover os alimentos por meio 

da pesca, da caça, da roça e hoje também a partir de seus empregos, cuja 

remuneração permite comprar alimentos. É válido explicar que na cultura 

xerente não havia a palavra cozinha, nem tampouco o espaço cozinha 

destinado ao preparo dos alimentos e/ou à guarda de alimentos e 

utensílios. A comida era preparada ao ar livre, e os utensílios eram 

basicamente cabaças e cofos (cestos feitos de palha). A partir do contato 

 Figura 1: Berarubu pronto 
para ser comido 
 
Fonte: as autoras (2020). 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

231 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

com os não indígenas, utensílios como panelas, pratos e talheres foram 

sendo inseridos nas aldeias. Atualmente, também se encontram em 

algumas casas (minoria) alguns eletrodomésticos, tais como geladeira e 

fogão, normalmente, adquiridos por indígenas que estão trabalhando fora 

das aldeias. Dona Pizadi, da Aldeia Salto, em 2019 informou sobre essas 

mudanças:  

 

Até quando eu parei de parir não tinha geladeira, não 
tinha fogão não tinha nada! Depois que parei de parir tudo e vim 
pra cá [Aldeia Salto] minha filha tinha comprado fogão, quando 
eu cheguei aqui ela me deu. Mamãe com isso aqui que você vai 
fazer a comida agora, e eu disse como é que vou fazer? Eu tenho 
medo desse aqui, eu não tem costume!  

 

Mesmo que muitos costumes tenham mudado, a comida no geral 

ainda é preparada ao ar livre ou em área coberta por palha na parte 

externa da casa, no fogão a lenha ou no fogão caipira, ou no que 

denominam estrempe ou trempa, em akwẽ piza zaparze, um tipo de 

fogão feito no chão delimitado por três pedras no qual é feito o fogo e 

onde se colocam as panelas. Os termos estrempe ou trempa eles 

aprenderam com os não indígenas. Ao pesquisar a origem desse vocábulo, 

encontramos a palavra trempe, cujo significado é arco de ferro sobre três 

pés que dá suporte à panela que vai ao fogo. Nas áreas externas das casas, 

mais comumente dos anciãos, é possível ver o pilão e o jirau, uma armação 

de madeira usada para lavar os utensílios.  

Algumas casas (a menor parte delas) têm cozinhas como um de 

seus compartimentos, equipada com fogão a gás, geladeira, armário e 

outros apetrechos, sendo a aquisição de fogões e geladeiras restrita a 

número ainda menor de famílias. Também foi possível perceber que 

mesmo as famílias que têm cozinhas em suas casas, mantêm uma área 

externa coberta ou um estrempe ao ar livre. O estrempe e o fogão a lenha 

normalmente são usados para o preparo de comidas tradicionais e 

comidas que levam muito tempo para ser cozidas, e o fogão a gás é usado 

geralmente para preparar comidas mais “rápidas”, tipo café.  

As comidas tradicionais preparadas no presente, como o grolado e 

a carne moqueada mesmo que preparadas com menor frequência, ainda 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

232 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

fazem parte do cardápio das cerimônias (casamentos, festas de 

nominação, entre outras), ou no cotidiano dos anciões. Observou-se que 

nas ocasiões festivas, as comidas e técnicas do passado são mantidas, e 

que o presente está associado à inserção de ingredientes, em sua maioria 

industrializados, a exemplo dos temperos prontos. Os novos utensílios e 

equipamentos e até mesmo a criação do espaço “cozinha” para preparo 

de alguns alimentos e para armazenamento das comidas, que no passado 

não existiam na cultura xerente, são as novidades do presente, assim 

como a prática de novas técnicas de preparar alimentos, a exemplo da 

fritura e do guisado.  

No âmbito das cerimônias, algumas ligadas aos não indígenas, 

como o Dia dos Pais e Natal, também passam a fazer parte do calendário 

de eventos e datas festivas entre alguns xerente. Para essas ocasiões são 

servidas as comidas do presente compostas por comidas feitas com novos 

alimentos e técnicas e por comidas tradicionais. A Figura 2 mostra almoço 

do Dia dos Pais composto por carne moqueada, feijão preparado na 

panela de pressão, macarrão com molho de tomate industrializado, arroz 

e refrigerante.  

Em suma, constata-se que as 

mudanças são consequências de 

fatores internos e externos que 

afetam o território e 

consequentemente o modo de vida 

dos Xerente, que buscam adequar-

se ao que é possível. Lembrando 

sempre que “a cultura se refaz todos 

os dias, no jogo cotidiano das 

relações sociais, na luta pela 

sobrevivência, por meio do trabalho, 

dos encontros, revelando distintas temporalidades bem como distintas 

espacialidades” (Cruz, 2012, p. 98). E que a cultura também se refaz pela 

imposição do tempo e pela autonomia que um grupo pode, por escolhas 

próprias, manter ou não suas tradições. Com relação aos povos indígenas 

 
Figura 2: Almoço do Dia  
dos Pais       
 
Fonte: as autoras. 
 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

233 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

brasileiros é possível observar e acompanhar, seja por meio da impressa 

ou de pesquisas acadêmicas, que em alguns casos, essa autonomia é 

relativa, pois territórios indígenas são impactados negativamente de 

forma constante, colocando em risco a vida daqueles que ali vivem. 

 

Considerações finais 

 

Analisar o que são as comidas do passado e as comidas do presente 

evidencia o fato de que comer é muito mais do que um ato biológico. 

Comer envolve uma série de fatores culturais, políticos, ambientais e 

socioeconômicos. Essa multiplicidade de aspectos presente no comer é 

evidenciada na trajetória alimentar dos Xerente, uma vez que em passado 

não muito distante – há cerca de 70 anos – alimentavam-se somente das 

comidas do passado extraídas de seu território, e, portanto, eram 

autossuficientes, e hoje, consomem as comidas do presente compostas 

em sua maior parte por alimentos industrializados! Uma mudança 

decorrente de fatores externos e internos; quanto aos externos destaca-se 

a construção da Usina Hidrelétrica Luís Eduardo Magalhães que impactou 

negativamente o território ao influenciar diretamente a diminuição dos 

peixes para pescar e as áreas para plantar. Quanto aos internos, podem-se 

mencionar as novas funções desempenhadas pelos Xerente, a exemplo 

dos cargos de trabalho no setor público e privado, as quais diminuem o 

tempo para dedicar-se às atividades tradicionais que geram alimentos, na 

mesma medida que passam a consumir alimentos industrializados de 

preparo mais rápido. 

Vale mencionar que a partir da literatura e do observado, os fatores 

externos são em maior número e agem de forma mais intensa nas 

mudanças alimentares do que os fatores internos. O consumo excessivo 

de produtos industrializados é um exemplo, do poder das grandes 

indústrias de produtos alimentícios não apenas sobre os indígenas, mas 

da sociedade como um todo. No caso dos indígenas, porém, essas 

indústrias exercem uma força maior, pois, de forma geral, os indígenas 

têm menos acesso a informações (incluídas aquelas sobre os malefícios 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

234 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

dos alimentos industrializados) do que os não indígenas, logo a maioria 

deles desconhece os males que esses alimentos causam à saúde.  

As informações que acessam com mais frequência são as 

divulgadas pelos canais abertos de televisão repletos de propagandas que 

associam o consumo desses alimentos ao bem-estar, a ser moderno, entre 

outras informações que não são compreendidas em sua totalidade. 

Diversos autores citados ao longo do artigo, a exemplo de Jiménez (2013) 

e Fischler (1971), mostram em suas pesquisas como os meios de 

comunicação atuam diretamente na má alimentação, assim como no 

estabelecimento de uma nova ordem alimentar, vergonhosamente 

apoiada por forças políticas e econômicas. Além do poder de influenciar 

dessas empresas alimentícias a partir da mídia, também é necessário 

considerar o fator econômico, visto que muitas vezes os produtos 

industrializados são mais baratos do que os alimentos saudáveis, e, assim, 

os Xerente, que, em sua maior parte, vivem com parcos recursos, optam 

pelos industrializados. 

A insegurança alimentar nos Xerente e entre outros povos indígenas 

também se deve à falta ou ineficiência de políticas públicas que incentivem 

a permanência dos costumes tradicionais e a defesa dos territórios e 

direitos indígenas. Ou seja, a realidade favorece a desvalorização do 

patrimônio alimentar xerente; ainda assim, entretanto, os Xerente lutam, 

resistem e estudam formas de manter suas tradições vivas. 

 

 

 

Referências 

ARAÚJO, Rosemary Negreiros de. Os territórios, os modos de 
vida e as cosmologias dos indígenas Akwẽ-Xerente, e os 
impactos da UHE de Lajeado. Tese (Doutorado) – Programa de 
Pós-graduação em Engenharia Civil, Universidade Federal do 
Ceará, Fortaleza, 2016. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Participar-pesquisar. In: 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues (org.). Repensando a pesquisa 
participante. São Paulo: Brasiliense, 1999. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

235 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

COLLAÇO, Janine Helfst Leicht. Gastronomia: a trajetória de 
uma construção recente. Habitus | Revista do Instituto Goiano 
de Pré-história e Antropologia, v. 11, n. 2, 2013. 
 
CONTRERAS Jesús; GRACIA, Mabel. Alimentação, sociedade e 
cultura. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2011. 
 
CRUZ, Rita de Cássia Ariza. Patrimonialização do patrimônio: 
ensaio sobre a relação entre turismo, “patrimônio cultural”. 
Espaço e Tempo, v. 31, p. 95-104, 2012.  
 
DÍAZ, Laura Gabriela. Una mirada social y cultural de los 
alimentos. In: DÍAZ, Laura Gabriela et al. Alimentos: historia, 
presente y futuro. Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 
Ministerio de Educación de la Nación, 2014. 
 
FISCHLER, Claude. Gastro-nomie et gastro-anomie: sagesse du 
corps et crise bioculturelle de l’alimentation moderne. 
Communications, v. 31, p. 189-210, 1979. 
 
GARJADO, M. Pesquisa participante: propostas e projetos. In: 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues (org.). Repensando a pesquisa 
participante. São Paulo: Brasiliense, 1999. 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: 
LTC, 2017. 
 
JIMÉNEZ, Luz Marina Vélez. Del saber y el sabor: um ejercicio 
antropofilosofico sobre a gastronomia. Escritos Medellín, v. 21, 
n. 46, p. 171-200, 2013. 
 
KATZ, Esther. Introdução. In: WOORTMANN, Ellen; CAVIGNAC, 
Julie A. (org.). Ensaios sobre a antropologia da alimentação: 
sabares, dinâmicas e patrimônios. Natal: EDUFRN, 2016. 
 
LIMA, Layanna Giordano Bernardo. Os Akwẽ–Xerente no 
Tocantins: território indígena e as questões socioambientais. 
Tese (Doutorado em Geografia Humana). Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016. 
 
LIMA, Romilda de Souza; FERREIRA NETO, José Ambrósio; 
FARIAS, Rita de Cássia Pereira. Alimentação, comida e cultura: 
o exercício da comensalidade. Demetra, v. 10, n. 3, p. 507-522, 
2015. 
 
LODY, Raul. Brasil bom de boca: temas da antropologia da 
alimentação. São Paulo: Senac, 2008. 
 
MASCARENHAS, Rúbia Gisele Tramontin. A diversidade 
gastronômica como atrativo turístico na região dos Campos 
Gerais do Paraná: um estudo de caso no município de Castro. 
Tese (Doutorado em Geografia) – Universidade Federal do 
Paraná, Curitiba, 2009. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

236 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

MELO, Elisangela Aparecida Pereira de; GONÇALVES, Tadeu 
Oliver. Práticas socioculturais xerente em comunidades de 
prática. Revista Exitus, Santarém, v. 7, n. 2, p. 191-215, 2017. 
 
MELO, Valéria Moreira Coelho de. Diversidade, meio ambiente 
e educação: uma reflexão a partir da sociedade xerente. 
Dissertação (Mestrado em Ciências do Ambiente) – 
Universidade Federal do Tocantins, Palmas, 2010. 
 
MESQUITA, Rodrigo. Code-switching em Akwe-
Xerente/Português. Tese (Doutorado em Letras e Linguística) – 
Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2015. 
 
MINTZ, Sidney W. Comida e antropologia: uma breve revisão. 
Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 16, n. 47, 2001. 
 
MONTANARI, Massimo. Comida como cultura. São Paulo: 
Senac, 2013. 
 
ROCHA, Tatiana Evangelista da Silva; SILVA, Reijane Pinheiro 
da; NASCIMENTO, Maira M. do. Mudanças dos hábitos 
alimentares entre os Akwen Xerente. Revista de Enfermagem, 
v. 50, 2016. 
 
SANTOS, Carlos Roberto Antunes dos. O império McDonald e a 
mcdonalização da sociedade: alimentação, cultura e poder. In: 
Seminário Facetas do Império da História, Programa de Pós-
graduação em História da Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2006. 
 
SILVA, Cleube Alves da. Os Xerente e a luta pela terra. In: 
Simpósio Nacional de História, 28, Florianopólis, 2015. 
 
SILVA, Vagner Gonçalves da. O antropólogo e sua magia: 
trabalho de campo e texto etnográfico nas pesquisas 
antropológicas sobre religiões afro-brasileiras. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2000. 
 
SUREMAIN, Charles-Édouard de; KATZ, Esther; MATTA, Raúl. 
L’alimentation devient patrimoine. Le Journal IRD, v. 82, 2016.   
 
URIARTE, Urpi Montoya. O que é fazer etnografia para os 
antropólogos. Ponto Urbe, v. 11, 2012.   
 
XERENTE, E., D.M. Akwẽ kunmã nã krsipi mnõze: as técnicas de 
uso do fogo pelos Xerente. In: SILVA, Leia et al. (orgs.). 
Documentação de saberes indígenas. Goiânia: Gráfica UGF, 
2015. 
 
Recebido em: 20 de abril de 2024  
Aceito em: 06 de julho de 2024 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

237 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

238 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O TERREIRO COMO TERRITÓRIO SOCIOPOLÍTICO E DE 
ACOLHIMENTO: PATRIMÔNIO IMATERIAL E MATERIAL 
CIVILIZATÓRIO DA MEMÓRIA ANCESTRAL 
 
THE TERREIRO AS A SOCIOPOLITICAL TERRITORY AND REFUGE: 
IMATERIAL AND MATERIAL CIVIL HERITAGE OF ANCESTRAL 
MEMORY 
 
SHEILA DIAS1 
 
sheila.almeida@ufop.edu.br  
https://orcid.org/0009-0009-0016-7621 
 

MARLISE VINAGRE2 
 
marlisevinagre@gmail.com  
https://orcid.org/0009-0004-7559-2589 
 
 
 
Resumo  

As reflexões que se seguem têm por objetivo traçar considerações acerca 
dos terreiros de cultura e religiosidade de matrizes africanas como espaço 
sociopolítico e de reconstrução/renascimento ontológico. Parte-se da 
cosmopercepção africana iorubá, de que esse território se configura como um 
dos muitos espaços de resistência e também de real preservação da memória e 
dos saberes ancestrais. Interessa-nos apresentar de maneira sucinta, a concepção 
do terreiro como um lugar de reafirmação identitária, da busca pela cura, mas 
também onde se pode realizar o exercício da liberdade e da diversidade. O fio 
condutor para a construção dessa análise seguiu a perspectiva da interlocução 
entre categorias que neste ensaio assumem determinações centrais, nos 
permitindo abranger o tema proposto, racismo cultural religioso, a partir da 

 
1 Candomblecista doutora, mestre e assistente social, pela Escola de Serviço Social da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Professora adjunta do curso de serviço 
social da Universidade Federal de Ouro Preto (Ufop). Integrou a gestão "Aqui se respira 
luta!" da Abepss, no biênio 2021-2022. Grupo de Estudos e Pesquisa Trabalho, Orçamento 
Público de Pessoal e Serviço Social (2022-atual); Integrante do Proafro/Uerj (2020-atual); 
Grupo de Estudos Sobre Linguagens, Culturas e Identidades (Gelci), (2012-atual); Neabi-
Ufop (2012-atual). Área de atuação: produção de conhecimento; pós-graduação; ações 
afirmativas; ensino superior; questão étnico-racial e serviço social. 
2 Candomblecista e militante dos direitos humanos. Graduação (1975) e mestrado (1990) 
em serviço social pela pela Universidade Federal do Rio de Janeiro ( UFRJ) e doutorado em 
ciências sociais pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (1999). Professora 
associada aposentada (UFRJ) em 2013. Presidente do Cfess (1990-1993). Integrante da 
Comissão de Formulação do Código de Ética de 1993. Integrou a primeira formação da 
Coordenação do Grupo Temático de Pesquisa em Serviço Social, Ética e Direitos Humanos 
da Abepss (2011-2012). Pesquisadora com produção teórica nas áreas de ética, ética 
profissional, direitos humanos, diversidade humana, raça, etnia, gênero e sexualidade. 

https://orcid.org/0009-0009-0016-7621
https://orcid.org/0009-0004-7559-2589


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

239 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

concepção de Estado, patrimônio, memória ancestral africana e terreiro. A 
intersecção entre as categorias citadas se justifica, uma vez que elas apresentam 
a capilaridade necessária para a compreensão das condições históricas, culturais, 
sociais e econômicas que permeiam a sociedade. Compreendemos o terreiro 
como lugar contraditório, mas também como espaço de organização, 
transformação e de resistência ao racismo cultural religioso, objetivando a 
efetivação de direitos e pelo bem-viver. 

 
Palavras-chave: Patrimônio. Memória ancestral africana e terreiro. Racismo 
cultural religioso. Emancipação humana. 
 

Abstract 

              The following reflections aim to outline considerations about African 
culture and religiosity terreiros as a socio-political space and a space for 
ontological reconstruction/rebirth. We start from the Yoruba African 
cosmoperception that this territory is one of the many spaces of resistance, and 
also of real preservation of ancestral memory and knowledge. We are interested 
in briefly presenting the concept of the terreiro as a place for reaffirming identity, 
of the search for “healing,” but also where freedom and diversity can be 
exercised. The guiding principle for the construction of this analysis followed the 
perspective of a dialogue between categories that in this essay assume central 
determinations, allowing us to cover the proposed theme, religious cultural 
racism, from the conception of State, heritage, African ancestral memory and 
terreiro.  The intersection between the aforementioned categories is justified 
since they have the necessary capillarity to understand the historical, cultural, 
social, and economic conditions that permeate society. We understand the 
terreiro as a contradictory place, but also as a space for organization, 
transformation, and resistance to religious cultural racism, with the aim of 
making rights effective and for good living. 
 
Keywords: Heritage. African ancestral memory and terreiro. Religious cultural 
racism. Human emancipation. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

240 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

O terreiro como resistência e quilombo contemporâneo na luta 

estratégica contra o racismo cultural religioso 

 
Já é sabido que no modo de produção em que vivemos o racismo, 

em todas as suas expressões, assume o lugar estratégico potencializador 

das ações capitalistas. Assim, o racismo atua de forma dinâmica e 

contínua, garantindo por seu modus operandi a eficácia da exploração e 

subordinação de determinados grupos sociais. Sobre isso, Moura (1994, p. 

28) informa que “Somente admitindo o papel social, ideológico e político 

do racismo poderemos compreender sua força permanente e seu 

significado polimórfico e ambivalente”. 

Ao analisar as diversas ações desenvolvidas por homens e mulheres 

negras (es/os) na busca por direitos, na direção emancipatória da 

equidade e justiça social, nos deparamos com um poderoso instrumento 

capaz de realizar feitos históricos que movimentam a vida em todas as 

suas esferas e complexidades: a resistência coletiva. Se, por um lado, o 

racismo retroalimentado pelo capitalismo atualiza suas formas de 

superexploração, por outro, há igualmente manifestações de resistências 

e subversão da imposição capitalista e também racista. 

Compreendemos que o sentido do território das chamadas 

comunidades tradicionais de matrizes africanas, ou seja, das casas de axé 

(ou simplesmente dos terreiros ou terreiras) se amplia como um lugar em 

que, ao se evocar o sagrado, se reaviva a memória ancestral de seus 

adeptos, estimulando e propiciando a realização de processos de 

promoção da saúde e de cura. Esses processos podem servir de 

potencializador para o exercício da solidariedade, da liberdade e da 

economia alternativa, que subverte a lógica capitalista. É nesse espaço, 

que, sem se propor a substituir o papel do Estado e das políticas públicas, 

se acolhe quem chega e se desenvolvem as práticas da medicina 

tradicional ancestral do cuidado integral à/ao sujeita (e/o) marginalizada/o 

ou aquele indivíduo acometido por enfermidades sociais, físicas, mentais, 

emocionais ou do espírito.   



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

241 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Mediante o processo de desumanização dos corpos ciganes, 

indígenas, negres, entre outres, a rebeldia se tornou um elemento da 

resistência. Muito embora, não sejam compreendidas como reação 

legítima de quem sofre com as opressões, a rebeldia e a insurgência não 

desabonam a conduta ética dos sujeites que estão em condição de 

rebeldes.  

Destacamos que as várias insurgências, rebeliões e revoltas contra 

a dominação imposta a esses grupos, não podem ser vistas como ausência 

da ética ou, no campo da moralidade, como sendo estes, indiferentes ou 

contráries à moral, mas sim como manifestação legítima do exercício da 

liberdade de lutar contra a tirania e dela se defender. 

A relação entre pessoas oprimidas e opressores marca a dinâmica 

da sociedade brasileira. Ao passo que o capitalismo endurecia suas formas 

de controle, também encontrava à sua frente formas de resistência como 

insurreições, guerrilhas urbanas, organização quilombola, manutenção 

das práticas religiosas negadas e perseguidas, isto é, extralegais, e outras 

formas de levante, que direcionaram os oprimidos à luta pela liberdade, 

equidade social e cidadania. 

Vale ressaltar – sem pretensão de negar a contradição – que os 

terreiros, que exercitaram e exercitam saberes e fazeres de matrizes 

africanas, assim como os quilombos, sempre se configuraram como 

territórios sociopolíticos que materializavam e materializam nos dias 

atuais a própria resistência. No caso do terreiro, esse território também nos 

devolve o sentido de casa, de família, em que, por intermédio das mães, 

pais, avós, tias e tios de santo, se desenvolve em nós o sentimento de 

pertencer a uma comunidade, e isso permite o aldeamento coletivo para 

não se sucumbir ao extermínio epistemicida e mesmo ao genocídio.   

Em Rebeliões da senzala, publicado originalmente em 1959, Clóvis 

Moura retrata aspectos da escravização no Brasil, a partir do ponto de vista 

de ser a luta das(es/os)3 escravizadas(es/os) uma forma de protesto, 

 
3 Neste ensaio, vamos utilizar a linguagem inclusiva, partindo da concepção de que este 
estudo objetiva a construção e a desconstrução de perspectivas que questionam as 
estruturas postas, também na forma linguística. Destacamos, entretanto, que as discussões 
em torno da linguagem inclusiva ainda são pouco investigadas, e, embora os estudos que 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

242 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

rompendo com a visão simplista de ser a “escravidão” um conflito social 

ou um choque cultural. O autor se ocupa em analisar tal regime de forma 

crítica, articulando história e aspectos sociológicos, e apresenta o ser negre 

como sujeites polítiques, ou seja, um ser capaz de se articular e traçar 

estratégias em busca da liberdade. Aqui, usamos a versão de Moura (1988), 

em que ele reconstroi a figura da pessoa escravizada, informando 

aspectos que contestam a naturalização de negres como passíveis do 

processo de escravização. Pelo contrário, Moura (1988) atesta ser legítimo 

o ato de insurgir-se e os convoca, por meio dos seus escritos a rebelar-se 

(Silva, 2017, p. 12). 

Silva (2021, p. 48), ao dialogar com a obra de Moura (1977), afirma: 

“os quilombos, as insurreições e as guerrilhas no período colonial e os 

movimentos negros pós-abolição estão presentes nas construções sociais 

da América Latina e do Caribe”. A autora aponta as semelhanças aqui e 

em outras partes do mundo.  

Destaca-se a importância da organização quilombola, ou seja, do 

“perigo negro” como uma das mais potentes formas de luta antirracista. 

De acordo com Nascimento (1984, p. 292), o termo quilombo passa a ser 

ressignificado como comportamento próprio do povo negro, com vistas à 

construção de uma sociedade emancipada.  

A luta da população negra sempre esteve em consonância com a 

perspectiva emancipatória coletiva, posto que os inconformismos e 

rebeldias não apenas rechaçam internamente o mito da democracia 

racial, como se constituem insurgentes, tratando até com hostilidade a 

falsa superioridade branca e individualista.  

Segundo Moura (1977, p. 90), 

 

(...) todos os movimentos sociais ou quaisquer outros 
objetivos que visem, através de formas organizacionais e 
manifestações autoconscientes, ou apenas contestadoras, 
modificar ou transformar o sistema de estratificação social 
existente, no sentido de livrar-se dos restos de relações coloniais, 
representam atitudes e/ou realizações válidas.  

 
questionam o binarismo entre o feminino e o masculino no Brasil não sejam recentes, sua 
incidência na língua oficial brasileira (português) também é realizada. Aqui utilizamos a 
linguagem inclusiva e, em vez do uso de ‘a’ ou ‘o’ para referir-me a todas/todos, sujeitas/os. 
Para ampliar tal discussão, veja mais em Pessoto (2019). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

243 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

As lutas e resistências resultantes do processo de rebeldia se 

articulam com a radicalidade da não aceitação da inferiorização imposta 

ao grupo racial subjugado. O que se espera com essa prática insurgente é 

a transformação da ordem social que está posta.  

Essas são forças sociais consideradas dinâmicas, que impulsionam 

o devir social no interior de estruturas tradicionais, e que se insurgem 

buscando a transformação das relações sociais, demonstrando ainda o 

lado contraditório dos complexos movimentos, os quais são as lutas em 

prol da emancipação dos sujeites (Silva, 2021, p. 49-50). 

Nesse sentido, as subjetividades se deparam com impossibilidades 

forjadas, as quais objetivam impedir o reconhecimento e a percepção dos 

indivídues como sujeites históricos, tal como as densas determinações 

(étnico-raciais, regionais, culturais, rurais e urbanas) que os constituem. 

 Dito isso, observa-se que: 
 

a escala e a radicalidade da questão racial no Brasil 
podem ser consideradas condições fundamentais não só da luta 
pela eliminação do preconceito racial, mas também da 
transformação da sociedade brasileira como um todo e, 
fundamentalmente, da verdadeira construção de uma 
sociedade nacional, articulada, viva, em movimento, que a 
sociedade civil e o Estado desenvolvam-se de forma articulada e 
fluente e que a “população” se transfigure em “povo”, no sentido 
de que o povo se constitui quando se compõe de “cidadãos”, de 
pessoas situadas e integradas, participantes e ativas, em todas as 
esferas da sociedade, públicas e privadas (Ianni, 2004, p. 11). 

 

As estruturas definem os lugares dos indivídues, e as relações 

sociais são pautadas por relações de produção e por uma estrutura 

classista e racista, que também regem as classes sociais, perpassadas por 

um conjunto de valores, que determinam e organizam as classes a partir 

da realidade concreta. E que, portanto, alteram a dinâmica sobre a forma 

como as pessoas se relacionam no mundo, fazendo com que a luta pela 

emancipação humana se dê por meio das estruturas de poder e da 

organização em prol da manutenção dos privilégios.  

 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

244 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Ausência do Estado, alienação e conservadorismo: o solo fecundo 

para manutenção do racismo cultural religioso 

 

Vinagre e Almeida (2021) fornecem pistas interessantes para 

compreender a manutenção dos privilégios dos grupos que, 

majoritariamente, detêm o poder até hoje neste país. Ao tecer reflexões 

sobre a fundação sócio-histórica da sociedade brasileira, as autoras nos 

possibilitam importantes interpretações sobre como o Brasil estrutura 

suas relações a partir dos interesses da acumulação de bens, apoiando-se 

também no patriarcado, no escravismo e na exploração predatória do 

meio ambiente e dos territórios sagrados.  

Os grupos dominantes compostos por homens, privilegiados 

economicamente, majoritariamente brancos, descendentes da expansão 

mercantil da Europa ocidental, cristãos, cis, ditos heterossexuais, 

conservadores e de “boa família”, orquestram suas ações, sobretudo, onde 

existe a ausência do Estado. Essa lacuna propicia um campo fecundo 

onde disseminam uma poderosa ideologia de alienação, fomentam a 

ideia da fé cristã como única e defendem a suposta unidade pacífica entre 

as classes e dos diferentes grupos sociais, além de propagandear falsas 

relações cordiais e racialmente democráticas. 

No Brasil, o escravismo moderno4 e o racismo – em todas as suas 

expressões e em seus efeitos manifestos nas esferas do trabalho, da 

educação, saúde, cultura e religiosidade, assim também como no âmbito 

das relações intersubjetivas – estão associados a uma verdadeira 

“gramática” que impõe e normaliza forte hierarquização, garantindo 

privilégios, de um lado, e, de outro, vulnerabilizando e violando direitos 

para a população de pretos e mestiços até os dias atuais. Essa verdadeira 

“cartilha racial” molda pensamentos, sentimentos e práticas, e separa os 

que têm direito ao respeito e reconhecimento da sua condição de 

humanidade, os que têm direito a respirar e viver e os que não têm, 

 
4 Sugerimos como referência para aprofundar esse assunto, a dissertação de Rodrigo 
Reduzino (2016). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

245 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

funcionando sob a égide do ódio racial ancorado no pensamento 

colonizador eurocêntrico, no eugenismo e na branquitude. 

Desde a sua invenção, o objetivo do racismo tem sido o de 

promover a “desafricanização” e a tentativa de apagamento da memória 

que o legado africano oferece, com vistas ao branqueamento 

uniformizador, ainda que o Brasil seja o país de maior população negra 

depois da Nigéria, e que os que se autodeclaram pretos e pardos 

representem mais da metade da população brasileira (56,10%, segundo 

dados do IBGE na Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílio (Pnad) de 

2019). É notória a escalada fascista no Brasil nos últimos anos, por isso, 

alertamos sobre a necessidade de analisar criticamente as bases do 

fascismo, e radicalizar no enfrentamento do racismo estrutural e do 

racismo cultural religioso. 

Em termos das bases do fascismo, temos a considerar os seguintes 

elementos, conforme explicitados por Vinagre (2009): exaltação do 

patriotismo e da segurança nacional; uso da moral conservadora como 

controle social; apologia da militarização; exaltação da ideia de 

supremacia branca (que é mais do que defender uma suposta 

superioridade branca e a normalização de privilégios dos brancos); 

controle e perseguição das expressões da diversidade, manifestações 

artísticas e culturais de periferias urbanas e rurais, de favelas e “quebradas”, 

de LGTBQIAPN+ e grupos étnicos, tais como negros, grupos originários 

(ameríndios) e povos tradicionais (povos de terreiro e quilombolas); 

controle das liberdades civis e políticas; retração de direitos sociais e 

culturais; associação do discurso dos direitos humanos à meritocracia dos 

“homens de bem”; estímulo à construção personalista de líderes; 

recrudescimento da intolerância, do ódio e do fanatismo religioso e 

político. 

Esse “solo político-moral” visa à imposição do pensamento único, 

legitimando o racismo cultural religioso contra o chamado povo de 

terreiro e as religiões tradicionais de matrizes africanas (RTMAs). Manifesta, 

pela semiótica do combate, o discurso de ódio e satanização de todo o 

complexo cultural ligado à religiosidade de matrizes africanas, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

246 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

promovendo um verdadeiro ataque epistemicida (e mesmo genocida) 

dirigido a esse alvo, como se pode constatar em iniciativas forjadas por um 

determinado segmento cristão neopentecostal.  

Cabe aqui ressaltar a coexistência de processos distintos de 

intolerância religiosa. Um processo de intolerância religiosa de caráter 

mais amplo e mundial, dirigido a grupos, tais como judeus, muçulmanos, 

ciganos, budistas e outros. E outro processo, fortemente racializado, 

perpetrado contra as religiões de matrizes africanas e seus adeptos em 

África e nos países da diáspora; nesse caso, mesmo contra aqueles não 

identificados socialmente como negros ou não pertencentes às 

estratificações mais baixas da classe trabalhadora. No dizer de Fanon 

(2008), esta última modalidade particular de intolerância religiosa é 

caracterizada por um racismo cultural com motivação religiosa, ou seja, 

por um racismo cultural religioso, como expressão do racismo estrutural e 

sistêmico. 

No caso do racismo cultural religioso, consideram-se todas as 

situações de constrangimento, coação ou uso de força, seja moral, 

psicológica, cultural ou física, contra indivíduos/grupos e/ou seu 

patrimônio físico e/ou imaterial e intangível, como o patrimônio 

cultural/religioso. Neste último caso, trata-se de um verdadeiro 

epistemicídio,5 em que o alvo é a coletividade como sujeite político e o 

conjunto do legado histórico ancestral herdado dos povos africanes.  

Enfatizamos que, mesmo quando o ataque é concretamente 

perpetrado contra um indivíduo, o objetivo-alvo é toda uma coletividade 

 
5 O epistemicídio é, para além da anulação e desqualificação do conhecimento dos povos 
subjugados, um processo persistente de produção da indigência cultural, pela negação ao 
acesso à educação (sobretudo de qualidade), pela produção da inferiorização intelectual, 
pelos diferentes mecanismos de deslegitimação do negro como portador e produtor de 
conhecimento e de rebaixamento da capacidade cognitiva pela carência material e/ou 
pelo comprometimento da autoestima, em decorrência dos processos de discriminação 
ocorrentes no processo educativo. Isto porque não é possível desqualificar as formas de 
conhecimento dos povos dominados sem desqualificá-los também, individual e 
coletivamente, como sujeitos conscientes. E, ao fazê-lo, destitui-lhes a razão, a condição 
para alcançar o conhecimento “legítimo” ou legitimado. Por isso, o epistemicídio fere de 
morte a racionalidade do subjugado ou a sequestra, subtraindo ou mutilando sua 
capacidade de aprender. É uma forma de sequestro da razão em duplo sentido: pela 
negação da racionalidade do Outro ou pela assimilação cultural que em outros casos lhe 
é imposta (Carneiro, 2005, p. 97) 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

247 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

portadora de um acervo de formas de ser, sentir, fazer e viver. Isso 

caracteriza uma verdadeira perseguição também de caráter coletivo a 

esses segmentos religiosos como sujeite político e ao conjunto das 

religiões tradicionais de matrizes africanas – tratadas como não civilizadas, 

atrasadas e primitivas, especialmente sob o argumento da existência da 

prática de imolação de animais. Vale lembrar a esse respeito que outras 

religiões, como a judaica e a muçulmana, praticam até hoje o abate 

religioso e são “toleradas”, certamente porque se trata de tradições não 

pretas. 

Os ataques crescentes verificados nas últimas décadas contra as 

práticas sociorreligiosas de praticantes das RTMAs estão associados à 

disputa mercadológica por adeptos em determinados territórios e à 

disputa de projeto político de ocupação de poder, por meio de ações de 

pseudorreligiosos a serviço da “cristonormatividade” de cariz 

neopentecostal (Vinagre, 2009), muitas vezes indivídues articulados a 

interesses de organizações extralegais vinculadas à milícia ou ao tráfego 

de drogas ilícitas,6 conforme se observa no assassinato de Mãe Maria 

Bernadete e nas violações ao busto que homenageia Mãe Gilda.  

Nogueira (2020), informa que essa forma particular de intolerância 

religiosa dirigida às RTMAs caracteriza-se como um “tentáculo” ou “braço 

do racismo”, em nome da “normatização da cristianização”. Os alvos dos 

extremistas neopentecostais, ligados ou não às milícias ou ao narcotráfico, 

são: símbolos das divindades; estética étnico-religiosa (em especial, trajes 

rituais brancos, penteados e turbantes); insígnias (principalmente os fios 

de conta); o acervo litúrgico (cânticos, danças, oferendas, especialmente a 

sacralização/imolação de animais); e os próprios templos ou as 

 
6 A exemplo do assassinato de Maria Bernadete Pacífico, pertencente ao Quilombo Pitanga 
dos Palmares, em Simões Filho, Salvador, BA, ocorrido em 17 de agosto de 2023. Líder 
quilombola, coordenadora nacional de Articulação de Quilombos e ex-secretária de 
Promoção da Igualdade Racial do município de Simões Filho, Bernadete Pacífico estava 
sob proteção da Polícia Militar, por meio da Secretaria de Justiça e Direitos, denunciava 
constantemente a extração ilegal de madeiras e a espoliação do meio ambiente. 
Disponível em: https://www.cartacapital.com.br/blogs/dialogos-da-fe/a-morte-de-mae-
bernadete-e-as-varias-faces-do-racismo-religioso/ por Babá Sidnei Nogueira. Acesso em 
20 abr. 2024. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

248 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

manifestações coletivas no espaço público da cidade (o que rebate na 

questão do uso democrático da territorialidade urbana). 

Algumas lideranças têm destacado que esse racismo cultural 

religioso contra as religiões de matrizes africanas no Brasil tem se 

caracterizado como um verdadeiro terrorismo religioso, posto que seus 

efeitos atingem e impactam as gerações futuras e se espraiam para outros 

campos além da religião, causando, genocídio, bem como epistemicídio. 

Esse epistemicídio manifesta-se por meio do racismo estrutural 

institucional na educação em todos os níveis (incluída a academia), no 

trabalho, na saúde e na comunicação social, impressa, midiática e falada.  

Cabe registrar que, por obra da “ação democrática” e sistêmica do 

racismo estrutural e religioso, o desprezo e a desqualificação ou 

secundarização do conjunto do patrimônio da religiosidade de matrizes 

africanas são amplamente praticados pela opinião pública, por alguns 

setores das organizações de esquerda e até por setores intelectuais 

vinculados ao pensamento crítico e à militância política de esquerda. As 

intolerâncias religiosas por aqui são antigas. Desde as primeiras missões 

jesuíticas já se praticava epistemicídio, por meio da conversão 

compulsória ao cristianismo, e a intolerância era institucionalmente 

legitimada. 

Hédio Silva Júnior (2008), analisa as Ordenações do Reino, no 

contexto do colonialismo europeu português, que punia com a pena 

capital a heresia e a blasfêmia, assim como todas as reuniões dos 

escravizados eram coibidas por “feitiçaria”, e o Código Penal do Império, 

de 1830, prescrevia a obrigatoriedade da “religião oficial” (católica). Já na 

República Velha, o Código Penal republicano de 1890 e a Constituição de 

1891 tinham tipificação como crime o “curandeirismo”, o “espiritismo” e a 

capoeira. Só no século 20 o Estado se assume oficialmente laico, mas no 

Código Penal de 1940 ainda prevê como ilícito penal o “curandeirismo” 

(art. 284); a Constituição de 1934 assume a defesa (formal) da liberdade 

religiosa, mas mantém a defesa moralizadora da “observância dos bons 

costumes”. Só muito recentemente, com a Constituição de 1988, o Estado 

brasileiro passa a prever o direito à liberdade de crença e organização 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

249 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

religiosa para todos os credos, vindo a considerar o racismo crime 

inafiançável e imprescritível. 

A partir daí, passam a viger alguns mecanismos para mitigar o 

racismo cultural religioso e o racismo estrutural: leis complementares que 

asseguram punição à incitação ao ódio religioso e impedimento aos 

cultos; reconhecimento de direitos previdenciários a toda(o) ministra(o) de 

culto (lei n. 8.212/91); validação civil para casamentos religiosos oficiados 

por qualquer sacerdote/sacerdotisa (lei n. 6.015/73); além de criação de 

delegacias policiais especializadas no atendimento a crimes de 

intolerância, tal como a Delegacia de Crimes Raciais e Delitos de 

Intolerância (Decradi), no estado do Rio de Janeiro. 

Essas condições foram se perpetuando e consolidando relações 

sociais extremamente assimétricas, bem como estereótipos culturais e 

lugares sociais menos qualificados na estrutura social que naturalizam, 

banalizam e cronificam a subalternização de classe e esquemas 

simbólicos (sem base científica ou plausível) de inferiorização e 

coisificação da população afrodescendente e de seu legado. Tem-se, 

assim, um eficiente “cimento” para diversas formas de pensar, sentir e agir 

preconceituosas e discriminatórias. Tais situações, com efeitos individuais 

e coletivos criminalizados ou não, são carregadas de conteúdo de 

intolerância com o diferente do padrão dominante (Vinagre, Almeida, 

2021). 

Esse conteúdo é impregnado de discursos e práticas 

hierarquizantes de ódio e violência, expressos pela invisibilidade, negação 

ou mesmo pela tentativa de eliminação da diferença. Esses esquemas de 

inferiorização dogmáticos, irracionais e acríticos, a partir das últimas 

quatro décadas, cada vez mais baseados no conservadorismo moral, no 

pensamento único, no fascismo e no fundamentalismo religioso, geram o 

solo para aquilo a que assistimos hoje: no dizer de Vinagre (2009), um 

epidêmico racismo cultural religioso contra os símbolos, as formas de ser, 

sentir e viver, e as práticas tradicionais religiosas de influência cultural 

africana. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

250 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Desse modo, é certo afirmar que o racismo é constitutivo e 

fundante da organização social capitalista, bem como consubstancial ao 

seu desenvolvimento. O racismo, portanto, em todas as suas expressões, 

caracteriza-se, pois, como elemento estruturante de opressão e, de tão 

sólido, consolida a naturalização, reprodução e cronificação das 

desigualdades, bem como a indiferença sistêmica a elas relacionada. 

Pelo exposto, é certo que no Brasil, há muito tempo convivemos 

com uma semiótica fundamentalista, racista, xenofóbica, sexista, 

heteronormativa e de conteúdo religioso acrítico ultraconservador, que 

cai como luva no discurso fundado do neoliberalismo, constitutivo do 

capitalismo em seu estágio de desenvolvimento atual de crise e barbárie.  

 

Desafios para a efetivação do exercício à liberdade religiosa 

 

As reflexões tecidas até aqui exemplificam que o racismo cultural 

religioso adquiriu ao longo dos anos o status de epidemia, visto que os 

casos de violências contra terreiros e praticantes dos cultos de religiões de 

matrizes africanas atinge um grande número de regiões do Brasil – 

mesmo diante da elaboração e materialização de vários instrumentos 

formais de combate a esse tipo de violência. 

Tal como disposto no artigo 5º, inciso VI da Constituição Federal 

brasileira de 1988, “é inviolável a liberdade de consciência de crença, 

sendo assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e a garantia na 

forma da lei, a proteção aos locais de culto e a suas liturgias”. Embora 

possamos afirmar que esse artigo tenha ganho significativo reforço com a 

criação do Dia Nacional de Combate à Intolerância Religiosa – 

oficialmente instituído aqui no Brasil em 27 de dezembro de 2007, pela 

lei n. 11.635 –, observa-se que a efetivação dessa determinação 

constitucional ainda não é uma realidade. 

Recentemente, na 17a Conferência Nacional de Saúde, o Conselho 

Nacional de Saúde (CNS) aprovou a resolução n. 715 de 20 de julho de 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

251 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

2023,7 que dispõe sobre orientações e desenvolvimento de estratégias 

para as ações e serviços públicos de saúde, com 59 propostas. Delas, o 

termo 46 representou para os povos de terreiros uma enorme vitória, 

tendo em vista que reconhece e reitera esses espaços de terreiros, 

terreiras, barracões, roças de santo e templos de religiões de matrizes 

africanas também como espaços de cuidado e de atenção à saúde 

pública, complementares ao Sistema Único de Saúde (SUS). A portaria, ao 

ser publicada, considerou esses espaços “centros promotores de saúde e 

cura”.8 

Segundo dados publicizados pela Secretaria Nacional de Direitos 

Humanos (SDH), a intolerância religiosa corresponde a 43% dos 19 mil 

processos de racismo em tramitação no Supremo Tribunal Federal (STF) e 

1/3 ou 33% dos processos por racismo em tramitação nos tribunais 

brasileiro. Esse é um levantamento desenvolvido pela JUsRacial,9 que 

identificou 176 mil processos de racismo em todo o Brasil. 

As denúncias por motivação religiosa aumentaram em todo o 

Brasil, tendo o Tribunal de Justiça de São Paulo quase 6,5 mil processos 

de casos de racismo religioso, e o Tribunal de Justiça de Minas Gerais, com 

o maior número de denúncias de racismo, aproximadamente 14,1 mil 

casos. Essa análise escancara que os casos de racismo são numericamente 

motivados pelo racismo cultural religioso, sendo ataques 

predominantemente praticados por evangélicos e dirigidos 

majoritariamente aos segmentos de matrizes africanas (SDH). Os dados, 

portanto, sustentam a afirmação de que o racismo cultural religioso é um 

fenômeno epidêmico. 

Um dos desafios que podemos listar refere-se à dificuldade em 

caracterizar o crime de racismo religioso, uma vez que existe prevalência 

do registro da agressão sofrida de forma descaracterizada e desvinculada 

da sua motivação real (crime de ódio/racismo religioso), posto que 

 
7 Disponível em: https://conselho.saude.gov.br/resolucoes-cns/3092-resolucao-n-715-de-
20-de-julho-de-2023. Acesso em 20 abr. 2024. 
8 Disponível em: https://conselho.saude.gov.br/resolucoes-cns/3092-resolucao-n-715-de-
20-de-julho-de-2023. Acesso em 20 abr. 2024. 
9 Disponível em: https://jusracial.com.br/lancamento-ebook-responsabilidade-civil-
objetiva-por-ilicito-racial-e-religioso/. Acesso em 20 abr. 2024. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

252 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

algumas situações ainda são registradas como briga de vizinho, lesão 

corporal e invasão de domicílio.  

Outro desafio, esse de mais complexidade, diz respeito ao fato de 

que existe grande tendência ao silenciamento por parte dos agredidos e, 

consequente, subnotificação das violações. Isso se deve à localização dos 

templos nas periferias urbanas, áreas muitas vezes caracterizadas pela 

absoluta ausência do Estado e fortemente dominadas pelo poder paralelo 

das milícias ou do tráfico de entorpecentes, que impõem o terror, o medo 

e o silêncio.  

Cabe ressaltar que, embora se reconheçam os avanços 

representados pelos instrumentos legais, é importante a superação da 

mera defesa da laicidade formal do Estado e do direito à liberdade de 

culto, bem como da ultrapassagem do discurso da tolerância religiosa na 

perspectiva da liberdade em sua acepção liberal, formal e abstrata. 

Tolerância vem do latim Z e significa “suportar” algo indesejável no 

outro. Suportar é o contrário de conviver com esse outro, aceitando-o e 

respeitando-o com suas diferenças. A tolerância implica uma relação 

hierárquica desigual, em que o polo que se considera em condições de 

superioridade e vantagem “consente suportar” o diferente do “seu” padrão 

hegemônico, tratando a diferença, que é constitutiva e padrão na 

universalidade do humano genérico, como marginal. Nesse sentido, a 

diferença do sistema de crenças afro-brasileiro, que poderia ser concebido 

como riqueza da diversidade, apanágio consubstancial da genericidade 

humana, é concebida como exceção e desvio. 

Nas palavras de Nogueira (2020), a tolerância é “apenas um 

anestésico” e a expressão intolerância religiosa seria mais aceita em 

virtude do mito da cordialidade, do mito da democracia racial e do mito 

da democracia religiosa, ou seja, da vigência da ideia de laicidade. Um 

crescente segmento religioso de adeptos de religiões de matrizes 

africanas, contudo, não quer ser tolerado: quer ser reconhecido, aceito e, 

acima de tudo, exige respeito. Trata-se, pois, de reivindicar e defender o 

valor ético-político da liberdade, mas da liberdade substantiva para o povo 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

253 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de terreiro, concebendo os terreiros como espaços de resistência e 

potência. 

 

Algumas considerações 

 

O combate ao racismo estrutural e suas expressões/manifestações, 

bem como ao capitalismo, ao patriarcado e a todas as formas de 

dominação-exploração deve ser um horizonte, na perspectiva crítica e 

historicizada das pautas de lutas democráticas pela igualdade real. Então, 

a intransigente valorização e salvaguarda de quaisquer manifestações e 

territórios de resistência contra o pensamento dominante, burguês e 

colonial é pauta imprescindível à construção de uma sociabilidade 

libertária, radicalmente democrática, com vistas à valorização da riqueza 

da diversidade e da emancipação humana. 

As chamadas comunidades tradicionais de terreiro, que ganham 

vida e sentido no interior de casas ou roças de santo, com distintas 

denominações, epistemologias e liturgias (candomblé de diferentes 

nações, batuque, xangô, tambor de mina, umbanda, xambá, catimbó e 

outras) expressam uma ocupação sociopolítica, que ultrapassa o culto de 

inquices, voduns, orixás e encantados. São templos religiosos, mas 

também, potencialmente, verdadeiros quilombos contemporâneos: 

espaços étnicos de possibilidade de acolhimento, resistência e 

preservação da herança ancestral oral afro-brasileira e/ou afro-ameríndia. 

Nos terreiros, as relações de parentesco consanguíneo e religioso, 

articuladas a contraditórias relações de classe, raça, gênero e orientação 

sexual, modelam e regulam relações não só religiosas, mas afetivas, 

econômicas, socioculturais e ético-políticas, constituindo elos entre o 

presente e o passado, entre o mundo contemporâneo real e o mundo 

mítico, e entre o território religioso e a vida social. 

Trata-se, pois, de espaços tendencialmente plurais de poder, 

perpassados por significados emblemáticos identificatórios de 

pertencimento racial e de inclusão de discriminados, como LGBTQIAPN+ 

e portadores de necessidades especiais, que talvez não teriam lugar em 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

254 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

outras práticas religiosas. Aí as posições ocupadas não são geralmente 

ligadas à hierarquização social vigente e sim à hierarquia religiosa, 

predominantemente matriarcal e referenciada pelo tempo de vivência 

religiosa e/ou atividade exercida na comunidade. Vale destacar que os 

terreiros e o protagonismo de sua liderança religiosa oportunizaram 

espaços de luta contra a escravidão e perseguição aos emblemas da 

memória africana, tais como a capoeira e o samba. 

Logo, a comunidade de terreiro, sobretudo a de candomblé, 

contém a possibilidade de germinar outra sociabilidade, pois guarda 

saberes que se contrapõem ao instituído, hegemônico e explicitamente 

esgotado. Aparece, pois, como uma possibilidade de se constituir como 

um território geopolítico libertário de resistência aos padrões 

dominantes/colonizadores e como recurso memorial simbólico ético, de 

viés potencialmente insurgente. Aí seres subalternizados podem, como 

defende Vinagre (2009, p. 130-133), renascer – viver o processo de “tornar-

se outro”, até ganhando outro nome, e se reconstruir, como subjetividade 

e como sujeito político, podendo vivenciar a experiência de recriar valores, 

ideais e práticas de ser e estar no mundo. Esse processo tem sido referido 

por Vinagre (2009) como uma experiência de “reontologização”, 

envolvendo a apreensão e o exercício de uma totalidade de 

conhecimentos e práticas de autocuidado na relação dos indivíduos 

consigo mesmo; de trocas dos indivíduos entre si e de preservação da 

natureza; de utilização de instrumentos e técnicas, bem como de uso de 

linguagem e artefatos, transmitidos oralmente de geração a geração 

(sentido de continuidade ancestral). No dizer de Sodré (2017), é capaz de 

se traduzir em um legado existencial “suprarracional”, de valor civilizatório 

coletivista, portador de moralidade e também de sentido ético e político. 

É fundamental a ampliação da luta antirracista em todas as suas 

expressões, uma vez que democracia e racismo são historicamente 

antagônicos. É importante aderir à luta antirracista, em prol da construção 

de outra sociabilidade, inspirada e voltada para os valores da liberdade 

substantiva, da democracia, da cidadania real, da plena autonomia, 

expansão e realização dos indivíduos sociais, da cultura da paz e do bem-



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

255 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

viver. Esses valores apontam para a radicalidade de um compromisso 

crítico, intelectual e prático, ético e político, com a construção de outro 

projeto de sociedade, no horizonte da emancipação humana. Isso requer, 

necessariamente, a superação do voraz modo de produção capitalista, 

que degrada a natureza, a vida humana e as relações sociais, bem como o 

combate e a ultrapassagem de todas as formas de arbítrio, autoritarismo, 

terrorismo e de opressões de qualquer natureza, incluindo-se a luta 

estratégica contra o racismo cultural religioso. 

 

 

 

Referências  

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não ser como 
fundamento do ser. Tese (Doutorado em Filosofia e Educação) 
– Programa de Pós-graduação em Educação, Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2005. 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Trad. Renato 
da Silveira. Salvador: Edufba, 2008. 
 
IANNI, Octavio. Raças e classes sociais no Brasil. São Paulo: 
Brasiliense, 2004. 
 
MOURA, Clóvis. O racismo como arma ideológica de 
dominação. Revista Princípios, n. 34, ago-out. 1994. 
 
MOURA, Clóvis. Rebeliões da senzala. 4. ed. Porto Alegre: 
Mercado Aberto, 1988. 
 
MOURA, Clóvis. O negro, de bom escravo a mau cidadão? Rio 
de Janeiro: Conquista, 1977. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência 
cultural negra. Afrodiáspora – Revista do mundo negro, Rio de 
Janeiro, ano 3, n. 6-7, p. 41-49, 1985. 
 
NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen, 
2020. (Feminismos Plurais/coord. Djamila Ribeiro). 
 
PESSOTO, Ana Lucia. Língua para todes: um olhar formal sobre 
a expressão do gênero gramatical no português e a demanda 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

256 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

pela língua(gem) inclusiva. Revista Ártemis, v. 28, n. 1, p. 160-
178, jul.-dez, 2019.  
 
REDUZINO, Rodrigo Antonio. De João Francisco dos Santos à 
Madame Satã: análise da incorporação do racismo científico 
do século XIX pelas instituições brasileiras. Dissertação 
(Mestrado em Sociologia) – Universidade Federal Fluminense, 
Rio de Janeiro, 2016. 
 
SILVA, Ana Paula Procópio da. Resistências negras e 
amefricanidade: diálogos entre Clóvis Moura e Lélia Gonzalez 
para o debate antirracista das relações de classe na América 
Latina. Fim do Mundo, n. 4, jan.-abr. 2021. 
 
SILVA, Ana Paula Procópio da. O pensamento social de Clóvis 
Moura: relações raciais, classes sociais e a dialética radical do 
Brasil negro. 41o Encontro Anual da Anpocs GT28 Relações 
raciais: desigualdades, identidades e políticas públicas. De 23 a 
27 de outubro de 2017, em Caxambu, MG.  
 
SILVA JUNIOR, Hédio. A intolerância religiosa e os meandros da 
lei. In: NASCIMENTO, Elisa L. (org.). Guerreiras de natureza: 
mulher negra, religiosidade e ambiente. São Paulo: Selo 
Negro, 2008. 
 
SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
VINAGRE, Marlise. Liberdade, democracia e intolerância 
religiosa. In: SANTOS, Ivanir; ESTEVES FILHO, Astrogildo (orgs.). 
Intolerância religiosa X democracia. Rio de Janeiro: Ceap, 
2009. 
 
VINAGRE, Marlise; ALMEIDA, Sheila Dias. Respeitem o meu axé! 
O racismo cultural religioso como expressão e manifestação do 
racismo estrutural. In: ROCHA, Roseli; ELPÍDIO. Maria Helena;  
VALDO, João Paulo da (orgs.). Desafios para o serviço social na 
luta antirracista: questão étnico-racial em debate. São Paulo: 
Annablume, 2021. 
 
Recebido em: 21 de abril de 2024  
Aceito em: 08 de julho de 2024 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

257 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

258 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

NAÇÃO LADINO-AMEFRICANA: ENTRE A 
MODERNIDADE QUE RACIALIZA E A FRESTA QUE 
RETERRITORIALIZA O CORPO NOS TERREIROS DO 
BRASIL 
 

LADINO-AMEFRICAN NATION: BETWEEN THE MODERNITY THAT 
RACIALIZES AND THE CREVICE THAT RETERRITORIALIZES THE 
BODY IN THE TERREIROS OF BRAZIL 

 

MIRELLA ROCHA1 
 
mirellafr@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-5767-8715 
 
 

 
Resumo  

O artigo debate a ideia de nação em Améfrica Ladina, realizando a crítica 
do mito da modernidade com base na racialidade e no racismo que a sustentam, 
bem como caracteriza e defende o seu contrário, a “nação da fresta”, construída 
a partir de diferentes matrizes no candomblé brasileiro, em que a cultura, a 
identidade e a reterritorialização do corpo e da subjetividade negra restituem                   
a vida para povos de terreiro no Brasil. Trata-se de estudo teórico de cunho 
argumentativo, metodologicamente referenciado na dialética terreirizada e 
desenvolvido a partir da contribuição de autores do pensamento social crítico 
latino-americano e do pensamento social negro, brasileiro e quilombola de orí-
entação contracolonial. O texto conclui enfatizando a importância da estratégia 
simbólica e político-afetiva negra, dos corpos regidos pela alegria, da pulsão de 
vida e da possibilidade do encantamento, expressa nos ritos presentes nas roças 
e nos terreiros, mas também no samba e outras expressões culturais. 

 
Palavras-chave: Nação. Modernidade. Racialidade. Terreiro. América Latina. 
 

Abstract 

The article debates the idea of nation in Latin America, performing a critique of 
the myth of modernity based on the raciality and racism that sustain it, while 
also characterizing and advocating for its opposite, the “Crevice Nation,” 
constructed from different matrices in Brazilian Candomblé, where culture, 
identity, and the reterritorialization of the black body and subjectivity restore life 

 
1 Neta da Graciana, Yawô no Ylê Asè Egi Omin, pelas mãos de Wanda d’Omolu. Professora 
na Escola de Serviço Social da UFRJ, tutora do PET Povos de Terreiro e Comunidades 
Tradicionais de Matriz Africana e Coordenadora de Extensão do Neabi. 

https://orcid.org/0000-0002-5767-8715


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

259 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

to terreiro peoples in Brazil. It is a theoretical study with an argumentative 
approach, methodologically referenced in terreirized dialectics, and developed 
from the contributions of authors of critical Latin American social thought and 
black social thought, Brazilian, and quilombola, with a counter-colonial 
orientation. The text concludes by emphasizing the importance of the black 
symbolic and politico-affective strategy, of bodies guided by joy, the drive for life, 
and the possibility of enchantment expressed in the rituals present in terreiros 
but also in samba and other cultural expressions. 
 
Keywords: Nation. Modernity. Raciality. Terreiro. Latin America.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

260 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 
Bará Olóònòn àwa fún àgò2 

 
A análise que desenvolvemos neste texto, propõe-se a criticar a 

ideia de nação que se consolidou em Améfrica Ladina (Gonzalez, 1988), 

construída a partir do mito da modernidade, a qual tem na racialidade e 

no racismo um eixo estruturante de dominação, funcional à acumulação 

de capital em escala global e à persistência do domínio branco na esfera 

política e epistemológica da vida social. Essa crítica é mobilizada como 

pano de fundo para caracterizar o seu contrário, em nossa3 hipótese, um 

contratempo e uma ética reinventada a determinar a nação da fresta, 

construída a partir de diferentes matrizes no candomblé brasileiro, capaz 

de fomentar cultura, identidade e reterritorialização do corpo negro, 

restituindo assim a vida a povos de terreiro no Brasil. 

O intento ético-político deste escrito é defender terreiros de 

candomblé para além do sentido religioso estrito, reafirmando seu 

sentido simbólico, pedagógico, político, epistemológico, cultural, social, 

familiar e sobretudo coletivo-comunitário, demarcando-os como espaços 

de reexistência do ser negro, na contramarcha do racismo e do genocídio 

que marcam o éthos da formação social brasileira (Moura, 2014).  

A ideia de nação, fio condutor do debate, se dá como uma 

brincadeira evocada por Exu, divindade do panteão iorubá que, para Luz 

(2003, p. 50), é o “transportador das oferendas rituais (...) responsável pela 

circulação de axé que dinamiza o ciclo vital. Toda ação e movimento, 

portanto, depende da atuação de Exu”. Como grande senhor do 

movimento, da comunicação e na condição de ser brincante – entre 

muitas outras qualidades – evocamos aqui a alegoria presente no ìtán “O 

chapéu de duas cores”,4 em que um homem observa a situação apenas 

 
2 Saudação e pedido de licença a Exu, senhor dos caminhos 
3 O texto é de autoria individual, no entanto o eu-narrativo transita entre a primeira pessoa 
do singular e do plural, pois no complexo epistemológico afropindorâmico a pessoa nunca 
é-está sozinha, eu-indivíduo atomizado, mas é-está composta pela família corpo-coletivao 
a família ancestral-espiritual e tudo que nos constitui como sistema vivente. 
4 A palavra nagô ìtán designa não só́ qualquer tipo de conto, mas especialmente histórias 
de tempos imemoriais, mitos, recitações, transmitidos oralmente de uma geração a outra. 
Ressalto que ouvi o referido ìtán sobre o chapéu de duas cores dos mais velhos no terreiro, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

261 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

pelo lado vermelho do chapéu, e outro apenas pelo lado preto do chapéu, 

trazendo importantes ensinamentos críticos sobre a ontoepistemologia 

única universal de algo. É nesse sentido que defendo que a ideia de nação 

em Améfrica Ladina não é tão somente uníssona expressão da forma 

social racista (Sodré, 2023), mas é também a nação da fresta, que brotou 

na experiência político-afetivo-comunitária dos povos de terreiro, 

particularmente no Brasil.  

Trata-se de estudo teórico de cunho argumentativo, que anda pelos 

trilhos da história a contrapelo, inspirada em Walter Benjamin e no 

caboclo da Pedra Preta (Simas, 2020), e da dialética pela qual “sendo a 

terra circular e o sol um disco, está no mar”, nos termos de Beatriz 

Nascimento em Ôrí (Nascimento, 2018, p. 332-333). O tema é desenvolvido 

contando com a contribuição do pensamento social crítico latino-

americano e do pensamento social negro, brasileiro e quilombola de 

orientação contracolonial.  

Como singela representante do que nos debates teórico-políticos 

dos botequins e das ruas convencionaram denominar marxismo-caboclo, 

destaco, contudo, que a mencionada perspectiva histórica e dialética não 

se pretende materialista, mas terreirizada, ao passo que abarca o realismo 

mágico-exusíaco do nosso continente moreno, e Exu é aquele que matou 

um pássaro ontem com a pedra que arremessou hoje. Assim, um 

importante sentido deste texto é a crítica radical da ideia de progresso 

como consequência linear do passado, bem como a denúncia do éthos 

aparentemente civilizatório e essencialmente racista da modernidade 

que a estrutura, visando contribuir com o debate epistemológico-

filosófico-ontológico e político-poético dos terreiros, no contratempo da 

perspectiva citada.  

Cabe destacar que o artigo é parte dos estudos desenvolvidos no 

âmbito do projeto de pesquisa “Psicologia política do racismo na 

formação social brasileira e a reinvenção do corpo-potência arkhé-axé”, 

que desde 2021 conta com aporte do FNDE/MEC por meio do 

 
saberes orais transmitidos num contexto pedagógico coletivo-comunitário que não cabe 
em referência acadêmica. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

262 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

financiamento do Programa de Educação Tutorial (PET), grupo Povos de 

Terreiro e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), sob minha tutoria; bem como da própria 

vivência de terreiro, como yawo no Ylè Asé Egi Omin, filha de Ya Wanda 

d’Omolu, a quem devo meus agradecimentos e respeitos, assim como aos 

mais velhos e mais novos dessa comunidade.  

 

Padê: nação ladino-amefricana  

 

– Energia nuclear, o homem subiu à lua  
– É o que se ouve falar, mas a fome continua  
– É o progresso, Tia Clementina  
– Trouxe tanta confusão, um litro de gasolina por cem 

gramas de feijão 
Clementina de Jesus, 1977  

 

A ideia de uma Macondo peninsular prevaleceu durante 
muito tempo, inspirada no mapa arbitrário que José Arcádio 
Buendía desenhou quando regressou da sua expedição. Traçou-
o com raiva, exagerando de má-fé as dificuldades de 
comunicação, como castigando-se a si mesmo pela absoluta 
falta de noção com que escolhera o destino de sua marcha. 
“Nunca chegaremos a nenhum lugar”, lamentava-se para Úrsula. 
“Aqui vamos apodrecer em vida, sem receber os benefícios da 
ciência” 

Gabriel Garcia Márquez, 2012 
 

O pontapé desta análise é desatar o nó que torna possível falar de 

nação em um continente tão diverso. Para tal, começamos com uma 

encruzilhada em que a música de Candeia, brilhantemente interpretada 

pela Rainha Quelé e a Mineira Guerreira encontra com Gabo,5 um dos 

principais autores do chamado realismo mágico latino-americano. O 

tema? Algo que nos homogeneíza: a fixação desenvolvimentista pelo 

progresso. 

No samba o tema do progresso aparece como o responsável por 

um tanto de confusão, fazendo um paralelo entre as necessidades do 

estômago – o quilo de feijão, a fome – e as necessidades da acumulação 

de capital, expressas no desenvolvimento técnico-científico – a energia 

 
5 Apelido de Gabriel García Márquez, escritor colombiano que ganhou o Nobel de 
literatura em 1982. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

263 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

nuclear, o litro de gasolina. Na sequência da música há o contraponto do 

homem civilizado com a prática da vadiagem: “não vadeia, Clementina/fui 

feita pra vadiar!”.  

É sabido que a vadiagem era crime tipificado no artigo 399 do 

Código Penal de 18906 – a primeira grande legislação brasileira após 

proclamada a República de 1889, a qual demarca o caráter do Estado 

Pelourinho (Carraro, Rocha, 2021) erigido nessas latitudes, posto que a 

Constituição Republicana é de 1891 – justamente porque um corpo 

dissidente negro ou indígena vadio, que gira, que dança, que ginga é um 

corpo que reinventa uma experiência outra de vida, fora da lógica 

civilizatória marcada pela chibata, pela submissão, pela superexploração 

da força de trabalho e pelo desencantamento.  

Segundo Nascimento (2020), a malandragem, a vadiagem e a 

vagabundagem são valores, saberes e práticas contracoloniais, 

construídos no deslize, em nossa constante busca de jeitos próprios de ser, 

caminhar, lutar e pensar na contracorrente da ideia de progresso euro-

ocidental burguesa, historicamente construída sobre nossa 

subalternização. É nesse sentido que o samba de Candeia evoca o espírito 

encantado de Clementina, em contraposição ao homem civilizado e sua 

representação, o qual aparece como “diplomado”, mas em essência “é pior 

do que selvagem”. 

A partir do samba firmamos então nosso primeiro ponto: o ímpeto 

da modernização desembarcou em Pindorama – que nos termos de Nego 

Bispo (Bispo dos Santos, 2019) é expressão tupi-guarani para designar esta 

terra – na aurora da República vestido de positivismo científico e 

civilizatório, fortemente marcado pela eugenia. Por aí temos uma pista 

sobre a nação que se pretendia construir: dinamizada pelo progresso, 

deixando para trás o Brasil arcaico, escravista e incivilizado. Para seguir 

com nossa argumentação, aqui cabe retomar o ponto inicial destes 

 
6 [Capítulo XIII – Dos Vadios e Capoeiras] Art. 399. Deixar de exercer profissão, oficio, ou 
qualquer mister em que ganhe a vida, não possuindo meio de subsistência e domicilio 
certo em que habite; prover a subsistência por meio de ocupação proibida por lei, ou 
manifestamente ofensiva da moral e dos bons costumes: Pena – de prisão celular por 
quinze a trinta dias (Brasil, 1890). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

264 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

escritos, tematizando como aparece o progresso no trecho literário que 

aqui cruzamos com o samba. 

No pedacinho transcrito do Gabo, fica evidente que em um 

continente condenado a “não desfrutar dos benefícios da ciência”, o 

desenvolvimento histórico real dos povos nessas latitudes, tal qual a 

história da família de Macondo, aparece como “uma engrenagem de 

repetições irreparáveis, uma roda giratória que teria continuado dando 

voltas até a eternidade” (Márquez, 2012, p. 428), em trajetórias marcadas 

por “progressos ilusórios” – indicando um dos nós de nossa solidão. Para 

Cueva (1993, p. 39-40),  

 

A concepção "circular" do tempo em Cem anos de 
solidão, da qual tanto se falou, deve ser situada em outro nível: 
na percepção dos personagens, que na realidade concebem o 
mundo como um ciclo de repetições permanentes, e na 
tentativa do autor de apontar certa estagnação das forças 
produtivas. No entanto, aqui é preciso ter muito cuidado para 
não ver em Macondo a materialização de uma instância 
puramente pré-capitalista. No fundo, o que há é uma 
combinação de dois elementos: a ideia de circularidade que 
efetivamente corresponde à modalidade de reprodução não 
ampliada, característica das formas pré-capitalistas, mas 
associada a uma sensação de "avançar retrocedendo", que 
decorre da percepção dos ciclos típicos do capitalismo 
subdesenvolvido e dependente, com sua trajetória feita de 
progressos ilusórios e modernidades efêmeras, alternados com 
prolongados períodos depressivos durante os quais nossos povos 
pareceriam "afundar sem remédio no pântano do 
esquecimento".7 

 

Partindo do encontro que promovemos entre Candeia e Gabo – os 

quais nos apresentam uma ideia de progresso ilusório, confuso e 

contraditório, como marca da percepção da lógica do desenvolvimento 

 
7 Nessa e nas demais citações de textos em idiomas estrangeiros, a tradução é própria. No 
original: La concepción “circular” del tiempo en Cien años de soledad, de la que tanto y 
tan ligeramente se ha hablado, hay que ubicar por ende en otro nivel: en la percepción 
de los personajes, que en realidad conceptúan el mundo como un ciclo de repeticiones 
permanentes, y en el intento del autor de señalar cierto estancamiento de las fuerzas 
productivas. Mas, aquí hay que tener mucho cuidado de no ver en Macondo la 
plasmación de una instancia puramente precapitalista. En el fondo, lo que hay es una 
combinación de dos elementos: la idea de circularidad que efectivamente corresponde 
a la modalidad de reproducción no ampliada, característica de las formas 
precapitalistas, pero aunada a una sensación de “avanzar retrocediendo”, que  se deriva 
de la percepción de los ciclos típicos del capitalismo subdesarrollado y subalterno, con 
su trayectoria hecha de progresos ilusorios y modernidades efímeras, alternados con 
prolongados períodos depresivos durante los cuales nuestros pueblos parecerían 
“hundirse sin remedio en el tremadal del olvido”. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

265 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

do subdesenvolvimento (Gunder Frank, 1973) em nosso continente – 

defendemos como pressuposto teórico-político inicial que é possível falar 

em nação latino-americana ou melhor, “ladino-amefricana”. Mas como 

seria plausível homogeneizar esse tanto de país tão diverso numa única 

leitura? 

Gonzalez (1988, p. 76-77) ao explicar a categoria político-cultural da 

“amefricanidade”, delimita o imperialismo como marco e infere que o 

próprio termo nos permite ultrapassar as limitações de caráter territorial, 

linguístico e ideológico de cada país, ao posto que  

 

incorpora todo um processo histórico de intensa 
dinâmica cultural (adaptação, resistência, reinterpretação e 
criação de novas formas) que é afrocentrada, isto é, referenciada 
em modelos como a Jamaica e o akan, seu modelo dominante; 
o Brasil e seus modelos yorubá, banto e ewe-fon. Em 
consequência, ela nos encaminha no sentido da construção de 
toda uma identidade étnica. (...) Seu valor metodológico, a meu 
ver, está no fato de permitir possibilidade de resgatar uma 
unidade específica, historicamente forjada no interior de 
diferentes sociedades que se formaram numa determinada 
parte do mundo (...) Embora pertençamos a diferentes 
sociedades do continente, sabemos que o sistema de 
denominação é o mesmo, ou seja, o racismo. 

 

Na esteira dos meus aprendizados a partir dos estudos de Gonzalez 

(2018) e Ferreira da Silva (2022), defendo que a experiência compartilhada 

de formação socioeconômica baseada em séculos de colonialismo, 

escravização, violência, espoliação constituiu a base material-espiritual 

histórica sob a qual se estruturou o capitalismo dependente em todo o 

continente. Não menos importante, partilhamos também o 

espelhamento e a ancoragem dessa base econômica material-espiritual 

comum no plano ideocultural político-coletivo e emocional-afetivo 

individual por meio da estruturação de um sistema de domínio 

fundamentado na analítica da racialidade e no racismo, a hierarquizar 

corpos, valores, saberes e modos-de-ser-estar no mundo. 

Tais processos se estruturam a partir de uma mística civilizatória 

que em última instância é a espinha dorsal da ideia de nação em nosso 

continente moreno e contexto da expansão imperialista: o mito da 

modernidade.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

266 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 

Chapéu vermelho: o ebó do moderno ou racialidade e racismo na 

base do mito da modernidade 

 

A partir da cosmopercepção ioruba entendemos ebó como prática 

ritualística de trocas que visa reorganizar e harmonizar o ser com as forças 

cósmicas da natureza. Ebó, como uma das categorias centrais desse 

complexo filosófico, pode ser entendido como oferenda ou sacrifício que 

visa quebrar a acumulação e detenção do poder, provocando a restituição, 

a reparação e o equilíbrio capaz de impulsionar e movimentar a vida. 

Segundo Luiz Rufino (2019, p. 87), “o ebó opera também como um 

princípio tecnológico, uma vez que é a partir dele que se estabelecem as 

comunicações, trocas e invenções de possibilidades”. 

Além da compreensão iorubana, múltiplas reinvenções da 

categoria estão presentes na diáspora africana. Aqui partimos de uma 

percepção popular que costuma identificar ebó com feitiço, muamba, 

coisa-feita ou despacho.   

Vamos considerar esse sentido popular para tratar aqui do ebó do 

moderno. Seria como um feitiço, uma coisa-feita, uma comida ritual que 

a intelectualidade (especialmente acadêmica euro-ocidental – e aqui falo 

de concepção teórico-política-valorativa de mundo e não de uma 

territorialidade geográfica) comeu. Aí passa que a partir da ingestão do 

ebó do moderno é como se tivesse uma lente pela qual se percebe e 

analisa o mundo, cujo principal problema a ser pensado, observado e 

consertado está nos dilemas do desenvolvimento; e a solução para a 

realidade do nosso continente é apresentada a partir de alguns binômios 

como arcaico x moderno, atraso x progresso, civilização x barbárie, razão 

x emoção, loucura x normalidade etc. 

Isso porque se propaga que a Europa – e logo o euro-ocidente 

norte-atlântico – teria encontrado uma rota de desenvolvimento 

excepcional, pela qual foi possível se constituir como o polo dominador 

do mundo, a determinar a narrativa da história universal, isto é, a história 

do moderno capitalismo imperialista e suas conquistas pretensamente 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

267 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

civilizatórias, pintado como história e modelo universal, simplesmente 

porque supostamente 

 

ali se estabeleceu e enraizou um certo tipo de 
racionalidade (ocidental) que foi construída a partir dos gloriosos 
fundamentos que se acumularam nos grandes episódios que 
edificaram seu império: o raciocínio filosófico dos gregos, com 
suas duas grandes distinções para lidar com a natureza das 
coisas (physis e nomos); as bases categorizadas do jurídico para 
ordenar a polis desde o império-mundo romano clássico; a 
cultura humanista e a grandeza estética do Renascimento; o 
modo moderno de pensar a política e uma ordem configurada 
não mais em impérios, mas em Estado-Nação (inicialmente um 
liberalismo democrático, comprometido com a tríade 
igualdade-liberdade-fraternidade e depois reduzido ao 
liberalismo tecnocrático, obediente ao par liberdade-
propriedade); o estabelecimento de uma nova visão guiada pela 
racionalidade científica a partir do meio do século XVII; e já com 
um mundo configurado nesse seu novo fundamento (científico 
e de pretensa secularidade), devem-se coordenar e capitalizar 
internamente (sob os princípios de um único mecanismo, o 
Mercado como novo Deus) os avanços de um progresso infinito 
(Gandarilla, 2020, p. 14-15, grifos do autor).8 

 

Esse constructo de ideias, no combo do que Amin (1989) denomina 

filosofia europeia das Luzes, definiu o marco essencial da ontologia, 

epistemologia e cosmogonia do mundo euro-ocidental capitalista – o qual 

necessita de verdades eternas de vocação trans-histórica. Para o autor, 

essa forma dominante tem como objetivo cumprir um triplo papel: 

obscurecer a essência do capitalismo como modo de produção e ética 

organizadora da vida; deformar a própria história da gênese do 

capitalismo, ocultando especialmente a vinculação com o colonialismo e 

a escravização e substituindo por uma versão mítica relativa ao 

 
8 No original: ahí se asentó́ y arraigó un cierto tipo de racionalidad (occidental) que se ha 
construido desde los cimientos gloriosos que se han ido acumulando en los grandes 
episodios que edificaron su imperium: el razonamiento filosófico de los griegos, con sus 
dos grandes distinciones para ocuparse de la naturaleza de las cosas (physis y nomos); 
las bases categoriales de lo jurídico para ordenar la polis desde el imperio-mundo 
romano clásico; la cultura humanista y la grandeza estética del renacimiento; el modo 
moderno de pensar la política y un orden configurado ya no en imperios sino en Estados 
(el de un inicial liberalismo “democrático”, comprometido con la tríada de la igualdad-
libertad-fraternidad y luego ya reducido a “liberalismo tecnocrático”, obediente del par 
libertad-propiedad); el establecimiento de una nueva visión guiada por la racionalidad 
científica desde mediados del siglo XVII; y ya con un mundo configurado en ese su nuevo 
fundamento (científico y de pretendida secularidad) se han de coordinar y capitalizar a 
su interior (bajo los principios de un solo mecanismo, el Mercado como nuevo Dios) los 
avances de un infinito progreso). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

268 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

desenvolvimento natural das leis da evolução humano-social; e negar a 

relação do capitalismo realmente existente no centro do sistema mundial 

de acumulação com a forma de reprodução do capital no capitalismo 

dependente – baseada em superexploração, espoliação e expropriação. 

Percebe-se como o capitalismo aparece como resultado de um 

continuum linear da história universal humana que caminha rumo ao 

progresso, e sobretudo como milagre triunfante da experiência humano-

racional. Fica aqui a questão: que progresso? Que moderno? 

Uma importante chave no intuito de aprofundar nossa conversa 

sobre o mito da modernidade é destrinchar qual a concepção de 

modernidade que está na base dessa ideia homogênea de nação, fundada 

na racialidade e no racismo em nossa América crioula.  

Começamos com Weber (1987), para quem a modernidade é 

entendida como produto de processos de racionalização que se 

desdobraram no Ocidente a partir da Reforma Protestante e que incluem 

processos de racionalidade cultural e social, sendo a razão compreendida 

como uma propriedade do pensamento que se impõe à matéria ou 

processo analisado: 

 

Ao estudarmos qualquer problema da história 
universal, o produto da moderna civilização europeia estará 
sujeito à indagação de quais combinações de circunstâncias se 
pode atribuir o fato de na civilização ocidental, e só nela, terem 
aparecido fenômenos culturais que, como queremos crer, 
apresentam uma linha de desenvolvimento de significado e 
valor universais. Apenas no Ocidente existe uma ciência num 
estágio de desenvolvimento que reconhecemos, hoje, como 
válido (Weber, 1987, p. 3, grifos nossos). 

 

Trata-se da defesa aberta do caráter pretensamente civilizatório do 

moderno capitalismo ocidental – “tipo ideal” que se apresenta como 

forma dominante. Percebemos que aqui Weber (1987) se revela um 

neokantiano exemplar: é em Kant que surge a ideia de uma história 

universal. 

Kant (1794) vai desenvolver a ideia de que há um curso “regular” e 

“progressivo” da história humana, para o qual a filosofia deve estabelecer 

um fio condutor, tendo como referência o caráter universal da história.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

269 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 
Uma tentativa filosófica de elaborar uma história 

universal do mundo de acordo com um plano da natureza 
visando uma perfeita união civil da humanidade deve ser 
considerada possível e até mesmo capaz de promover o 
propósito da própria natureza. À primeira vista, parece uma 
proposição absurda de escrever uma história de acordo com 
uma ideia de como os eventos mundiais devem se desenvolver 
para se conformarem a certos fins racionais; parece que apenas 
um romance poderia resultar de tais premissas. (...) Pois, se 
partimos da história grega como aquela em que todas as outras 
histórias anteriores ou contemporâneas são preservadas ou pelo 
menos autenticadas, se seguirmos a seguir a influência dos 
gregos sobre a formação e deformação do corpo político de 
Roma, que engolfou o estado grego, e segue até nossos dias a 
influência de Roma sobre os bárbaros que por sua vez o 
destruíram, e se finalmente adicionarmos a história política de 
outros povos episodicamente, na medida em que o 
conhecimento deles chegou gradualmente até nós através 
dessas nações iluminadas, descobriremos um processo regular 
de melhoria nas constituições políticas de nosso continente (que 
provavelmente legislará eventualmente para todos os outros 
continentes) (Kant, 1794). 

 

Para Kant a consciência como lugar racional se estabelece como 

fundamento do supremo: é o sujeito humano que introduz racionalidade 

e ordem no mundo. Mas quem é o sujeito humano, personagem dessa 

história que dará luz à história de toda a humanidade? Quem é esse sujeito 

aparentemente abstrato e universal como a história que constrói, sem 

objeto, sem o espelho da outridade? Bom, esse sujeito é o homem branco 

civilizado, eixo da razão e sobretudo da moral, é alguém que – 

diferentemente do bárbaro – exerce sua razão sobre suas emoções e 

paixões.  

A exemplo do extrato anteriormente citado, em alguns textos de 

Kant o filósofo nos conta explicitamente que os europeus são os 

condutores do gênero humano, dado que por sua própria natureza seriam 

destinados a tal posição. Ao contrário, os nativos dos territórios 

colonizados, fossem eles negros, indígenas ou mestiços, são lidos como 

“selvagens”, “irreflexivos”, “preguiçosos” e incapazes de possuir uma 

autonomia completa (Lepe-Carrion, 2014).  

Percebe-se que antes mesmo das teorizações do chamado racismo 

científico, Kant lança algumas bases teórico-políticas que reforçam a 

postura iluminista de hierarquizar existências não brancas e as relegar a 

um estatuto ontológico menor, funcional à infraestrutura socioeconômica 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

270 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

da acumulação capitalista em processo de expansão. Cabe aqui 

referenciar que não defendo ser o racismo uma construção moderna, mas 

que há um reposicionamento do racismo – que já existia anteriormente – 

a partir do papel central que cumpre a racialidade no contexto da 

modernidade, visando dinamizar objetivamente a valorização do valor e 

ancorar subjetiva e afetivamente a expansão capitalista imperialista.   

Em uma análise que corrobora esse entendimento, Sodré (2017) 

coloca que quando se abstraem as condições espaçotemporais assim 

como as de relação e de objeto que presidem a elaboração da narrativa, 

esta tende a “tornar-se pura ideologia a serviço das relações sociais de 

dominação” (p. 66). Sobre esse processo e sua expressão filosófica o autor 

infere: 

 

O que insinua essa ideologia? Em primeiro lugar que, 
sendo filosófica a essência histórica do Ocidente, a filosofia seria 
a sua principal “propriedade” descritiva, no limite, a revelação de 
um absoluto histórico. Em segundo, tenta convencer as 
consciências de que, por seu alcance trans-histórico e por seu 
culto aos ícones “sacros” do ocidentalismo, a filosofia pode ser 
legitimada como uma religião: às vezes laica; outras um capítulo 
mal disfarçado da teologia cristã. No limite, a filosofia como uma 
“roupa” da crença (Sodré, 2017, p. 66). 

 

Desse modo, é evidente que a exclusividade universalista da 

narrativa euro-ocidental está embasada em forte motivação colonial-

imperialista, com ancoragem assentada sobre a racialidade e o racismo, a 

determinarem a forma-nação que se organiza de modo funcional à 

acumulação capitalista em escala global. É nesse contexto que ocorreu a 

construção de projetos e destinos comuns, os quais dão o contorno à 

forma-nação ladino-amefricana, bem como suas instituições sociais e 

políticas, dinamizadas pela racialidade e pelo racismo. Projetos baseados 

em violência aberta, tortura, estupro e animalização de corpos 

afropindorâmicos nos processos de valorização do valor no contexto do 

colonialismo e escravização; e baseados em superexploração, 

expropriações e um horizonte ideocultural a moldar as subjetividades, nos 

processos de valorização do valor no contexto do capitalismo 

dependente.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

271 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

E qual seria o destino? Aqui retomamos o ponto do início, o mito da 

modernidade. O destino que uniformiza a ideia de nação em nosso 

continente moreno é a civilização, o branqueamento, a razão e o 

progresso como trilho linear do desenvolvimento da vida espelhado no 

caminho universal europeu – o qual, segundo Ramos (2011), serviria para 

criar uma ficção da sociedade rica e evoluída, porém ressalta que não 

havia condições estruturais de funcionamento por si mesmo, pois “o 

sistema deixou seu mecanismo, a sua corda e sua força motriz na Europa. 

Mandaram-nos somente a parte de fora, o vasilhame pintado, como essas 

capas desenhadas de falsos livros que aparecem nas vitrines de algumas 

lojas de móveis” (p. 360). Desse modo, o autor revela que restou aos 

intelectuais latino-americanos alimentar as esperanças de que o tempo 

acabaria por eliminar (pelo branqueamento/assimilação) os indígenas, os 

negros e os mestizos para finalmente então ser possível um progresso 

orgânico.  

Essa ideia de progresso e civilização caminha lado a lado da ideia 

de humanidade restrita ao homem branco civilizado como modelo e 

ponto de chegada, em antagonismo direto à barbárie e sobretudo ao 

bárbaro, negro, indígena ou mestizo em sua corporalidade real, lido como 

alguém sem racionalidade, incapaz de moral, que “não sabe o seu lugar”. 

Essa humanidade cortada pela racialidade não apenas é requerida pelo 

éthos burguês tornado dominante – e assim dinamiza as condições de 

valorização do valor –, mas sobretudo funciona como estratégia simbólica, 

um elemento de significação. 

Aqui chegamos em um ponto importante dessa conversa: assim 

como o chapéu, também “a banca do mercado tem dois lados”,9 e as 

encruzilhadas, portadoras de infinitas possibilidades, de modo que é 

possível falar em nação ladino-amefricana tanto do ponto de vista do mito 

da modernidade que dinamiza a racialidade de modo a – objetiva e 

subjetivamente – torná-la funcional à acumulação e moldar corpos e 

 
9 Oja oja ni awọn mejeji. Provérbio do complexo filosófico nagô-ioruba que remeta ao 
princípio dinâmico de Exu, relativo ao universo das trocas, das encruzilhadas e do 
movimento. Exu é senhor da reciprocidade, da comunicação, do todo e de tudo que só é 
e está “em relação”. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

272 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

subjetividades, quanto do ponto de vista das respostas que engendra e 

reinventa vida de todo jeito – incluindo aí a subversão místico-maravilhosa 

do real e o encantamento dos corpos. 

Em 1982, quase 20 anos após a publicação de Cem anos de solidão, 

Gabriel García Márquez, ao receber o Nobel de Literatura, abordou em seu 

discurso como a América Latina – em suas palavras, “um continente de 

realidade maravilhosa” – seguia sendo um mistério para o mundo. Ao falar 

sobre a dura realidade do período (golpes de Estado que varreram o 

continente; desaparecidos políticos; exilados; guerras civis; tortura; cifras 

da mortalidade infantil, pobreza e ciclos ditatoriais), o “colombiano 

nostálgico” disse se atrever a pensar que nossa “realidade desaforada” 

havia merecido a atenção da Academia Sueca de Letras, e não apenas a 

sua expressão literária, posto que todas as criaturas de tal realidade 

precisam pedir muito pouco à imaginação na arte de contar histórias. 

A realidade desaforada, mágica e maravilhosa é de fato um pilar 

fundamental que nos homogeneíza em uníssono, tendo em vista que é 

preciso transgredir e reinventar a vida-material-real-existente – na qual, 

segundo Nego Bispo (Bispo dos Santos, 2019), nas condições em que se 

organizam nossas sociedades, só sobrevivemos por milagre ou feitiço.  

 

Chapéu preto: nação da fresta que reterritorializa o corpo nos 

terreiros do Brasil   

  

É muito peso  
Muito desdém muito desprezo  

Precisa ter pavio aceso  
Pro lampião do coração não se apagar  

É muito espanto  
É muito ebó, muito quebranto  

Precisa muito pai de santo  
Fazendo muito encanto pra ninguém chorar 

Gloria Bomfim, 2007 
 

Uma das expressões da racialidade e do racismo operando como 

eixos da modernidade a determinar a nação ladino-amefricana, conforme 

já tematizado, é essa ideia que separa e hierarquiza aquilo que seria 

dotado de status científico ou racional daquilo que seria irracional, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

273 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

colocado em alguma caixinha, ora da religião, ora do senso comum. 

Assim, a animalização e hierarquização de corpos e saberes derivada 

daquela lógica acabou colocando as práticas e formas de ser e viver 

ontoepistemológicas de terreiro no campo estrito da religiosidade. 

De partida, cabe mencionar que se a conversa fosse sobre 

religiosidade, a primeira coisa que teríamos que reafirmar, como bem 

evidenciou Sodré (2017), é que todo o fundamento do mito da 

modernidade em sua base filosófica e epistemológica se dá a partir da 

teologia cristã, e isso é evidente não apenas pela centralidade das 

dualidades – bem x mal, pecado x prudência, inferno x reino dos céus, 

homem x natureza, amor x ódio, arcaico x progresso, civilização x barbárie 

etc. –, mas também pela própria forma como se incorpora a ideia de raça: 

 

No debate generalizado sobre a natureza do homem, a 
ideia de raça predomina a partir da segunda metade do século 
XVIII como um critério pseudocientífico de avaliação do grau de 
domínio cultural sobre o natural, portanto, de supremacia do 
“espírito” no processo de “avanço”. Essa ideia tem sua fonte na 
esfera da monopolização ideológica do “espírito”, portanto,                             
na teologia cristã, que buscava cavar uma distância entre os 
europeus como focos da espiritualização e judeus/mouros como 
“raça infectas” (Sodré, 2017, p. 83-84).  

 

Fazemos essa advertência inicial para dizer que foi também uma 

importante manobra racista considerar estritamente ciência e filosofia – 

disciplinas embasadas na teologia cristã e suas verdades pretensamente 

universais – e relegar ao campo tornado inferior e subalternizado da 

“religiosidade” aquilo que é ciência espiritual africana ou afropindorâmica, 

isto é, ontologia, cosmogonia e epistemologia de povos não brancos, 

dominados no processo de expansão imperialista do capital.  

Lembramos aqui que era preciso dominar o corpo e sua 

subjetividade, domesticá-los para o trabalho e para uma existência 

tornada mercadoria em suas distintas camadas e formas diferente com o 

passar do tempo, razão pela qual o sistema filosófico nagô (Sodré, 2017), 

bem como outros sistemas de origem africana, e os diversos sistemas 

afropindorâmicos foram desconsiderados como tal, pois aí há um eixo 

estruturante que confere lugar muito especial ao corpo e também à 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

274 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

natureza e à coletividade, de forma não separada do corpo e daquilo que 

se é integralmente (incluindo também emí, erroneamente traduzido 

como “espírito” e a família ancestral).  

Pois bem, foi dito inicialmente que mobilizamos a crítica da ideia 

de nação baseada no já citado mito da modernidade, como pano de 

fundo para caracterizar o seu contrário, em nossa hipótese, um 

contratempo e uma ética reinventada a determinar a nação da fresta, 

construída a partir de diferentes matrizes no candomblé brasileiro. 

Aqui sustentamos que um dos eixos que homogeneíza as 

diferentes nações afropindorâmicas – a exemplo de Yorubá, Fon, Ketu, 

Angola, Congo, Jurema e Cabinda, entre outras –, existentes no culto de 

matriz africana e afroindígena no Brasil, é que se trata de culturas que não 

separam o real cósmico do humano; o processo de conhecimento se dá 

no interior da pessoa em sua corporeidade viva e ancestral, em conexão 

com sua comunidade, a qual solicita o corpo, tanto individual quanto 

comunitário. É nesse sentido que Sodré (2017, p. 186-187) vai inferir que 

nenhum sistema filosófico, conjunto de saberes ou pensamento emerge 

exclusivamente da cabeça ou das palavras, e sim “da espacialidade 

instaurada pelo corpo em sua vinculação ao entorno ético e existencial, 

portanto na relação concreta entre homens e natureza”. 

Defendemos o terreiro como sendo esse espaço: ali se produzem e 

se transmitem saberes – que incluem o corpo – pela tradição, pela 

oralidade, pelo batuque dos tambores e também pelo silêncio. Assim, a 

nação da fresta historicamente acontece nas roças de candomblé porque 

o terreiro desempenha um papel não apenas de culto às religiões de 

matriz africana ou afropindorâmica, mas também um novo horizonte 

ético-existencial, uma filosofia de continuidade e de expansão, de 

manifestação da alegria e reelaboração de um pertencimento retirado 

violentamente com a diáspora africana e o colonialismo. Como um meio 

de afirmação dos escravizados e seus descendentes, essas comunidades 

vivem um contratempo, um tempo descontínuo-espiralar que subverte. 

Para Leda Maria Martins (2021, p. 23) a experiência distinta da 

temporalidade é uma marca dessa tradição na qual corpo, performance, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

275 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

memória e produção de saberes se encontram. A autora infere que o 

tempo pode ser experimentado “como movimentos de reversibilidade, 

dilatação e contenção, não linearidade, descontinuidade, contração e 

descontração, simultaneidade das instâncias presente, passado e futuro”, 

de modo distinto do Ocidente, cuja alegoria de Chronos é usada para 

exemplificar a ideia de tempo-calendário linear, sucessivo e ordenado. 

Assim, de forma outra, como experiência cosmológica e ontológica “que 

tem como eixo fundante do corpo não o repouso, mas o movimento nas 

temporalidades curvas, tempo e memória são imagens que se refletem” 

(p. 23). 

O tempo espiralar ao juntar corpo e memória nos mostra que é 

possível o simultâneo que não é contemporâneo, em virtude da 

“sacralidade inerente ao nosso mundo natural” – conforme nos diz Fu-

Kiau, citado por Martins (2021) – e da ancestralidade “que preside, como 

Presença, as espirais do tempo, habitando a temporalidade transiente, o 

iluminado passado, per si composto de presente, passado e futuro 

acumulados” (p. 58). 

O princípio filosófico da ancestralidade, como motor propulsor, é 

elucidado pela mestra ao afirmar que esse princípio não apenas robustece 

os corpos individuais e coletivos, mas também configura o pensamento 

sobre a condição humana, a ética, a estética e a produção de 

conhecimento. Essa compreensão ganha ainda mais força quando 

consideramos a expansão do conceito de família em Améfrica Ladina, 

como uma resposta aos horrores do colonialismo e da escravização. A 

constituição de novos vínculos, como mencionado por Fu-Kiau na 

argumentação de Martins (2021), resulta na formação de linhagens 

familiares mais amplas, emocionais e simbolicamente ricas, em 

comunidades de pertencimento, tais como os terreiros de candomblé.  

A ritualística tradicional de matriz africana reterritorializa assim 

corpos que existem para a possibilidade do encantamento, ancestrais que 

são cultuados e a força vital em movimento. Essa é a base das práticas 

culturais e ontoepistemológicas afropindorâmicas, desde saberes 

medicinais até danças, cantos e músicas e além, uma ética outra para 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

276 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

organizar o sentido da vida, conformando a nação da fresta como 

alternativa à nação movida pela lógica da desumanização e do genocídio.  

Para Antônio Bispo dos Santos (2019), importante mestre 

quilombola que ancestralizou no ano passado, o caráter espiralar do 

tempo delimita que tudo é começo – meio e começo. Em seu primeiro 

livro de repercussão nacional, ele constrói a crítica da narrativa colonial 

monoteísta para mostrar a perspectiva contracolonial politeísta, relativa 

aos povos de terreiros, quilombolas e outras comunidades tradicionais 

que constroem confluências na vida e biointegração com a natureza – 

ambos importantes princípios filosóficos epistemológicos presentes nas 

roças de candomblé e ponto de encontro do que estamos denominando 

nação da fresta.   

 

Semeei as palavras biointegração, confluência, saber 
orgânico, saber sintético, saber circular, saber linear, 
colonialismo, contracolonialismo... Semeei as sementes que 
eram nossas e as que não eram nossas. Transformei as nossas 
mentes em roças e joguei uma cuia de sementes. Quando 
apresentei essas sementes, essas imagens, essas palavras 
germinantes, eu tinha a impressão de que a palavra 
biointegração germinaria mais do que as outras, tanto é que me 
esforcei muito nesse sentido. Mas o que aconteceu foi que a 
palavra que melhor germinou foi confluência. Não tenho dúvida 
de que a confluência é a energia que está nos movendo para o 
compartilhamento, para o reconhecimento, para o respeito. Um 
rio não deixa de ser um rio porque conflui com outro rio, ao 
contrário, ele passa a ser ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. 
Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser a gente, a 
gente passa a ser a gente e outra gente – a gente rende. A 
confluência é uma força que rende, que aumenta, que amplia. 
Essa é a medida. De fato, a confluência, essa palavra germinante, 
me veio em um momento em que a nossa ancestralidade me 
segurava no colo (Bispo dos Santos, 2023, p. 4-5). 

 

Ao referenciar um encontro de terreiro no Quilombo Costaneira, 

município do Piauí, Nego Bispo fala das confluências comunitárias que 

constroem a festa a partir da comida, da cozinha, do fazer coletivo, do 

canto e da dança, “quando a gira está rolando num terreiro e alguém puxa 

um ponto, todo mundo canta junto” (Bispo dos Santos, 2023, p. 11). 

Essa confluência do coletivo que dinamiza os pilares já 

mencionados – corporeidade, tempo espiralar ou circular, sacralidade da 

natureza e respeito aos seus ritmos e tempos – é o que nos re-orí-enta e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

277 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

reterritorializa, para que possamos ser pessoas bonitas, afetivas, amorosas 

apesar de toda a violência jogada contra nossos corpos, como nos diz 

Vanda Machado (2018). O acolhimento que começou nos quilombos, a 

água fresca, o banho de ervas, o olhar no silêncio, o abraço. Tudo converge 

para o cuidado como potência. 

 

O ensino e cuidado do terreiro passa por dar e receber, 
mesmo para quem não acredita em orixás. “Três folhas de Oxum, 
três folhas de Ogum”, como aprender isso? Deve-se considerar 
que na relação ensino-aprendizagem o outro sabe algo. Eu 
aprendo porque preciso e aprendo porque quero fazer com 
outro. No Candomblé a pessoa não é um aluno, sem luz, mas 
alguém que está aprendendo. Com as rezas se vai aprendendo. 
Algumas rezas são três galhos, outras são cinco galhos, algumas 
tem posição em relação ao sol ou na casa etc. “Rezar tem 
ciência”, deve-se saber quando arriar as folhas que estamos 
rezando. Após um padre proibir as rezas, um surto de sarampo 
fez com que as rezas voltassem. Ao rezar alguém, deve ter 
também alguém te rezar. No Candomblé a cura é o cuidado 
(Machado, 2018, p. 4). 

 

A egbomi defende o cuidado e a alegria como importantes pilares 

de uma forma comunitária que humaniza e reconecta com valores de 

nações africanas que vieram para o Brasil. Para Machado (2019) apesar das 

origens e expressões diversas, no que diz respeito a suas histórias, sua 

sagrada geografia, rituais, linguagens, cantos, danças e ritmos, é possível 

falar de um corpo cultural comum, presentificado em um cotidiano que 

há cinco séculos passa de geração a geração. 

As marcas africanas comuns, segundo Machado (2019), imprimem 

uma forma particular de compreensão do sagrado, bem como um jeito 

de estar no mundo, um jeito de se relacionar com os diferentes elementos 

da natureza, sacralizando um território, convivendo e cultuando 

antepassados, educando e trocando, redimensionando a cultura da 

família estendida “que mantém acesa a chama trazida do outro lado do 

Atlântico. Para o povo de santo, é o antepassado comum que nos planta, 

nos confere a identidade religiosa e a consciência mais profunda de quem 

somos” (p. 146).  

No samba de terreiro que abriu essa seção, ecoa a voz de Gloria 

Bonfim cantando que macumbaria põe fim na tristeza, desmancha 

desengano, desesperança, desilusão. É pra isso que tem ebó, encanto, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

278 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

folha e mãe/pai de santo; é pra isso que tem família, comunidade, 

ancestral e contratempo, pra resgatar nossa alegria, pra construir a nação 

da fresta na prática da roça, a psicologia político-afetiva de arkhé-axé, na 

contracorrente de tudo que está posto aí.  

 

Considerações finais 

 

É preciso não ter vergonha de suas origens e  
ir em busca da história que ainda não foi escrita (...) 

isso tem que começar a partir do lugar que estamos no 
mundo.  

(Valdina Pinto – Makota Valdina, 2013)  
 

Minha ya diz que a experiência diaspórica, assim como a 

experiencia colonial, não se separa das artimanhas do capitalismo, 

especialmente na fase atual, neste tempo em que tudo é dinheiro (a 

indústria da vela, o preço do obi, o custo da louça dos assentamentos). Esse 

complexo sistema do capital, que ela chama de mundo dos bobos já 

adentrou “do mariô pra dentro”10 e isso reposiciona nossos desafios como 

povo de santo (Araújo, 2022). 

Começo com essa importante observação para ninguém pensar 

que estamos criticando os binômios ocidentais criando outros binômios, 

de maneira contraposta, o chapéu vermelho e o chapéu preto, 

respectivamente como expressões da moderna nação construída sobre a 

racialidade e da nação da fresta. Queria lembrar que no ìtán de Exu que 

usamos como alegoria para o desenvolvimento do texto, o mesmo 

homem tinha um chapéu que ora se mostrava vermelho e ora se mostrava 

preto, não sendo nem uma coisa nem outra, posto que tudo é e não é ao 

mesmo tempo, mas “nem tudo que se ajunta se mistura” (Bispo dos 

Santos, 2019). 

Quando falamos do chapéu vermelho, da tradição euro-ocidental 

da modernidade, vimos com Kant que o sujeito humano é quem introduz 

 
10 Mariô ou màrìwò (Igi Òpè) é a folha do dendezeiro, que é planta sagrada para povos de 
terreiro no Brasil. Essas folhas são postas nas portas do terreiro para proteção e 
identificação do espaço sagrado. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

279 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

racionalidade e ordem no mundo, e vimos com Weber que essa 

racionalidade, ou mais precisamente, a razão, é uma propriedade do 

pensamento. Daí se derivou um certo tipo ideal de sujeito, conforme 

abordado. Mas quando falamos do chapéu preto, falamos de um sistema 

filosófico, onto-epistemológico e político afetivo dos terreiros, sendo que 

parte fundamental desse complexo é a compreensão de que a razão se 

constitui na ancestralidade, no cuidado coletivo, na temporalidade não 

linear, na relação com a natureza e se firma no corpo. Assim, podemos 

dizer que razão “é transe, movimento contínuo, performance, saber 

corporal, prática de saber” (Rufino, 2019, p. 30). 

É sabido que o racial é o eixo da nação construída na modernidade, 

e que ambos – o racial e a racialidade – ainda regem a realidade global, 

“exatamente devido a sua relação com os descritores ontológicos – 

universalidade e historicidade – resolvidos na figura do sujeito (Ferreira da 

Silva, 2022, p. 61), como indicamos na primeira sessão. No entanto, assim 

como a autora define seu objetivo de mirar o racial como estratégia 

simbólica localizada no sujeito concreto regido pelo império da razão, o 

objetivo da pesquisa que desenvolvemos nos últimos quatro anos é mirar 

a estratégia simbólica e político-afetiva que historicamente constrói 

aquilo que aqui chamamos de nação da fresta: corpos regidos pela alegria, 

a pulsão de vida e a possibilidade do encantamento.  

Ana Maria Gonçalves (2022) no capítulo um do romance Um 

defeito de cor, narra a violência da travessia após a captura da 

protagonista e alguns familiares em território africano: centenas de 

pessoas entulhadas nos porões de um navio tumbeiro, acorrentadas umas 

às outras, fazendo as necessidades fisiológicas ali sobre outros corpos, 

vendo os cadáveres dos irmãos apodrecerem ao seu lado sem poder 

cuidar dos seus mortos, a peste, a febre, a escuridão, o choro estancado, o 

horror. Aí o navio está chegando na baía de Todos os Santos e não dá para 

vender as pessoas na condição de escravizadas, doentes e com aquela 

aparência da doença, além de que era preciso desinfetar o porão do navio. 

Então todos são levados para a parte de cima onde são banhados com 

água do mar, recebem comida e tomam sol: 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

280 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A noite foi muito fria e tivemos que passá-la ao relento, 
nus, todos o mais junto possível, porque tinham jogado remédio 
no porão e precisaríamos esperar até o dia seguinte para 
podermos descer. Foi uma noite longa, mas a melhor de todas. 
Além de água e comida, distribuíram cachaça, e todos beberam 
à vontade. Os guardas não se importaram quando algumas 
pessoas se puseram a cantar e outras vozes foram se juntando. 
Logo, quase todos estavam cantando e dançando, sem se 
lembrar da nudez, da fraqueza, do frio ou do destino como 
carneiros. Ou, talvez, apenas preferissem virar carneiros felizes 
(Gonçalves, 2022, p. 130, grifo nosso). 

 

Em 2024 o Grêmio Recreativo Escola de Samba Portela 

escolheu esse livro como enredo, exaltando a ancestralidade 

feminina, o culto aos orixás e seus ensinamentos, o lugar do afeto e 

do cuidado “essa luz que brilha em mim, e habita a Portela, tal a 

história de Mahin, liberdade se rebela: nasci quilombo e cresci 

favela”. A força dos laços de sociabilidade comunitária e desse 

cuidado, que ora é mão que acolhe e ora é mão que faz macumba 

(Portela, 2024).  

Nação da fresta não é apenas roça de candomblé, portanto. É 

escola de samba, é povo de rua tecendo alegria nas encruzilhadas e 

botecos, é passinho, é jongo e um conjunto de outras vivências e 

expressões que também reterritorializam o corpo, promovem 

cultura e educação a partir do sentido de pertencimento 

comunitário e identidade negra, como lugar objetivo e subjetivo de 

potência. O caboclo da Pedra Preta que é invocado por Simas 

(2020) para pensar a história a contrapelo, citado inicialmente, vai 

dizer em “Pedrinhas de Aruanda”, seu canto mais famoso, das 

pedras da aldeia “uma é maior, outra é menor: a miudinha é a que 

nos alumeia”.  

Escolhi tematizar a nação da fresta abordando o terreiro porque 

como disse Makota Valdina (2013), é importante começar a partir do 

lugar que estamos no mundo, e o terreiro hoje é o meu lugar, a 

vivência da roça me convence a cada dia de que “o Terreiro é um 

território concreto, material, que marca um espaço, mas é também 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

281 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

uma ideia. O terreiro é a possibilidade real do exercício dos saberes 

não-brancos, da convivência coletiva, da força comunitária e do afeto 

como projeto político de vivência do nosso povo” (Araujo, 2022). 

 

 

 

Referências 

AMIN, Samir. El eurocentrismo. Crítica de una ideología. 
Ciudad de México: Siglo XXI Editores 1989.   

 
ARAUJO, Wanda (Ya Wanda d’Omolu). Texto para discussão no 
19 Congresso Nacional do MNU. 12-15 de maio de 2022, Recife, 
PE. Mimeo (circulação interna / ainda não publicado).  
 
BISPO DOS SANTOS, Antonio (Nego Bispo). A terra dá, a terra 
quer. São Paulo: Ubu Editora/Piseagrama, 2023. 
 
BISPO DOS SANTOS, Antonio (Nego Bispo). Colonização, 
quilombos – modos e significados. 2 ed. rev. e ampl. Brasília: 
Editora Ayo, 2019.   
 
BRASIL. Código Penal (Decreto n. 847, de 11 de outubro de 
1890) In: Câmara Federal (Legislação informatizada). 
Disponível em: 
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-
1899/decreto-847-11-outubro-1890-503086-norma-
pe.html 1890. Acesso em 23 mar. 2024. 
 
CARRARO, Dilceane; ROCHA, Mirella. O Estado na formação 
social brasileira: violência como método de construção das 
relações sociais. In: QUADRADO, Jaqueline Carvalho [org.]. 
Políticas públicas, desigualdades sociais e marcadores 
sociais da diferença. São Borja: Ed. Unipampa [Ebook 
Unipampa], 2021. Disponível em: 
https://repositorio.unipampa.edu.br/jspui/handle/riu/605
6. Acesso em 21 mar. 2024. 
 
CUEVA, Agustin. La espiral del subdesarrollo en las estructuras 
simbolicas de El coronel no tiene quien le escriba y Cien años 
de soledad. In: CUEVA, Agustin (ed.). Literatura y consciencia 
histórica en América Latina. Quito: Editora Letraviva, 1993, p. 
15-68. 
 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-847-11-outubro-1890-503086-norma-pe.html%201890.
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-847-11-outubro-1890-503086-norma-pe.html%201890.
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-847-11-outubro-1890-503086-norma-pe.html%201890.
https://repositorio.unipampa.edu.br/jspui/handle/riu/6056
https://repositorio.unipampa.edu.br/jspui/handle/riu/6056


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

282 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

FERREIRA DA SILVA, Denise. Homo Modernus: para uma ideia 
global de raça. [Recurso eletrônico: E-book Apple]. Trad. Jess 
Oliveira e Pedro Daher. São Paulo: Cobogó, 2022. 
 
GANDARILLA, José. Presentación. In: DUSSEL, Enrique (ed.). El 
primer debate filosófico de la modernidad. Buenos Aires: 
Clacso, 2020. 
 
GONÇALVES, Ana Maria. Um defeito de cor. [Recurso 
eletrônico: E-book Apple]. Rio de Janeiro: Record, 2022. 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de 
amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92-93, p. 
69-82, jan.-jun., 1988. Disponível em: 
https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-
categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-
gonzales1.pdf. Acesso em 2 abr. 2024. 
 
GONZALEZ, Lélia. Lélia Gonzalez: primavera para as rosas 
negras. São Paulo: UCPA Editora, 2018. 
 
GUNDER FRANK, Andre. America Latina: subdesarrollo o 
revolución. Ciudad de México: Ediciones Era, 1973.   
 
KANT, Immanuel. Ideia de uma história universal com um 
propósito cosmopolita.  Obras Clássicas da Filosofia Moderna. 
Recurso eletrônico epub disponível na internet (sem 
informação de ano, cidade, tradução ou editora). 1794 [Original] 
Disponível em: 
http://library.lol/main/E36B1A874F18145D21B7F1F01FB90251. 
Acesso em 3 abr. 2024. 
 
LEPE-CARRION, Patrício. Racismo filosófico: el concepto de 
raza en Immanuel Kant. Filosofia Unisinos, São Leopoldo, v. 15, 
n. 1, p. 67-83, jan.-abr. 2014. Disponível em: 
https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/fsu.2
014.151.05. Acesso em 22 mar. 2024. 
 
LUZ, Marcos Aurélio de Oliveira. Agadá: dinâmica da 
civilização africano-brasileira. 2 ed. Salvador: Edufba, 2003. 
 
MACHADO, Vanda. Terreiros: uma expressão ancestral. Revista 
eletrônica Tempo-Técnica-Território, v.10, n.1, 2019. Disponível 
em: https://doi.org/10.26512/ciga.v10i1.27270. Acesso em 24 mar. 
2024. 
 

https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf
https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf
https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf
http://library.lol/main/E36B1A874F18145D21B7F1F01FB90251
https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/fsu.2014.151.05
https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/fsu.2014.151.05
https://doi.org/10.26512/ciga.v10i1.27270


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

283 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

MACHADO, Vanda. Conferência: O cuidar do terreiro. Revista 
Revise, v. 3, n. 3, 2018. Disponível em: 
https://periodicos.ufrb.edu.br/index.php/revise/article/downloa
d/1664/935/4671. Acesso em 23 mar. 2024. 
 
MÁRQUEZ, Gabriel Garcia. A solidão da América Latina 
[Discurso ao receber o prêmio Nobel]. In: MÁRQUEZ, Gabriel 
Garcia. Cem anos de solidão. Trad. Eric Nepomuceno. 80 ed. 
Rio de Janeiro: Record, 2012.    
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: 
poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 
 
MOURA, Clóvis. Rebeliões de senzala: rebeliões, insurreições, 
guerrilhas. São Paulo: Anita Garibaldi, 2014. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Roteiro do filme ORÍ de Raquel Gerber, 
1989. Transcrição disponível em: NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz 
Nascimento: quilombola e intelectual. São Paulo: UCPA, 2018.  
 
NASCIMENTO, Uã Flor. Das filosofias vagabundas (Prefácio). In: 
SIMAS, Luis Antonio; RUFINO, Luiz; HADDOCK-LOBO, Rafael 
(orgs.). Arruaças. Uma filosofia popular brasileira. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.  
   
PCJ PARTIDO Clementina de Jesus. Intérprete: Clara Nunes e 
Clementina Maria de Jesus. Compositor: Candeia. In: AS 
FORÇAS da natureza. Intérprete: Clara Nunes. São Paulo: EMI-
Odeon, 1977. LP, (2:40). 
 
PINTO, Valdina (Makota Valdina). Meu caminhar, meu viver. 
Governo do Estado da Bahia: Salvador, 2013. 
 
PORTELA, Grêmio Recreativo Escola de Samba. “Portela 2024 – 
Um defeito de cor”. Samba de Wanderley Monteiro e Parceria. 
Disponível em: https://www.gresportela.com.br/Samba. 
Acesso em 15 fev. 2024. 
 
RAMOS, José Abelardo. História da nação latino-
americana.  Florianópolis: Editora Insular, 2011.   
RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: 
Mórula Editorial, 2019. 
   
SANTO e Orixa. Intérprete: Gloria Bomfim. Compositor: Paulo 
Cesar Pinheiro. In: ANEL de aço. Intérprete: Gloria Bomfim. São 
Paulo: Quitanda (Sarapuí Produções), 2011. (3:45). 
 

https://periodicos.ufrb.edu.br/index.php/revise/article/download/1664/935/4671
https://periodicos.ufrb.edu.br/index.php/revise/article/download/1664/935/4671
https://www.gresportela.com.br/Samba


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

284 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

SIMAS, Luiz Antonio. A história a contrapelo. Quatro cinco um, 
1 abr. 2020. Disponível em: 
https://quatrocincoum.com.br/resenhas/literatura/a-
historia-a-contrapelo/. Acesso em 24 mar. 2024. 
 
SODRÉ, Muniz. O fascismo da cor: uma radiografia do 
racismo nacional. Petrópolis: Vozes, 2023. 
 
SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. [Recurso eletrônico: E-book 
Apple] Petrópolis: Vozes, 2017.   
 
WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. 
Trad. M. Irene de Q. F. Szmrecsányi e Tamás J. M. K. 
Szmrecsányi. 5 ed. São Paulo: Livraria Editora Pioneira, 1987. 
 
Recebido em: 23 de abril de 2024  
Aceito em: 05 de julho de 2024 
 
 
 

https://quatrocincoum.com.br/resenhas/literatura/a-historia-a-contrapelo/
https://quatrocincoum.com.br/resenhas/literatura/a-historia-a-contrapelo/


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

285 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

286 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

VOCÊ TEM MEDO DA CURANDEIRA, DOUTOR? QUANDO 
AS PRÁTICAS MEDICINAIS CONFRONTAM OS SABERES 
TRADICIONAIS 
 

ARE YOU AFRAID OF THE HEALER, DOCTOR? WHEN MEDICINAL 
PRACTICES CONFRONT TRADITIONAL KNOWLEDGE 

 

PAULO DE TARSO XAVIER SOUSA JUNIOR1 
 
paulo_juniorpio@hotmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-5493-5376 

 
 
 
Resumo  

O presente artigo visa dialogar sobre os saberes tradicionais perante a 
medicina. As questões que perpassam esses conhecimentos, bem como suas 
influências no cotidiano das pessoas e dos territórios, são foco deste trabalho. O 
estudo, que se configura como pesquisa bibliográfica, também visa discutir os 
impasses provocados quando esses saberes se chocam. Entender suas relações, os 
estigmas e os preconceitos construídos é fundamental para a realização de 
produção do nível que propõe este escrito. Conclui-se pela necessidade de pensar 
frente a essas duas concepções de saúde, não prevalecendo uma em detrimento da 
outra, mas antes colaborando para a construção de uma sociedade em que todas as 
pessoas possam gozar plenamente do direito à saúde e ao bem-estar social. 

 
Palavras-chave: Saúde. Estima. Preconceito. Consequências. 

 

Abstract 

              This article aims to discuss traditional knowledge in relation to medicine. 
The issues surrounding this knowledge, as well as its influence on the daily lives 
of people and territories, are the focus of this work. The study, which is 
configured as bibliographical research, also aims to discuss the impasses 
caused when this knowledge clashes. Understanding their relationships, the 
stigmas and prejudices that have been built up is fundamental to producing 
the kind of work that this paper proposes. The conclusion is that there is a need 
to think about these two conceptions of health, so that one does not prevail to 

 
1 Psicólogo, mestre em psicologia pela Universidade Federal de Santa Maria, pesquisador 
em saúde pública pela Fiocruz Piauí e docente do Departamento de Educação da 
Universidade Estadual do Maranhão, campus Caxias/MA. 

https://orcid.org/0000-0002-5493-5376


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

287 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

the detriment of the other, but rather collaborates to build a society in which all 
people can fully enjoy the right to health and social well-being. 
 
Keywords: Health. Esteem. Prejudice. Consequences. 
 
  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

288 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução 

 
Durante vários momentos e situações nas sociedades, os saberes 

foram se constituindo como fonte de informação, contato e necessidade 

diante de alguma demanda. Assim, esses conhecimentos foram sendo 

disseminados e preservados por alguma razão. Isso não necessariamente 

condiz apenas com o processo de formação científica corroborada pela 

academia. As comunidades também construíram seus próprios saberes, 

desempenhando uma função social. Silva e Pamponet (2022), por 

exemplo, descrevem as plantas medicinais como importante ferramenta 

da construção de estratégias de bem-estar e saúde, associadas a uma 

filosofia muito particular e pertencente a uma localidade, refletindo-se, 

assim, na identidade e nos costumes de um povo.  

Simultaneamente ao surgimento dessa movimentação popular e 

cultural nas comunidades, a ciência foi se desenvolvendo e criando 

pressupostos e suportes diante das problemáticas sociais. Inventos, 

cálculos, línguas e muitos outros saberes foram estabelecidos para 

garantir a sobrevivência e a evolução humanas. De acordo com o relato de 

Siqueira et al., (2021), foram realizadas experiências que puderam efetivar 

o poder da cura medicinal, por exemplo, associando-as aos benefícios e às 

qualidades que apresentam comprovação científica. Nesse sentido, é 

possível conceber uma ciência em congruência a esse conhecimento que 

advém da cultura popular.  

Dias e Amarante (2022) apontam a necessidade de buscar 

aproximação entre a ciência e a cultura popular. Isso estabelece uma 

conexão entre as pessoas, bem como a integralidade entre os saberes que 

fazem parte da história e do contexto territorial. A compreensão desses 

fatores constitui uma importante ferramenta para o cuidado em saúde. 

Assim, é urgente pensar em estratégias e ações que visem não ao conflito 

entre esses conhecimentos, mas entender a representatividade de cada 

um deles dentro de um conjunto específico.  

Nesse sentido, a curadoria ofertada de modo popular criou 

embates entre as ciências da saúde, colocando em xeque a efetividade 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

289 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

das ações ofertadas por remédios e receitas caseiros e culturais. Ainda 

mais porque essas crendices e ofertas eram desempenhadas, muitas 

vezes, por mulheres, potencializando ainda mais a misoginia e a 

discriminação por gênero que já eram estabelecidas pelo movimento 

patriarcal. Como resultado disso, houve uma série de perseguições e 

invalidações não só dessas mulheres e suas práticas, como também de 

diversas comunidades e localidades desenvolvidas pelos territórios mais 

vulnerabilizados e que se encontravam à margem da sociedade (Martins, 

Clarindo, Campos, 2023).  

Com base nessas questões propõe-se a produção deste trabalho. 

Trata-se, portanto, de pesquisa bibliográfica gerida pelo seguinte 

questionamento norteador: quais mecanismos diferenciam os 

conhecimentos e práticas oriundos da ciência e dos saberes tradicionais 

populares? Assim, o estudo passou a ter como objetivo discutir, perante as 

reflexões da literatura, o conhecimento popular e acadêmico nos 

territórios.   

 

Metodologia 

 

Conforme Bispo (2023), a pesquisa bibliográfica, como aqui se 

desenvolve, é um tipo de modalidade de investigação acadêmica que visa 

discutir e apresentar trabalhos sobre determinada temática, abrangendo 

alguns critérios definidos pelo pesquisador. Assim, esse tipo de escrito 

analisa e discute as produções acadêmicas, suas falhas e potencialidades, 

sempre associadas a um escopo específico.  

Entre as diversas possibilidades de trabalhos bibliográficos, a 

escolhida para o desenvolvimento deste texto se deu por meio da revisão 

integrativa. De acordo com Ercole, Melo e Alcoforado (2014), esse tipo de 

pesquisa vai além da sintetização das produções disponíveis na literatura, 

promovendo uma discussão sobre esses aspectos teóricos aplicados ao 

contexto e a práticas referentes ao objeto de estudo.  

Foi adotada a estratégia PCC (problema, conceito, contexto), de 

modo a auxiliar na definição do escopo desta revisão. Assim, o problema 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

290 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

diz respeito às divergências e convergências entre os saberes populares e 

a ciência; o conceito é definido no modo como os textos apresentam os 

conhecimentos oriundos de ambas as epistemologias; e o contexto se 

aplica à realidade brasileira. Para essa investigação, foram realizados os 

seguintes passos: definição da pergunta norteadora e dos objetivos; 

escolha dos descritores; coleta de dados nas bibliotecas virtuais; seleção 

do material utilizado; pré-análise dos materiais; interpretação e 

organização dos dados; e, por fim, a construção do trabalho final 

materializado neste texto. 

No período de janeiro e fevereiro de 2024 foram realizadas buscas 

nas seguintes bibliotecas virtuais: Scielo, BVS Brasil, Lilacs, Pepsic e Google 

Acadêmico, utilizando os descritores ciência, saberes populares, 

conhecimentos e territórios. Para a realização desse processo, foi 

empregado de maneira alternada o operador booleano “and”, 

compreendendo, assim, o uso de dois ou três dos descritores no momento 

da coleta. Como critérios de inclusão, foram definidos os seguintes pontos: 

escritos em língua portuguesa, oriundos do período de 2022 a 2024, 

pertinentes aos objetivos deste trabalho. Como critérios de exclusão, 

foram dispensadas publicações definidas como resumos, relatos de 

experiência, artigos de opinião, resenhas e entrevistas. 

Os dados foram organizados em tabelas que definiam objetivo e 

resultados do estudo, oportunizando, assim, melhor disposição e 

compreensão do material para o prosseguimento das próximas etapas da 

pesquisa. Na primeira fase de pré-análise acabaram sendo selecionadas 

30 referências. Após minuciosa leitura, permaneceram 20, sendo as 

demais descartadas em consequência da não adesão aos critérios 

estabelecidos neste estudo, uma vez que grande parte da coleta se 

caracterizava como resumo ou destoava do objetivo aqui priorizado. Os 

resultados foram submetidos ao método de interpretação de sentidos. 

Segundo Gomes (2016), esse tipo de análise permite compreender para 

além dos discursos, verificando, portanto, as intersecções neles presentes 

e sua influência conforme a problemática do estudo.   

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

291 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Resultados 

 

Os resultados apontaram crescente avanço no número de 

publicações referentes à temática desta revisão, ocorrendo o maior 

número de produções do período compreendido na delimitação do 

estudo em 2023. Os textos ainda abarcaram interdisciplinaridade entre as 

formações dos autores, promovendo reflexões de forma transversal. A 

maior parte dos trabalhos pertencia à área das ciências sociais, totalizando 

mais da metade das produções, havendo número bem menor de 

publicações da área de ciências da saúde. Além disso, os trabalhos 

buscavam refletir, portanto, como essas práticas curativas e/ou espirituais 

têm crescido entre os espaços e não podem ser negligenciadas seja pela 

ciência, seja pelas políticas e instituições de saúde. Foram realizadas 

diversas leituras para a efetivação do uso da referência na produção deste 

trabalho. Optou-se pela construção de uma tabela resumo, apresentada a 

seguir, apontando os resultados evidenciados nos estudos selecionados, 

bem como algumas características de sua apresentação.  

 

Quadro 1 – Referências selecionadas para a pesquisa 

Título do artigo Autores Ano de 
publicação 

Tipo de 
estudo 

Plantas que curam: 
práticas e saberes 
tradicionais em saúde na 
tríplice fronteira 

Milena Registro 2021 Pesquisa de 
campo 

Mulheres, curandeiras e 
enfermeiras na perspectiva 
de gênero e de raça 
O que perde a 
enfermagem com a 
reedição de discursos 
discriminatórios? 

Maria Verônica Sousa 
Torres; Maria Raquel 
Gomes Maia Pires 

2023 Pesquisa 
teórica 

“Não, eu só rezo em 
criança”: Benzedeiras e 
construções 
epistemológicas em saúde 
no Cariri cearense 

Pedro Walisson Gomes 
Feitosa; Maria Andrezza 
Gomes Maia; Nayana 
Freitas Vieira Ribeiro; 
Victória Monalisa Batista 
de Freitas Leite; Maria 
Stella Batista de Freitas 
Neta; Sally de França 
Lacerda Pinheiro 

2022 Relato de 
experiência 

Das bruxas, saludadoras, 
santeiras, cuspideiras e 
meigas europeias às atuais 

Yls Rabelo Câmara 2020 Estudo 
teórico 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

292 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

rezadeiras tradicionais 
brasileiras 
A benzedura nos territórios 
da Estratégia Saúde da 
Família: percepções de 
trabalhadores, usuários e 
benzedores 

Luiza Maria de Assunção; 
Rosimár Alves Querino; 
Leiner Resende Rodrigues 

2020 Pesquisa de 
campo 

Plantas medicinais da 
caatinga: uma revisão 
integrativa dos saberes 
etnobotânicos no 
semiárido nordestino 

Hélio Souza dos Reis; 
Cristiane Domingos da Paz; 
Fábio Del Monte Cocozza; 
Juliana Gabriela Alves de 
Oliveira; Marcos Antônio 
Vanderlei Silva 

2023 Pesquisa 
teórica 

Eu Mais Velha: um estudo 
etnográfico das narrativas 
de cura, fé e 
ancestralidade em 
mulheres curandeiras 
caiçaras 

Bianca Sevciuc; Valéria El 
Horr 

2022 Pesquisa de 
campo 

Tradição oral das rezas 
populares e a simbologia 
de elementos linguísticos 
e performáticos 

Romana de Fátima 
Macedo Gomes; Roviane 
Oliveira Santana 

2023 Pesquisa de 
campo 

Do índio Passos ao doutor 
Chernoviz: experiências de 
cura da lepra no Pará do 
século XIX 

Márcio Couto Henrique 2023 Pesquisa 
documental 

Plantas medicinais em 
quintais periurbanos: 
espaços de valorização da 
biodiversidade em São 
Miguel do Guamá, Pará 

Carlos Natham Machado 
de Souza; João Paulo de 
Jesus Silva; Janaira 
Almeida Santos; Flávia 
Cristina Araújo Lucas 

2023 Pesquisa de 
campo 

A medicina tradicional 
ribeirinha em vozes 
femininas 

Leonardo Silveira Santos; 
Ronize da Silva Santos; 
Manoel Ribeiro de Moraes 
Junior; Flávia Cristina 
Araújo Lucas; Catarina 
Custódio; Ladide de Souza 
Passos; Eliana do 
Nascimento 

2023 Pesquisa de 
campo 

Práticas de cura, saberes 
tradicionais e 
conhecimentos escolares: 
um estudo sobre uma 
comunidade rural de 
Minas Gerais (1940-1970) 

Walquiria Miranda RosaI; 
Ana Maria de Oliveira 
Galvão 

2021 Pesquisa de 
campo 

Saberes e práticas 
populares no uso de 
plantas medicinais em 
espaço urbano no sul do 
Brasil 

Alisson Martins Duarte; 
Anelise Viapiana Masiero; 
Pedro Boff; Mariana Pucci 

2020 Pesquisa de 
campo 

Conhecimento popular e 
utilização das práticas 
integrativas e 
complementares na 
perspectiva das 
enfermeiras 

Priscila Gomes Martins; 
Rubia Sousa Brito; Pollyane 
da Costa Matos dos Santos; 
Carolina Rodrigues 
Laverde; Nunila Ferreira de 
Oliveira; Calíope Pilger 

2021 Pesquisa de 
campo 

Contribuições do 
pensamento decolonial 
sobre a ciência e sua 

Bruno Marangoni 
Martinelli; Umberto 
Euzebio 

2022 Pesquisa de 
campo 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

293 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

práxis no contexto de 
povos e comunidades 
tradicionais 
Epistemologias do sul e 
descolonização da saúde: 
por uma ecologia de 
cuidados na saúde coletiva  

João Arriscado Nunes; 
Marília Louvison  

2020 Pesquisa 
teórica 

Conhecimentos 
tradicionais versus 
conhecimentos 
científicos? Em defesa de 
uma educação que religue 
os saberes 

Francisco das Chagas Silva 
Souza; Valdo Sousa da 
Silva 

2021 Pesquisa 
teórica 

Desenvolvimento e 
medicina popular: os 
saberes e fazeres das 
benzedeiras, curandeiras e 
parteiras na produção da 
economia do cuidado 

Carolina de Castro Teixeira 2022 Pesquisa de 
campo 

Experiências do 
observatório caririense de 
práticas em saúde popular: 
estudos sobre parteiras e 
benzedeiras 

Pedro Walisson Gomes 
Feitosa; Vinicius Gomes 
Mota; Maria Andrezza 
Gomes Maia; Ítalo de 
Oliveira Constâncio; Emille 
Sampaio Cordeiro; Sally de 
França Lacerda Pinheiro 

2020 Relato de 
experiência 

Saberes e estratégias de 
cuidado na medicina 
popular – uma revisão 
epidemiológica em 
medicina popular ou 
fitoterapia 

Ronaldo da Silva Cruz 2020 Estudo 
teórico 

Fonte: própria. 

 

Discussão 

 

As discussões aqui desenvolvidas refletem os achados evidenciados 

na pesquisa da literatura pertinente. Os resultados analisados sinalizam 

que uma das características mais comuns quando se trata desse 

fenômeno diz respeito à cura promovida por remédio à base de plantas e 

ervas. Sobre essa questão, infere-se:  

 

Dentro de um contexto geral a medicina das plantas se 
expressou de distintas formas em diversos lugares, nunca 
atuando como uma categoria pura e idêntica, porém se 
pusermos ênfase em nosso contexto local, perceberemos que 
este conhecimento veio por meio de um saber originário que 
tende a interpretar a relação de natureza e cultura como 
indissociáveis, o que implica diretamente em como concebe-se 
a medicina das plantas (Registro, 2021 p. 16). 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

294 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Muitas ciências contribuíram para a deslegitimação dos saberes 

produzidos pelas curandeiras, a exemplo da enfermagem. Como descrito 

no estudo de Torres e Pires (2023), para as mulheres que realizavam essas 

práticas sociais, eram feitos julgamentos em detrimento do saber 

científico. Isso significava, portanto, a não aceitação dos trabalhos, 

remédios e bênçãos produzidos, já que não existe um valor de 

comprovação conforme os métodos estabelecidos dentro das ciências, 

sobretudo as da saúde. 

Os resultados convergiram para a presença do uso de plantas e 

remédios à base de plantas e ervas dispostas no meio como forma de 

cuidado e prevenção de doenças. As receitas são compartilhadas de 

maneira geracional, promovendo alternativas de cuidado à saúde. Ainda 

que grande parte dos trabalhos tenha evidenciado essa questão, nem 

todos os autores aprofundaram o debate no que diz respeito a como a 

sociedade capitalista negligencia e marginaliza muitos desses saberes, a 

exemplo do que é evidenciado por Martinelli e Euzebio (2022), que 

sintetizam o modo como a construção da colonialidade europeia atribui 

o status de ciência apenas a conhecimentos que são legitimados por uma 

comunidade científica patriarcal e branca.  

O debate não deve transcender uma competição entre opções pelo 

método de cuidar da saúde com necessária superioridade de uma ou 

outra. É preciso ir além desse julgamento simplório, considerando todas 

as nuanças de territórios, como a cultura, as fragilidades e especificidades 

de uma região. Assim, a falta de atenção a esses aspectos, onde em geral 

a população segue sem o cuidado a seu bem-estar de forma acessível e 

coerente, significa, portanto, a busca dos primeiros artifícios que possam 

auxiliá-la de alguma forma. Dessa maneira, não se deve à discriminação, 

mas, ao contrário, ao acolhimento perante essas subjetividades e suas 

respectivas angústias.   

As benções, rezas, rituais, orações, trabalhos, banhos, uso de ervas e 

afins são alguns dos instrumentos utilizados na curadoria popular 

evidenciados nos resultados da pesquisa. Muitos estão atrelados a alguma 

religião, fazendo, assim, seu uso ligado a uma determinada crença. Ainda 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

295 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que as pessoas não sigam exatamente os preceitos dessa religião, a fé é 

um dos elementos presentes nesse quadro para a busca pela saúde. A 

negativa de muitas dessas sabedorias também está associada à 

intolerância frente a outras crendices de origem africana, por exemplo. 

Nesse sentido, os resultados dessa pesquisa apontam para a necessidade 

de ampliação do diálogo nessa frente.  

Em uma das fontes dispostas nos resultados, o trabalho de Souza e 

Silva (2021) relata a necessidade de reiterar um entendimento histórico 

secular de como a colonização provocou uma série de mudanças 

estruturais no país. Assim, as influências africanas, indígenas e 

quilombolas construíram a base da comunidade brasileira. Por isso, a 

religião e todos os elementos que configuram esses saberes são ancestrais 

e possuem seu lugar e sua importância dentro dos territórios. Esses itens 

de discussão, apesar de não ser frequentes em todos os resultados 

dispostos neste trabalho, apresentam elementos que corroboram o 

entendimento do problema proposto nessa investigação.  

É preciso recordar uma diferença teórico-política presente durante 

a construção deste trabalho. Por muito tempo, a moderna medicina 

europeia-ocidental desenvolveu o arcabouço que definiu as práticas 

acadêmicas e científicas, oportunizando um fazer profissional tradicional. 

À medida que essa construção foi se alastrando para as demais dimensões 

sociais, os saberes tradicionais receberam caraterísticas estereotipadas, 

sendo associadas ao medo e à discriminação. Dessa maneira, é evidente a 

existência de todo um contexto histórico-social-cultural que definiu e 

segue definindo esses dois tipos de conhecimentos, oportunizando, 

portanto, que esses estigmas sigam presentes na atualidade.  

A religiosidade sempre está ligada aos saberes e práticas dessas 

mulheridades que fazem desde remédios a rituais de bênçãos, refletindo 

uma prática ancestral e repassada de uma geração à seguinte dentro de 

um território. Ainda que tenham essa ligação frente à fé exercida e 

estimulada, essa história contribui para o fortalecimento de um povo e de 

um modo de vida. Não é à toa que essas crendices são próprias e 

vivenciadas dentro de um lugar, território esse que, muitas vezes, é 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

296 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

estigmatizado em detrimento de tantas outras zonas com sentidos e 

percepções nobres, quando se fala de uma cidade, por exemplo (Feitosa 

et al., 2022).  

 

Reafirmando o exposto, a atuação das rezadeiras tem (...) 
caráter preventivo gerador de bem-estar físico, emocional e 
espiritual, tanto individual quanto coletivo, e que não tem por 
objetivo a exclusão do processo terapêutico alopático, mas o 
somatório de esforços para prover um cuidado integralizado do 
sujeito. A grande relevância de sua prática é retornar à natureza 
enquanto fonte de saúde (uma vez que a contemporaneidade 
fez com que o sujeito se afastasse do seu centra-mento), 
retornando ao contato com sua memória curativa ancestral e 
ecológica das formas efetivas de preservação da saúde (Câmara, 
2020, p. 510). 

 

O contato com a natureza também sugere um capítulo importante 

dentro desse debate, colocando em pauta o modo como as comunidades 

tradicionais mantêm o fortalecimento da cura por meio de recursos 

naturais. Essa tradição acabou dando margem ao surgimento do sistema 

capitalista e do lucro. Com sua perda, essa forma de cura foi substituída 

por diversos medicamentos construídos à base de várias outras drogas. 

Essas práticas curativas vão na contramão dessa composição, buscando o 

contato com o ambiente e como ele pode contribuir de forma efetiva e 

direta no cuidado das pessoas. Pode contribuir, também, na mudança de 

olhares para essas plantas, em suas percepção e conservação diante de 

uma sociedade cada vez mais sedimentada, asfaltada e sem lugar para o 

verde.  

O Estado também contribui para a dissolução dos saberes 

populares. A ciência é vista, então, como elemento fundamental, mas 

segue ao mesmo tempo não acessível a todas as pessoas, colocando, 

portanto, uma espécie de exclusividade que gera e a exclusão social e 

contribui para sua ocorrência. Desse modo, favorece a produção de um 

meio de desigualdades. Quando se negam e invisibilizam esses 

conhecimentos em favor de outro, cria-se a marginalização das pessoas 

que realizam esses trabalhos, bem como de todas as pessoas que 

usufruem desse movimento (Sevciuc, El Horr, 2022). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

297 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Existe um movimento impulsionado dentro do capitalismo que irá 

oferecer à população uma visão mercantilizada da ciência, ou seja, as 

pesquisas e os retornos que elas oferecem, seja por exames, seja por 

medicamentos, são associados a um custo. E esse custo precisa ser sanado 

pela população, funcionando como moeda de troca. Assim, toda uma 

indústria é alimentada dentro do contexto de que o bom, seguro e 

garantido é obtido por meio da ciência tradicional e das instituições 

oriundas desse movimento. Os saberes e práticas tradicionais, muitas 

vezes, são colocadas de lado e considerados não efetivos, o que faria, 

então, a saúde se tornar, portanto, a idealização de um negócio em que, 

na maioria das vezes, o lucro é tido como o essencial.  

Ao mesmo tempo, os resultados deste trabalho apontam para 

divulgação mais ampla desses saberes por meio das redes sociais. O 

contato com essas mídias possibilitou a divulgação dessas práticas, bem 

como a construção de uma rede coletiva entre determinados territórios. 

Muitas delas, aliás, tiveram um salto em seu uso de compartilhamentos 

em decorrência da pandemia da covid-19, a qual instaurou o 

distanciamento entre as pessoas e, consequentemente, em suas relações. 

O resultado, portanto, foi uma nova forma de conectar e prestar os serviços 

medicinais. Essa mudança também acompanhou a medicina como meio 

necessário de promoção de consultas e requerimentos.  

Um exemplo que ilustra a situação descrita se faz presente em 

alguns resultados, por exemplo, no estudo de Souza et al., (2023). Os 

autores refletem sobre um território particular, no caso a Amazônia 

brasileira, onde a produção de ervas, muitas vezes viabilizada nos quintais 

e proximidades das residências das pessoas, faz parte do cotidiano de 

muitas famílias. Assim, as conclusões deste estudo apontam como esses 

saberes estão relacionados aos cotidianos particulares de cada localidade, 

representando, assim, na identidade de um território, muitos elementos 

subjetivos.  

Gomes e Santana (2023) apontam também para outras 

características desses rituais de cura construídos socialmente. Existem 

alguns mecanismos utilizados como a linguagem entre performances e o 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

298 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

uso da própria língua para a criação das rezas e demais bendizeres. O 

conjunto dessas ações também se reflete no modo como as forças 

constroem e apoiam a participação do sujeito no processo. Assim, ele não 

passar a ser apenas um ser passivo de cura. Sua entrega nesses momentos 

também é crucial para o desenvolvimento do reestabelecimento da 

saúde.  

Já em relação à medicina, os resultados da pesquisa demonstraram 

que a realização de muitos dos procedimentos utilizados depende apenas 

da figura do profissional da saúde. Nesse sentido, esses funcionários são os 

únicos e exclusivos responsáveis pelo conhecimento científico. Pensando 

nessa perspectiva, o paciente passa a ter uma postura mais passiva diante 

do processo de recuperação de sua saúde. Isso, aliás, vem sendo discutido 

em muitas esferas dentro das políticas de saúde, incentivando que cada 

pessoa seja ativa no processo saúde/doença.  

 

Acolher é reconhecer o que o outro traz como legítima 
e singular necessidade de saúde. O acolhimento deve 
comparecer e sustentar a relação entre equipes/serviços e 
usuários/populações. Como valor das práticas de saúde, o 
acolhimento é construído de forma coletiva, a partir da análise 
dos processos de trabalho e tem como objetivo a construção de 
relações de confiança, compromisso e vínculo entre as 
equipes/serviços, trabalhador/equipes e usuário com sua rede 
socioafetiva (Brasil, 2008, p. 7-8). 

 

A própria ciência reconheceu a necessidade de mudanças de 

práticas e da forma de atuação da medicina curativa, que tratava mais da 

doença do que do próprio sujeito adoecido. Dessa maneira, novas políticas 

foram surgindo com a necessidade de se pensar em um cuidado mais 

abrangente, com possibilidades de bem-estar e mais participação nesse 

caminho para o processo saúde/doença. Essas novas possibilidades de 

atuação, contudo, ainda enfrentam dificuldades de inserção, sendo 

necessárias ações mais efetivas de cobrar dos profissionais uma mudança 

mais ativa no seu pensar e agir, favorecendo, assim, o paciente.  

Um dos resultados encontrados, apesar de com pouca evidência 

em relação aos demais temas discutidos até aqui, promove nova 

integração entre a academia e a população. Um dos casos observados está 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

299 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

no estudo de Martins et al., (2021), em que enfermeiras mostram novas 

performances em seu fazer profissional no contato com as pessoas. É 

importante o conhecimento não apenas dos saberes populares, mas da 

cultura do território, refletindo-se em posturas acolhedoras e com respeito 

às subjetividades. A prática então deve buscar um meio comum entre esse 

apreço e os conhecimentos da academia que auxiliam no bem-estar à 

saúde, produzindo, dessa forma, novas formas de cuidado e tratamento 

nos setores de cuidado em saúde pública.  

Os saberes comunitários vão na contramão e se estabelecem por 

meio do vínculo. O contato estabelecido entre as pessoas e a comunidade 

constitui um importante elo para a transformação e o entendimento do 

que se pode fazer para a cura diante de uma patologia. Esses olhares 

estabeleceram acolhimento e amparo em face de um fazer biomédico 

que não abraçava diferenças e diversidades. Os achados neste estudo 

reiteram a importância desses laços como fonte de conhecimento e de 

ação efetiva. Esse saber se reflete também no culto à natureza, em crenças 

e credos.  

Enquanto isso, em muitas localidades e regiões de saúde, esses 

saberes entram em conflito, uma vez que não conseguem culminância de 

participações na vida de cada um dos indivíduos, sobretudo quando 

muitos profissionais não legitimam esses rituais e ações. Ainda que não 

existam fontes que corroborem uma sintomatologia negativa, as bênçãos 

e curas também possuem valor cultural e afetivo aos sujeitos. A própria 

ciência deve abraçar esses saberes de forma a encontrar um denominador 

comum de existência de forma presente e efetiva na vida e no cotidiano 

das pessoas e suas respectivas comunidades.  

 

Considerações finais 

 

As reflexões construídas neste trabalho não cessam ainda as 

disputas de saberes evidenciados entre as duas práticas colocadas aqui: a 

da medicina biomédica centrada na doença e a de cultivos populares. Não 

é também objetivo deste estudo promover o acirramento entre elas, mas 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

300 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

compreender a gênese dessas discrepâncias. Os resultados apontam para 

a invalidação, em muitos campos, de um desses conhecimentos; contudo, 

é preciso observar as nuanças a respeito da constituição de cada uma 

delas. 

A medicina evoluiu bastante, e hoje é possível a realização da cura 

de muitas patologias, bem como a promoção de saúde e bem-estar das 

pessoas, além da construção de um tratamento com mais qualidade e o 

menos doloroso possível. Na outra ponta dessa discussão, é possível 

encontrar os saberes da terra, das águas e das pessoas, passados de uma 

geração à seguinte, e que garantiram a saúde e o acalento diante da dor 

e do sofrimento de uma doença desconhecida. 

Ambos os saberes não só são passíveis de convivência, como 

também de complementação no dia a dia, situação bastante presente no 

cotidiano de muitas pessoas. Promover o acesso à informação e aos 

mecanismos de cuidado é fundamental, como também o respeito às 

crenças e aos credos compartilhados, já que isso faz parte da subjetividade 

de cada um dos sujeitos, promovendo, então, o encurtamento do 

distanciamento dessas duas formas de promoção de saúde e, 

consequentemente, atenuando os temores que possam surgir.  

 
 
 
 
Referências 

BISPO, Marcelo de Souza. Um olhar crítico sobre a prática de 
revisão de literatura. Revista de Administração 
Contemporânea, v. 27, p. e230264, 2023. 

 
BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. 
Política Nacional de Humanização – PNH. Brasília: Ed. 
Ministério da Saúde, 2008 

 
CÂMARA, Yls Rabelo. Das bruxas, saludadoras, santeiras, 
cuspideiras e meigas europeias às atuais rezadeiras tradicionais 
brasileiras. Caminhos – Revista de Ciências da Religião, v. 18, p. 
502-514, 2020. 

 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

301 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

DIAS, João Vinícius dos Santos; AMARANTE, Paulo Duarte de 
Carvalho. Educação popular e saúde mental: aproximando 
saberes e ampliando o cuidado. Saúde em Debate, v. 46, p. 
188-199, 2022. 

 
ERCOLE, Flávia Falci; MELO, Laís Samara de; ALCOFORADO, 
Carla Lúcia Goulart Constant. Revisão integrativa versus revisão 
sistemática. Reme – Revista Mineira de Enfermagem, v. 18, n. 1, 
2014. 

 
FEITOSA, Pedro Walisson Gomes et al. “Não, eu só rezo em 
criança”: benzedeiras e construções epistemológicas em saúde 
no Cariri cearense/“No, I only pray in children”: faith healing and 
epistemological constructions in health in Cariri cearense. ID 
on line. Revista de psicologia, v. 16, n. 60, p. 1120-1129, 2022. 

 
GOMES, Romana de Fátima Macedo; SANTANA, Roviane 
Oliveira. Tradição oral das rezas populares e a simbologia de 
elementos linguísticos e performáticos. Revista Ouricuri, v. 13, 
n. 2, p. 3-19, 2023. 

 
GOMES, Romeu. Análise e interpretação de dados de pesquisa 
qualitativa. In: MINAYO, Maria Cecília de Souza; DESLANDES, 
Suely Ferreira; GOMES, Romeu. Pesquisa social: teoria, método 
e criatividade. Petrópolis: Vozes, 2016. 

 
MARTINELLI, Bruno Marangoni; EUZÉBIO, Umberto. 
Contribuições do pensamento decolonial sobre a ciência e sua 
práxis no contexto de povos e comunidades tradicionais. 
Desenvolvimento e Meio Ambiente, v. 60, 2022. 

 
MARTINS, Priscila Gomes et al. Conhecimento popular e 
utilização das práticas integrativas e complementares na 
perspectiva das enfermeiras/Popular knowledge and use of 
integrative and complementary practices at the perspective of 
nurse. Journal of Nursing and Health, v. 11, n. 2, 2021. 

 
MARTINS, Rafaela Werneck Arenari; CLARINDO, Adriely de 
Oliveira; CAMPOS, Mauro Macedo. Bruxas, curandeiras e 
benzedeiras: existências e resistências. Mosaico, v. 15, n. 23, p. 
201-225, 2023. 

 
REGISTRO, Milena. Plantas que curam: práticas e saberes 
tradicionais em saúde na tríplice fronteira. Monografia 
(Bacharelado em Antropologia – Diversidade Cultural Latino-



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

302 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Americana). Universidade Federal da Integração Latino-
Americana, Foz do Iguaçu, 2021.  

 
SEVCIUC, Bianca; EL HORR, Valéria. Eu Mais Velha: um estudo 
etnográfico das narrativas de cura, fé e ancestralidade em 
mulheres curandeiras caiçaras. Revista Pistis & Praxis, v. 14, n. 3, 
2022. 

 
SILVA, Luzia Wilma Santana da; PAMPONET, Lohana Soares. 
Saberes populares no uso de plantas medicinais: tradição de 
valor familiar na convergência aos saberes científicos. Revise – 
Revista Integrativa em Inovações Tecnológicas nas Ciências 
da Saúde, v. 9, n. fluxocontinuo, p. 325-351, 2022. 

 
SIQUEIRA, Luiza Figueira de et al. Sabedoria popular, senso 
comum e ciência: articulando saberes através das plantas 
medicinais na educação de jovens e adultos. Scientia 
Naturalis, v. 3, n. 2, 2021. 

 
SOUZA, Carlos Natham Machado de et al. Plantas medicinais 
em quintais periurbanos: espaços de valorização da 
biodiversidade em São Miguel do Guamá, Pará. Interações, 
Campo Grande, v. 24, p. 411-426, 2023. 

 
SOUZA, Francisco das Chagas Silva; SILVA, Valdo Sousa da. 
Conhecimentos tradicionais versus conhecimentos científicos?: 
em defesa de uma educação que religue os saberes. Educação 
Profissional e Tecnológica em Revista, v. 5, n. especial, p. 8-28, 
2021. 

 
TORRES, Maria Verônica Sousa; PIRES, Maria Raquel Gomes 
Maia. Mulheres, curandeiras e enfermeiras na perspectiva de 
gênero e de raça: o que perde a enfermagem com a reedição 
de discursos discriminatórios? Revista do Ceam, v. 9, p. 1-15, 
2023. 

   

Recebido em: 22 de abril de 2024  
Aceito em: 03 de julho de 2024 
 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

303 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

304 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

OS SABERES E AS PRÁTICAS DO CONGADO E DA 
MEDICINA POPULAR NA HISTÓRIA DA FAVELA CABANA 
DO PAI TOMÁS, EM BELO HORIZONTE/MINAS GERAIS 
  
THE KNOWLEDGE AND PRACTICES OF CONGADO AND POPULAR 
MEDICINE IN THE HISTORY OF THE CABANA DO PAI TOMÁS 
FAVELA IN BELO HORIZONTE/MINAS GERAIS 
 
LUCAS ARAÚJO DUTRA RODRIGUES1 
 
lucasaraujodutra@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-1173-319X 

 
BRÁULIO SILVA CHAVES2 
 
brauliosc1@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-4364-5944 
 
 
Resumo  

O artigo objetiva analisar como a história política da favela Cabana do Pai 
Tomás, em Belo Horizonte, Minas Gerais, está entrelaçada à cultura por meio dos 
saberes tradicionais e ancestrais que confluem na medicina popular e no 
Congado e potencializam caminhos de múltiplas resistências. Parte de uma 
historiografia contemplou os aspectos políticos da Cabana, tendo em vista sua 
ocupação oficial nos anos 1960, atravessada por processos de favelização no 
Brasil, com as contradições do movimento de urbanização que empurra sujeitos 
indesejáveis para zonas periféricas das cidades, somando-se aos conflitos pelos 
territórios no contexto da ditadura empresarial-militar que se instala em 1964. A 
premissa geral do texto é a de que na tessitura da história da Cabana, diante de 
um quadro de mudanças sociais importantes, o viés político se sobrepôs a outras 
formas de organização e contra-hegemonia. Na busca de entrelaçamentos, o 
texto reivindica outro estatuto ontológico e epistemológico na compreensão da 
comunidade. Considerando como esteio referenciais no âmbito da história e da 
sociologia urbana, com a análise qualitativa e documental, buscam-se diferentes 

 
1 Doutorando no Programa de Pós-graduação em Saúde Coletiva do Instituto René Rachou 
(IRR/Fiocruz-MG). Possui mestrado em saúde coletiva pela mesma instituição (2022) e 
graduação em engenharia ambiental e sanitária pelo Centro Federal de Educação 
Tecnológica de Minas Gerais (2019). 
2 Professor do Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais (Cefet-MG), no 
Departamento de Ciências Sociais e Filosofia (DCSF), instituição onde coordena o 
Programa SoFiA de Extensão Popular e Divulgação Científica. Doutor em História pela 
UFMG e pós-doutorando em saúde coletiva no Instituto René Rachou/Fiocruz Minas, com 
bolsa do CNPq. É líder do GEPTT (Grupo de Estudos e Pesquisas em Trabalho e Tecnologias) 
e tutor do PET-ConecTTE-Cefet-MG, Conexão Interdisciplinar: Trabalho, Tecnologias e 
Educação (Grupo do Programa Institucional de Educação Tutorial do Cefet-MG). 

https://orcid.org/0000-0003-4364-5944


Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

305 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

composições em que a inserção da favela na cidade se cruza, a contrapelo de um 
caminho de apagamentos, com outras práticas e saberes ancestrais, populares e 
tradicionais.   

 
Palavras-chave: Cabana do Pai Tomás. Medicina popular. Congado. Belo 
Horizonte. 
 

Abstract 

The article aims to analyze how the political history of the Cabana do 
Pai Tomás favela, in Belo Horizonte/Minas Gerais, is intertwined with culture 
through the traditional and ancestral knowledge that converge in folk medicine 
and Congado and potentiates paths of multiple resistance. Part of a 
historiography has considered the political aspects of the Cabana, in view of its 
official occupation in the 1960s, crossed by processes of favelization in Brazil, 
with the contradictions of the urbanization movement that pushes undesirable 
subjects to the outskirts of cities, adding to the conflicts over territories in the 
context of the business-military dictatorship that was installed in 1964. The 
general premise of the text is that in the Cabana's history, in the face of major 
social changes, the political bias takes precedence over other forms of 
organization and counter-hegemony. In the search for interconnections, the 
text claims another ontological and epistemological status in the 
understanding of community. Using references from the fields of history and 
urban sociology as a base, with qualitative and documental analysis, we are 
looking for different compositions in which the insertion of the favela in the city 
intersects, against the backdrop of a path of erasure, with other ancestral, 
popular, and traditional practices and knowledge. 

 
Keywords: Cabana do Pai Tomás. Popular medicine. Congado. Belo 

Horizonte. 

  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

306 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Introdução  

 

A Cabana do Pai Tomás é uma favela, também identificada como 

um bairro na região Oeste de Belo Horizonte, Minas Gerais, marcada por 

contradições da inserção no espaço “oficial”, o que se materializa em uma 

trajetória de ocupação e resistência, desde os anos 1960, atravessada por 

diversos elementos das lutas políticas, culturais e simbólicas que a 

constituem. Sua história política foi fortemente demarcada em 

decorrência de seu processo de formação. Desde os embates travados 

entre moradores, o autointitulado “dono” de parte território, Antônio 

Luciano,3 e o Estado, para apropriação do espaço, até os movimentos de 

resistência e de conquistas históricas de infraestrutura urbana e 

equipamentos públicos. A historiografia da Cabana do Pai Tomás 

produziu análises que focalizam esses aspectos políticos de maneira 

destacada (Cunha, 2003; Corrêa, 2004; Oliveira, 2008, 2014; Vieira Santos, 

2016).4 Do território, contudo, emanam histórias, memórias e o desejo de 

um registro dos saberes e práticas tradicionais e ancestrais que se 

entrelaçam à política e que, por vezes, ficam encobertos. Emana de 

sujeitos o desejo de que a história da Cabana também seja contada a 

partir de outros elementos, até como forma de resistir ao processo de 

apagamento em curso.  

Esse foi o intuito do projeto “Artes de curar, rezar e brincar: saberes, 

tradições e resistências ao apagamento no aglomerado Cabana do Pai 

Tomás”, financiado pela Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de 

Minas Gerais (aprovado na Chamada Fapemig 001/2021 – Demanda 

Universal) e pelo Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais 

(Cefet-MG), por meio de apoio a projetos de extensão. O projeto foi 

realizado a partir de metodologia colaborativa com a comunidade, que 

incluiu levantamento, leitura e análise bibliográfica sobre a Cabana do Pai 

 
3 Antônio Luciano Pereira Filho (1913-1990), empresário e político belo-horizontino, com 
mandato de deputado federal entre 1963 e 1967, pelo Partido Social Democrático (antigo 
PSD), é figura mítica da cidade, tido por muitos moradores como dono de “metade de Belo 
Horizonte”, dada a extensão de sua riqueza e influência política. 
4 A abordagem de Corrêa (2004) apesar de focalizar elementos políticos, também aciona 
elementos da religiosidade para tratar dos processos de ocupação do território. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

307 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Tomás; coleta e análise de documentos sobre a história dessa favela e de 

Belo Horizonte em acervos históricos oficiais, como o Arquivo Público 

Mineiro; realização de um conjunto de entrevistas em profundidade.5 

Além de outros resultados do projeto, há um livro (Santos, Santos, 2023) e 

um documentário (30 anos..., 2023) sobre os 30 anos da Guarda de Congo 

São Benedito e Nossa Senhora. Os sujeitos participantes do projeto foram 

selecionados por serem moradores da Cabana do Pai Tomás e pela 

participação nas práticas envolvidas nas chamadas artes de curar, rezar e 

brincar. Essa seleção e as entrevistas se deram ao longo dos três anos de 

execução do projeto (2021-2023). Foram produzidas sete entrevistas em 

profundidade (Minayo, Costa, 2019), com pessoas entre 25 e 80 anos, 

sendo a maioria do gênero feminino.  

Neste artigo, os saberes populares, tradicionais e ancestrais são 

entendidos como um conjunto de conhecimentos elaborados, 

vivenciados e construídos no seio de grupos sociais diversos e a partir de 

suas práticas culturais cotidianas. Sendo os saberes tradicionais aqueles 

produzidos por povos e comunidades tradicionais (García, 2022), nessa 

categoria, consideramos os saberes da medicina popular produzido pelas 

raizeiras da Cabana do Pai Tomás. Ancestralidade é aqui entendida como 

um elo histórico, um fio que se liga a um passado que se tentou apagar de 

diversas formas, pela força das armas, do poderio econômico colonizador 

e da própria palavra que se apropria e tenta decompor saberes, forjando 

outros a serviço de uma visão antropocêntrica da natureza, em que o 

humano parece apartado dela. Ancestralidade remete ao lugar das 

confluências que Bispo (2015, 2023) reivindicou como “força viva da 

natureza” que resiste também com a palavra/linguagem, mas opera no 

lugar da oralidade e das trocas geracionais. Por isso, falar de 

ancestralidade é um ato contracolonizador. Ancestralidade, nessa 

acepção, não remete apenas às pessoas, mas também às coisas e ao 

espiritual, na forma com que essas dimensões interagem e naquilo que 

resulta dessa relação: contradição, sabedoria e resistência. Com o objetivo 

 
5 Essas entrevistas ocorreram após aprovação do Comitê de Ética em Pesquisa do Cefet-
MG, pelo parecer 5.742.312. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

308 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de refletir sobre a relação dos saberes populares, tradicionais e ancestrais 

com a história da Cabana do Pai Tomás, partiu-se da premissa de que a 

política se entrelaça à cultura e potencializa a história, a memória e as 

práticas de resistências em um território vulnerabilizado. O artigo tem 

duas partes, a primeira tratando da relação entre os aspectos históricos do 

território, sua origem no registro oficial e sua constituição, em momento 

da cidade de Belo Horizonte de constante expulsão de moradores das 

proximidades do centro e o surgimento de várias vilas e favelas. A segunda 

trata da presença dos saberes ancestrais e tradicionais do Congado e da 

medicina popular na comunidade, a partir dos relatos e memórias de 

moradores.  

 

Cabana do Pai Tomás: tensionamentos de uma história com o 

projeto de uma cidade moderna  

 

Desde sua formação Belo Horizonte reflete as dicotomias 

estabelecidas pelas epistemologias eurocentradas, capitalistas e de viés 

racializado sobre as relações entre o progresso e o atraso, o moderno e o 

arcaico, o urbano e o rural – dilemas esses sintetizados em frase usada 

pelos próprios moradores para definir a cidade: “Belo Horizonte é uma 

roça grande”. Inaugurada em 1897, em meio aos anseios republicanos para 

substituir a colonial Ouro Preto, a nova capital mineira nasceu de linhas 

matematicamente delineadas, em resposta aos ideais positivistas 

presentes no projeto vigente das classes dominantes da sociedade 

brasileira (Duarte, 2007).  

Sob uma perspectiva de racionalização do espaço urbano, a parte 

planejada da cidade foi composta como um tabuleiro para a 

movimentação de mercadorias e pessoas. Além dessa região central, 

chamada de zona urbana, apresentava duas outras zonas, uma suburbana 

e uma rural, com nítida hierarquia de importância e de destinação de 

recursos entre as três. Os trabalhadores pobres viviam para além da 

delimitação da Avenida do Contorno, em áreas consideradas insalubres, 

perigosas, cuja paisagem apresentava matagais, alagadiços e casebres, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

309 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

em contraste com os ideais de ordem e higiene vigentes no centro (Julião, 

1996).  

Lefebvre (2019) aponta que, com o crescimento e espraiamento da 

urbanização, ocorre a especialização dos espaços das cidades, mas 

sempre remetidos ao centro, onde se concentram poder, riqueza e 

informação. Dialeticamente, centro e periferia se produzem e se 

conectam pelo binômio da exclusão e dependência. Ao longo do processo 

de ocupação de Belo Horizonte, o poder instituído expulsou trabalhadores 

pobres do centro e de suas proximidades, pois suas habitações seriam 

insalubres e não apresentariam boas condições de moradia, não ornariam 

o projeto de cidade moderna.  

Quanto à dependência entre centro e periferia, trata-se de uma 

interdependência. Essa dinâmica que expulsa os trabalhadores pobres da 

área circunscrita pela Avenida do Contorno também tem que responder 

à necessidade de circulação diária dessas populações no centro, uma vez 

que é da força de trabalho desse segmento que depende a produção da 

riqueza que ali se concentra. Diante da concentração de riqueza, poder e 

informação, é no centro que o Estado, para atender às classes dominantes, 

constrói as principais infraestruturas urbanas e as instituições de 

prestação dos principais serviços. Dessa forma, a população periférica, 

também necessita se deslocar, um movimento descrito na frase ainda 

utilizada por moradores periféricos belo-horizontinos: “preciso ir até a 

‘cidade’ para resolver [alguma coisa]”.  

A partir desse processo é que se formam as vilas e favelas de Belo 

Horizonte. Em contraposição ao ideal de progresso e modernidade, já no 

fim da década de 1950 e início da seguinte, com novas configurações 

políticas e econômicas brasileiras, sobretudo com o impacto do projeto 

nacional-desenvolvimentista, a população, em busca de locais para 

habitar, se organiza em múltiplos territórios construídos sem 

infraestrutura e a contrapelo das perspectivas positivistas e higienistas de 

urbanidade.  

Nesse período é que surge, oficialmente, a favela Cabana do Pai 

Tomás, localizada na região Oeste de Belo Horizonte (Figura 1), cujas 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

310 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

origens na narrativa oficial remontam ao início da década de 1960. A data 

oficial de ocupação oficial da Cabana seria 1963, porém, destaca-se que os 

próprios moradores, a partir de relatos, confirmam que algumas pessoas 

residiam na região anteriormente (Cunha, 2003). O empresário Antônio 

Luciano Pereira Filho plantava eucaliptos em amplos terrenos na região. 

Embora não se saiba se os terrenos foram adquiridos legalmente ou não, 

fato é que seu poder econômico garantia a posse efetiva, a partir da 

empresa Fayal.6  

As questões 

fundiárias e de moradia 

eram problemas 

significativos na cidade. O 

aumento do preço de 

imóveis no centro acontecia 

há algumas décadas, e se 

repetia em outras regiões, 

especialmente na Oeste. 

Essa situação tomou atenção da prefeitura, no que diz respeito a resolver 

os enfrentamentos entre moradores que ocupavam terrenos, construíam 

moradias precárias e demandavam atenção do poder público, 

especialmente, por meio da Federação de Trabalhadores Favelados de 

Belo Horizonte (FTBH) (Oliveira, 2014). Ante tal circunstância política, a 

prefeitura de Belo Horizonte resolveu aplicar a lei de desapropriação de 

terras para efeitos de destinação social, principalmente, moradias.  

A organização de moradores da região que viria a se tornar a 

Cabana do Pai Tomás resolveu, contudo, tomar a iniciativa histórica em 

suas próprias mãos e realizar a ocupação das terras de Antônio Luciano, 

visando pressionar a prefeitura no sentido de concretizar a promessa de 

desapropriação. Esse fato se relaciona com outros acontecimentos que 

envolveram a arregimentação de alianças entre os moradores ocupantes 

e vereadores de Belo Horizonte, junto com passeatas, atos de resistência 

 
6 Fayal SA empresa imobiliária com sede em Belo Horizonte, que pertenceu a Antônio 
Luciano Pereira Filho. 

 
Figura 1: Favela Cabana do 
Pai Tomás, na região Oeste 
de Belo Horizonte 
 
Fonte: BH Map. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

311 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

às tentativas de expulsão, além da parceria com partidos políticos e 

setores da Igreja católica que apoiavam a luta dos trabalhadores, 

ajudando na construção de barracas, casas de adobe, além de persuadir 

políticos católicos a influenciar nas tomadas de decisão da prefeitura.  

Durante esse processo, muitos reveses ocorreram, como a retirada 

de famílias a partir do poder coercitivo do Estado, a ofensiva da mídia 

publicando notícias que descredibilizavam a ação política dos ocupantes 

e as ações legislativas e judiciais que visavam dificultar o reconhecimento 

da luta dos moradores. A Figura 2 demonstra como a história da 

comunidade está envolvida em questões políticas e ideológicas 

importantes do período, como o anticomunismo e a vigilância a certos 

grupos. Tais acontecimentos intensificavam a situação precária de 

moradia e dignidade dos moradores da ocupação, que resistiam vivendo 

em barracas de lona.7 Esse contexto, contudo, também forjou um 

importante senso comunitário, instou laços de solidariedade entre os 

moradores e estimulou a população a somar forças na luta por direitos e 

por justiça social. Com base em suas memórias, os moradores relatam 

como esse momento foi doloroso, mas muito especial e importante para 

o território e para eles mesmos.8  

A partir de Corrêa (2004), pode-se dizer que a religiosidade católica 

é um dos elementos que compõem a trama dessa luta política realizada 

pela população moradora da Cabana do Pai Tomás. Só no final da década 

de 1970, com o início do processo de abertura política, é que a população 

voltaria a fortalecer sua organização a partir do papel da Associação de 

Moradores e das Comunidades Eclesiais de Base que retomaram atuação 

mais forte na organização política das comunidades, uma vez que 

concebiam ser o papel da Igreja não “apenas salvar a alma, mas salvar 

vidas” (p. 163), o que implicava participar de lutas sociais.  

 
7 Ver documentário Da lona ao Pai Tomás: a história da Cabana contada pelos seus 
primeiros moradores, dirigido por Marcus e Dea Vieira. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=kBc0l3fSHPg. 
8 Para mais informações e detalhes desses acontecimentos, ver Minas Gerais (1984), Corrêa 
(2004), Cunha (2003) e Vieira Santos (2016). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

312 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Como fenômeno cultural e social, 

a religiosidade presente na Cabana do 

Pai Tomás se apresenta de múltiplas 

formas, não se restringindo ao 

catolicismo. As memórias a respeito da 

origem do nome do bairro são 

interessantes para demonstrar essa 

multiplicidade de elementos culturais, 

religiosos ou não, que perpassam o 

território em seu registro simbólico e 

histórico.  

Cunha (2003) faz uma síntese das 

quatro configurações de memória 

coletiva sobre o nome Cabana do Pai 

Tomás para o bairro. A primeira, refere-se à relação com o romance 

estadunidense A cabana do Pai Tomás (1851), de Harriet Stowe (1811-1896), 

adaptado como telenovela pela rede Globo em 1969. A memória remete 

à existência de um homem negro, idoso, morador de uma pequena casa 

na região, elemento que traça um paralelo com a narrativa da novela. A 

segunda, remete-se à lembrança da existência de um bar/restaurante 

localizado na Avenida Amazonas, importante via da cidade, que tinha o 

nome Cabana do Pai Tomás, e ao qual os moradores se referem como 

lugar de “noitadas”, “salão de dança”, “palco de mulherada” (Cunha, 2003, 

p. 28). A terceira memória trata de um capataz chamado Tomás que 

morava na região e possuía uma cabana em que cuidava dos animais dos 

viajantes que passavam pela região e ali pernoitavam. Por fim, a quarta, 

remete-se ao curandeiro Joaquim Tomás, procurado pelas pessoas 

enfermas para que as benzesse, algumas vezes, remetido como benzedor, 

como preto velho, outras como indígena. Os moradores também 

informam que, em caso de necessidades de saúde e espirituais, ele era 

procurado em sua cabana.  

Neste texto, as quatro configurações de memória compõem e 

recompõem a memória coletiva (Halbwachs, 1990) sobre o passado da 

 Figura 2: Reportagem do 
Diário de Minas de 
09/04/1964 
 
Fonte: Minas Gerais (1984). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

313 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Cabana do Pai Tomás e a origem de seu nome. Para além de uma 

preocupação com a versão “verdadeira” da origem, essas memórias são 

acionadas porque revelam elementos simbólicos e materiais que 

perpassam a comunidade. A memória coletiva é fenômeno que evoca e 

articula passado, presente e futuro, permite construir uma imagem do 

passado e desenvolver de nós mesmos uma imagem e identidade (Pollak, 

1992). 

A quarta configuração de memória remonta a elementos muito 

associados ao trabalho que origina este artigo. Os relatos sobre o 

curandeiro Joaquim Tomás tratam das artes de rezar e de curar de uma 

população desassistida de estruturas públicas de saúde que recorria aos 

saberes tradicionais, ancestrais e populares em busca do estabelecimento 

da saúde física, mental e espiritual. Joaquim Tomás era um benzedor, 

preto velho ou caboclo? As diferentes versões dizem de um passado que 

remonta às manifestações de fé então existentes no território e, também, 

do presente, em que convivem e disputam diferentes expressões 

religiosas, além de destacada população indígena na comunidade. 

Ressalta-se que não se estabelece aqui uma disputa supostamente 

inerente entre o cuidado espiritual e o biomédico, posto que a busca pelos 

dois tipos de cuidado não é excludente. Essa disputa, entretanto, se faz 

presente no território estudado, de forma velada ou explícita, em discursos 

e práticas, dentro de instituições e fora delas e é destacada, aliás, como 

elemento importante no processo de tentativa de apagamento dos 

saberes, por exemplo, no caso do uso das plantas medicinais, como será 

tratado adiante.  

 

Cabana do Pai Tomás: as artes de curar e rezar na história do 

território  

 

A Cabana do Pai Tomás, como diversas favelas e vilas brasileiras, é 

um território marcado pela presença de pessoas negras, resultado de 

consequências da questão fundiária brasileira e de uso e ocupação da 

terra no campo e na cidade, desde o período posterior ao fim do processo 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

314 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de escravização. Na mesma perspectiva de Corrêa (2004), tal como 

apontado na seção anterior, observamos a importância do papel da 

religiosidade católica na formação do território e vale destacar uma 

especificidade que nos remete ao diálogo com outras religiões: a presença 

do Congado.  

Trata-se de expressão religiosa e cultural partilhada por diferentes 

matrizes religiosas, como o catolicismo, a umbanda e o candomblé. No 

âmbito da religião católica, constitui uma das possibilidades de 

identidade negra em seu interior. Também chamado de guarda, 

irmandade, congada, terno e reinado, entre outros nomes, em linhas 

gerais, o Congado consiste no festejo de coroação de um rei e/ou rainha, 

que se dá por meio de uma interpretação ritualística, em que se realizam 

cortejos públicos e procissões em devoção à nossa senhora do Rosário e a 

outros santos negros, como santa Efigênia e são Benedito. A partir de 

música e dança, os cortejos se realizam por integrantes da guarda 

utilizando vestimentas/fardamento e indumentárias religiosas 

consagradas a essa finalidade (Sousa, 2016; Vilarino, 2007). Músicas e 

ritualística, além de compor a cerimônia de coroação e louvor aos santos, 

elaboram e comunicam narrativas sobre as diásporas negras. Elementos 

importantes das festividades do Congado também são as refeições 

preparadas e compartilhadas, em ato de comunhão com as outras 

guardas e com as pessoas que acompanham os festejos.  

A historiografia sobre a Cabana focalizou a importância da criação 

da Paróquia Cristo Luz dos Povos, em 1967, e o surgimento das 

Comunidades Eclesiais de Base, no final da década de 1970. Se o papel 

político stricto sensu do catolicismo pode ser aferido a partir desses 

elementos, a realidade cultural e religiosa da Cabana nesse período não 

deixou de existir com base em outros componentes.  

 

Como que foi a fundação desse Congado? Ele fazia 
muita festa junina, sabe? Era festa mesmo, junina, pra gente 
participar. “Nó”, era bom demais. Entendeu? A gente fantasiava 
de não sei mais o quê (risos) [...]. Nossa, mas era bom demais. Nós 
dançava quadrilha, sabe? Tinha muita coisa. Tinha um baile na 
casa dele toda segunda-feira. Eu, quando trabalhava, aí, então, o 
povo já sabia, depois do trabalho ia pro baile. E aí um dia na festa 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

315 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

junina, terminou, nós tava limpando o terreiro, né? Aí nós falou 
assim ‘engraçado, né, num tem nenhum Congado aqui, que tal, 
vamo tentar fazer um Congado?’ E aí ficamo naquela vamo, não 
vamo, vamo, não vamo, naquela alforria toda. Até que 
resolvemos e fomos fazer. Foi saber direitinho e tal e formou 
mesmo com muita dificuldade lá (Mulher negra, entrevista 
concedida em 14/12/2022).  

 

No trecho, a moradora conta sobre o contexto de criação do 

primeiro Congado no bairro, a Guarda de Congo Nossa Senhora do 

Rosário, em 1977, capitaneada pelo “seu” Zé.9 Ela relembra as tradicionais 

quadrilhas e bailes que seu Zé organizava em sua casa, espaços de 

sociabilidade, celebrações e lazer para a comunidade. Nascida em 

Piracema, MG e tendo vivido em Moeda, MG, a entrevistada se mudou para 

Belo Horizonte, em 1961, para a região que se tornaria a Cabana do Pai 

Tomás. A vontade de realizar o Congado na Cabana se deu em decorrência 

de sua identidade e ancestralidade. Em conversas, ela menciona o 

Congado de que seu pai e sua família participavam no interior do estado 

e do qual se afastaram ao se mudar para a capital.  

Nesse sentido, ao participar da fundação da Guarda de Congo 

Nossa Senhora do Rosário, em 1977, e depois, em 1993, ao fundar a Guarda 

de Congo São Benedito e Nossa Senhora do Rosário, a entrevistada é 

figura ativa do processo de “enriquecimento da diversidade socioespacial” 

(Santos, 2006, p. 219) da Cabana do Pai Tomás. Moradora da Cabana, ela 

provém de um fluxo migratório do campo para a cidade e trouxe consigo 

elementos simbólicos e culturais fixados em modos de vivenciar o 

território que se transformam em tradição e são vivenciados também por 

seu círculo social e sua família.  

Outra integrante da guarda agrega os seguintes apontamentos 

sobre a construção dessa sociabilidade:  

 

 
9 É importante mencionar a necessidade de um recorte para a pesquisa. No território da 
Cabana do Pai Tomás existem, pelo menos, três guardas. A primeira a surgir é a Guarda de 
Congo Nossa Senhora do Rosário, a segunda é a Guarda de Congo São Benedito e Nossa 
Senhora do Rosário, e a terceira, a Guarda de Moçambique Nossa Senhora do Rosário. Até 
o momento, contudo, o trabalho de aproximação se efetivou a partir da Guarda de Congo 
São Benedito e Nossa Senhora do Rosário, o que se deu, principalmente, pela presença de 
uma integrante da guarda na idealização e execução do projeto “Artes de curar, rezar e 
brincar”. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

316 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

É muito gratificante, sim, o momento da gente ter, da 
gente pôr nossa farda e sair pela rua cantando, né, com as 
meninas, com a empolgação na caixa [...]. [Quem gosta da 
guarda] Sempre está aqui nos terços, a gente faz os                                         
terços, a gente faz tudo o que a gente faz aqui. Porque acabou 
que a gente não faz só a festa do Congado. A gente levanta a 
bandeira de Santo Antônio, a gente levanta a bandeira da Nossa 
Senhora Aparecida junto com a festa de Nossa Senhora 
Aparecida de Fátima. Então, assim, acaba a gente se envolvendo 
em tudo. E tudo que tem. Teve uma vez na festa da paróquia, 
que nós fomos. Então, sim, é... Acaba de nós estarmos juntos. Não 
tem como não estarmos juntos. Esses anos foram conquistando 
esse espaço na Cabana e esse espaço está aí (Mulher negra, 
entrevista concedida em 26/05/2023).  

 

A existência do Congado na Cabana 

também é, contudo, resistência. Por ser 

manifestação religiosa intimamente 

relacionada com a etnicidade negra, o 

Congado é vítima de racismo religioso, 

mesmo em sua vertente relacionada ao 

catolicismo. Entre os católicos, muitas 

vezes, não é reconhecido como uma 

prática, um rito entre os demais. Os relatos 

de participantes da Guarda de Congo São 

Benedito e Nossa Senhora do Rosário dão 

conta de que as formas com que o racismo 

religioso se manifesta na Cabana do Pai 

Tomás, em relação ao Congado, incluem 

também atitudes de agressão verbal e, por 

vezes, física e de discriminação com seus integrantes. Muitas vezes 

chamados de “macumbeiros”, eles percebem que grupos de outras 

denominações cristãs tentam inviabilizar ou dificultar a realização dos 

festejos. Procissões e cortejos (Figura 3) demandam impedimentos de 

trânsito, que não são respeitados em algumas situações, colocando em 

risco a segurança dos integrantes das guardas. Ouvimos também o relato 

de que, certa vez, durante uma procissão, ao transitar sob uma janela, 

receberam água quente sobre as cabeças.  

 

 

Figura 3: Festejos da 
Guarda de Congo São 
Benedito e Nossa Senhora 
do Rosário em maio de 
2023 
 
Fonte: Acervo do projeto 
Artes de Curar, Rezar e 
Brincar (2023). 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

317 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Porque os antigos nos respeitam, mas as pessoas mais 
novas, elas… caçoam, não fala de caçoar só, de pegar leve, não. É 
de agredir mesmo, é de jogar água quente mesmo, é de apontar 
o dedo, jogar o carro pra cima mesmo. Então, o que a gente quer 
é que seja visto, que seja respeitado, que é a questão da 
resistência até o apagamento. Precisam ter essa noção que é 
uma coisa que acontece (Mulher negra, entrevista concedida em 
14/12/2022).  

 

Outro desafio importante que o Congado enfrenta na Cabana do 

Pai Tomás é referenciado neste último depoimento, relativo ao aspecto 

geracional. Há a percepção de que as pessoas mais velhas respeitam e 

compreendem melhor o que são as guardas e sua importância. Esse é um 

aspecto complexo, influenciado por múltiplas determinações, mas é 

possível refletir sobre ele como parte do processo de enfrentamento a 

visões arraigadas e aos obstáculos para a valorização de saberes ancestrais. 

Há uma tendência ao afastamento de certas sociabilidades e de 

manifestações vinculadas às tradições e à ancestralidade de nossos 

“múltiplos territórios”. Vilarino (2007) comenta a invisibilidade do 

Congado em Belo Horizonte, rompida parcialmente só em meados dos 

anos 2000, quando houve mais exposição dessas práticas, a partir de 

algumas iniciativas de valorização cultural por parte da prefeitura da 

cidade. Essa invisibilidade em território como a Cabana do Pai Tomás 

reforça duplamente uma visão estereotipada e negativa do território: ao 

mesmo tempo que oculta conhecimentos e práticas que compõem a 

identidade da população que ali mora, dá visibilidade exorbitante aos 

elementos da violência e criminalidade que, apesar de fazer parte, 

sobressaem quase como únicos marcadores. Esse processo intensifica o 

senso comum das favelas como locais violentos e, no imaginário do belo-

horizontino, da Cabana como um território reduzido à violência e à 

criminalidade.  

Processo similar ocorre em relação aos saberes e práticas 

tradicionais da medicina popular. Constatam-se, pelos relatos da 

população local, a manutenção da memória de Joaquim Tomás, 

benzedor e curandeiro, como origem do nome da Cabana, e a existência 

de mulheres raizeiras, benzedeiras, curandeiras, que a povoavam e, hoje 

falecidas, são sementes, mas em solo que dificulta o cultivo:  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

318 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 

Elas já faleceram. E não tenho contato com outras. Ainda 
não. Os saberes populares, eles ficaram muito esquecidos e, hoje 
em dia, se você tá doente, você toma logo um comprimido e 
pronto e, hoje em dia, querendo ou não, o benzedeiro é 
discriminado. Então, se existe algum, num se fala mais que faz, 
por causa da discriminação. (...) A própria população em si tem 
preconceito. Os que vem agora, por não ser criado nesses 
saberes, colocam adjetivos de coisas ruins, mas também não 
procura saber os benefícios, só o lado ruim, que eles acham. A 
própria população em si, pelo esquecimento dos saberes, 
discrimina. Hoje em dia, se uma pessoa tem um pé de arruda 
dentro de casa, ele é macumbeiro (Mulher parda, entrevista 
concedida em 02/12/2022).  

 

A entrevistada, raizeira da comunidade, nos conta sobre esse solo 

que dificulta o florescimento dos saberes da medicina popular na Cabana 

do Pai Tomás; o preconceito e o racismo religioso obstaculizam que as 

pessoas se declarem publicamente raizeiras, benzedeiras, curandeiras. 

Isso, porém, não significa que elas não existam e que não pratiquem a 

medicina popular e tradicional, embora sejam invisibilizadas.  

As práticas da medicina popular e tradicional na Cabana do Pai 

Tomás remetem, especialmente, ao benzer e ao uso de plantas e ervas 

medicinais. O uso de plantas medicinais é prática humana cheia de 

historicidade. Há registros de que, desde os primórdios da organização 

humana em sociedade, os seres humanos utilizam ervas e outras materiais 

de origem orgânica ou inorgânica encontrados no ambiente para o uso 

medicinal, guiados por instintos e, depois, testando empiricamente as 

plantas e os efeitos associados a seu uso. O uso e o efeito dessas plantas 

foram relacionados a práticas mágicas, místicas e ritualísticas. A arte de 

benzer é comumente associada à arruda e à guiné.10  

As curandeiras, raizeiras e benzedeiras se distinguem por seus 

saberes e suas práticas e pelas finalidades que dão ao uso das plantas 

medicinais. Há fins religiosos e ritualísticos no âmbito do catolicismo, das 

religiões afro-brasileiras e das religiões dos povos indígenas. Existem, 

 
10 Segundo Santana (2022), os saberes implicados no uso medicinal e médico-religioso 
dessas plantas se constituíram nas trocas entre ngangas (feiticeiros) negros e pajés. Sendo 
assim, os percursos sociais, culturais e botânicos dessas espécies permitem compreensão 
de importantes elementos da formação da história e dos saberes e práticas da medicina 
popular e tradicional brasileira. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

319 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

porém, raizeiras que não associam sua prática diretamente a algum ritual 

religioso, apesar de o sentido de espiritualidade, costumeiramente, estar 

presente na relação estabelecida com a natureza. Apesar dessa ressalva e 

entendendo os limites para um aprofundamento sobre as bases religiosas 

no presente texto, o recorte escolhido nos permite considerar que os 

conhecimentos e as práticas relativos às plantas medicinas estão 

associados a uma cosmovisão em que a relação com a natureza não é de 

dominação, mas de interação com entidades/deuses materializados em 

elementos do universo, que concretizam condições de vida e equilíbrio 

(Santos, 2015). O trabalho dessas pessoas exige preparação, desde o 

plantio (se necessário e quando possível), a colheita das folhas e raízes, o 

preparo e manipulação (em forma de chá, pomada, extrato, essência etc.), 

a elaboração do receituário, até o ritual de rezas e orações.  

O uso de plantas medicinais e a fitoterapia são práticas amplas e 

disseminadas em todo o mundo e, para seus desenvolvimentos, dialogam 

com o conhecimento científico, das ciências da saúde, para produção dos 

fármacos fitoterápicos. Dessa forma, o conhecimento sobre muitas 

plantas medicinais e seus usos foi catalogado e disponibilizado em livros. 

Os saberes da medicina popular e tradicional não se restringem, contudo, 

ao reconhecimento de um desenho ou foto de uma planta e uma 

pequena lista de benefícios e malefícios. Esses saberes e práticas são 

transmitidos no âmbito familiar a partir da oralidade, sendo ensinados 

mistérios e segredos que envolvem séculos de tradição acumulada, que 

passam despercebidos pela análise científica eurocentrada por diversas 

vezes. Nesse sentido, oralidade é aqui compreendida não só como 

comunicação diária, mas meio de preservação da sabedoria ancestral, que 

conforma a tradição oral (Vansina, 2010). O preparo de um remédio 

caseiro, por exemplo, demanda experimentação, mas cada remédio é um 

artefato social, tem história própria, que vem do conhecimento da raizeira 

e dos testemunhos de cura de quem o usou.  

 

Começou por ela, porque a minha vó sempre plantou, 
ela era benzedeira. E, então, geralmente, a maioria dos benzedor 
tem suas ervas em casa. Por isso que eu conheço algumas delas. 
E aí, eu fui pegando gosto pelas plantas através dela. E ela me 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

320 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

ensinou o que algumas plantas era bom, né, e o nome delas. E aí, 
depois, fui crescendo e continuei o legado dela. Menos o de 
benzer, o de benzer, infelizmente, eu não aprendi. Mas o das 
plantas, o que pude aprender eu aprendi. E aí veio também os 
grupos agroecológicos que eu participei e participo, alguns até 
hoje, que a gente também foi agregando mais conhecimento. 
Mas eu tenho isso desde pequena, quase que desde que eu 
nasci. Aí veio aquela fase de bebê, tem os chazinhos. Porque, na 
verdade, naquela época não se existia tanto acesso a 
comprimidos, era mesmo os chás. Desde que eu nasci, minha vó 
mexia com plantas e benzeção, há uns 50 anos atrás. E tinha 
outras benzedeiras que eu tinha contato com elas, mas hoje em 
dia, é uma coisa rara de se encontrar, mas eu tinha contato com 
as da época da minha vó (Mulher parda, entrevista concedida em 
02/12/2022).  

 

Em outro trecho da conversa, ela relata como adquiriu os saberes 

sobre as ervas medicinais, um ensinamento dado por sua avó, moradora 

da Cabana do Pai Tomás, na época de seu surgimento e estabelecimento. 

Sua memória revisita a Cabana dos anos 1970, com a presença de 

benzedeiras, raizeiras que atendiam às demandas de saúde e espirituais 

da população, época em que o acesso aos medicamentos alopáticos 

(comprimidos, como ela diz) não era tão incorporado ao cotidiano, ainda 

mais, para populações com limitações de acesso à biomedicina e às 

infraestruturas de saúde pública, como era o caso da Cabana do Pai 

Tomás.  

Refletindo sobre o presente, a disputa entre o saber científico dito 

moderno e os saberes populares, ancestrais e tradicionais, inscrita numa 

ordem de colonialidade (Quijano, 2005), diz respeito aos marcadores 

sociais no contexto em que ela se insere: aos vários níveis de legitimidade 

social entre diferentes práticas de cuidado; o privilégio de uns saberes 

sobre outros; a escolha pela confiança nas medicações alopáticas; a 

associação da alta densidade tecnológica como legitimadora das 

soluções de cuidado. Quando a entrevistada rememora que “naquela 

época não se existia tanto acesso a comprimidos”, ela nos evoca o 

presente, o contexto de uma sociedade hipermedicalizada. Lipovetsky 

(2007) explica esse fenômeno pelo avanço do processo de transformação 

da saúde em mercadoria; a adjetivação de bens de consumo como 

“saudáveis” incute valor de troca em alimentos, hábitos, cosméticos, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

321 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

turismo etc. O autor anuncia o tempo da “medicalização da vida e do 

consumo” (p. 54).  

A medicina popular e tradicional, por outro lado, se efetiva a partir 

de uma concepção de saúde como equilíbrio/harmonia com a natureza 

ou com a divindade, considerando que as doenças se manifestam física e 

espiritualmente. A partir dessa concepção, o papel das ervas medicinais e 

dos rituais e orações é colocado em destaque, pois a cura e o equilíbrio 

encontram sua manifestação a partir da aplicação dessas práticas. Nesse 

sentido, a centralidade do tratamento é deslocada da medicina alopática, 

pois ela seria, nesse recorte e contexto, limitada para lidar com o 

desequilíbrio espiritual. O recurso à medicina popular retira da 

centralidade o raciocínio biomédico, o hospital, o remédio encontrado na 

farmácia, produzido pelas grandes empresas farmacêuticas. O que não 

quer dizer que os remédios alopáticos não devam existir ou que haja uma 

defesa de sua substituição de forma irrestrita. Diferentemente de uma 

ideia que perpassa a sociedade, a medicina popular e vinculada às 

tradições e à ancestralidade, em diálogo com os princípios de um 

movimento pela saúde popular, em compasso com a defesa do Sistema 

Único de Saúde (SUS), trabalha na perspectiva da complementaridade, de 

uma trajetória concomitante, coordenada, em que os saberes, as práticas 

ancestrais e as tradições são incorporados como parte de uma noção 

ampliada de saúde, promoção da saúde, cuidado e tratamento.  

O olhar para a história da Cabana do Pai Tomás do ponto de vista 

dos saberes ancestrais, tradicionais e populares levanta questões 

interessantes sobre essa relação entre a medicina popular, a medicina 

convencional e a saúde pública. A história política da Cabana é marcada 

por luta social muito relevante para o território: a da saúde. Mas qual saúde 

os sujeitos querem? Como a luta pelos equipamentos públicos poderia 

conviver com a resistência dos saberes populares em saúde? Como uma 

história política marcada por fortes embates poderia se entrelaçar a outra, 

relativa à preservação de outros saberes, cosmovisões, relações com o 

corpo e com a própria noção de saúde?  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

322 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Em 1979, nas reuniões do Conselho Paroquial da Paróquia Cristo 

Luz dos Povos, com a presença de moradores da comunidade e a atuação 

do psicólogo William César Castilho Pereira,11 o tema da saúde assume 

relevância política muito significativa. Nas reuniões, com ajuda desse 

psicólogo, foi elaborado um quadro das condições de saúde-doença da 

população e outros problemas enfrentados. Desse trabalho, foi 

desenvolvido um livro, intitulado O adoecer psíquico do subproletariado 

(Pereira, 1990). Em 1981, como o tema da Campanha da Fraternidade foi 

“Saúde para todos”, a paróquia desenvolveu diversos trabalhos 

participativos, envolvendo cursos e formações sobre diversos assuntos 

para os moradores da comunidade (Corrêa, 2004), o que os aglutinou em 

torno da luta por serviços básicos de água, esgoto, luz, a construção do 

centro comunitário, a creche, o curso supletivo e o posto de saúde, 

motivando a retomada das atividades da Associação de Moradores. Essas 

lutas dos moradores se concretizaram em vitórias, considerando que hoje 

na região da Cabana do Pai Tomás e em seu entorno existem três centros 

de saúde: Waldomiro Lobo, Vila Imperial e Cabana.  

Uma reflexão possível sobre essas conquistas diz respeito a seu 

caráter contraditório. A urbanização, as obras de saneamento e 

recapeamento de vias, o acesso dos moradores aos centros de saúde são 

conquistas legítimas e reconhecidas pela população como tal, mas 

também são expressões de como as práticas dos sujeitos, corporificadas 

em seus territórios, fazem resistir e subvertem a hierarquização 

estabelecida a partir das ideias de moderno, urbano e progresso, 

colocadas, na organização societária capitalista, em conflito com o 

tradicional. Os centros de saúde e a presença de uma concepção 

biologicista de saúde, da medicalização e hipermedicalização atuam em 

uma relação ainda frágil, e, em certa medida, conflituosa frente à 

 
11 William Cesar Castilho Pereira (1951-), mineiro, estudou psicologia na PUC Minas e é 
doutor em serviço social pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Psicólogo clínico, 
atuou por várias décadas como professor da PUC Minas. Também foi docente da 
Faculdade dos Jesuítas (Faje). Assessor da Arquidiocese de Belo Horizonte e do Conselho 
Episcopal Latino-americano – Bogotá – Colômbia (Celam). Autor de livros como Dinâmica 
de grupos populares, Nas trilhas do trabalho comunitário e social: teoria, método e 
prática e O adoecer psíquico do subproletariado. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

323 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

medicina popular praticada pelas raizeiras e benzedeiras. As obras de 

urbanização e saneamento representam o atendimento parcial a longas 

demandas históricas, mas que dialogam pouco ou mesmo 

desconsideram a existência de quintais, hortas, áreas verdes e de lazer. A 

alteração de vias e construções materializa um anseio que vem desde 

anos 1960 por estar no espaço “oficial” da cidade, mas impõe um 

transcurso que modifica os trajetos das procissões e cortejos das guardas 

de Congado e se sobrepõe a outra cartografia do território que é social, 

construída coletivamente pelos sujeitos. São retratos da contradição da 

cidade de Belo Horizonte e de tantas outras metrópoles, a 

(des)convivência do centro e da periferia. Frente às tentativas de 

apagamento, contudo, persistem e resistem os saberes e as práticas dos 

“múltiplos territórios” e das ricas identidades que perfazem as cidades e 

as suas histórias.  

 

Considerações finais  

 

A relação da história da Cabana do Pai Tomás com a da cidade de 

Belo Horizonte permite refletir sobre aspectos importantes de como as 

ambivalências entre o centro e a periferia estão tensionadas, 

considerando que a produção dessa dicotomia se efetiva a partir de uma 

epistemologia que hierarquiza saberes e práticas. Apesar de 

invisibilizados por uma historiografia que privilegiou aspectos da história 

política da Cabana, os saberes populares, ancestrais e tradicionais se 

entrelaçam na trama da construção do território. As manifestações 

culturais e os saberes populares estão entranhados também na memória 

da comunidade, compondo desde a memória sobre o nome da favela até 

a trajetória de sujeitos como benzedeiras e benzedeiros, as raizeiras e os 

raizeiros, rainhas e reis, capitãs e capitães do Congado, reconhecidos em 

sua vizinhança e no território.  

Esses saberes, contudo, também passam por um processo de 

tentativa de apagamento social, que se intensifica ao longo do tempo. O 

Congado, por exemplo, enfrenta o racismo religioso, o desrespeito e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

324 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

preconceito por suas práticas, e tem suas atividades dificultadas. Elas 

seguem ocorrendo, enriquecendo e embelezando as ruas da favela, mas 

as guardas sentem a retração da quantidade de integrantes, que 

envelhecem, se afastam, falecem, sem que se renove o interesse de tantas 

e novas pessoas. As benzedeiras e raizeiras existem, mas em número 

muito reduzido na Cabana do Pai Tomás. A frase mais ouvida no território 

dá conta daquelas “senhorinhas” que não existem mais, há algum tempo. 

Quando aprofundadas as buscas, os relatos também esbarram no racismo 

religioso, que faz com que as poucas benzedeiras até continuem 

exercendo suas práticas, mas não de forma pública e divulgada.  

Atualmente, há uma discussão na comunidade, que segue em sua 

luta histórica de conquistas de direitos sociais, sobre a utilização de um 

espaço para um centro cultural comunitário ou para uma nova creche no 

território. A creche é equipamento fundamental para o cuidado das 

crianças e a possibilidade de trabalho de mães e pais, que necessitam da 

produção de sua renda familiar. O centro cultural é equipamento 

importante para realização de eventos culturais, diálogos entre as 

diferentes manifestações artísticas e de saberes, além de funcionar como 

espaço de apoio para organização prática dos grupos culturais existentes. 

A disputa entre a existência de um centro cultural e de uma creche 

também diz de uma busca por resoluções de problemas comunitários 

vinculados à maneira que a sociedade se organiza em torno da produção 

e da reprodução da vida.  

Em meio aos participantes desse projeto em curso, é possível dizer 

que a luta pela resistência ao apagamento dos saberes populares, 

tradicionais e ancestrais envolve a luta por uma Cabana com mais espaços 

e vias mais estruturadas para os festejos, cortejos e rituais do Congado e 

outras expressões religiosas. Uma Cabana com mais presença de quintais, 

com espaços de produção de plantas, de saberes e práticas da medicina 

popular, mas também de florescimento de outras sociabilidades. Quintais 

e praças que sejam espaços para o pleno exercício da imaginação que cria 

brinquedos e brincadeiras, estimulem afetos e deem lugar a outras 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

325 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

cosmovisões, outras memórias e registros que também compõem a 

história do território. 

 

 

 

Referências 

30 ANOS DA GUARDA de Congo São Benedito e Nossa 
Senhora do Rosário. Belo Horizonte: Renca Produções, 2023. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=rCpZjY09DIY. Acesso em 10 
dez. 2024. 
 
CORRÊA, Osvaldo Manoel. Misticismo e resistência na Cabana 
do Pai Tomás: a função da religiosidade no processo de 
ocupação e resistência no solo urbano na cidade de Belo 
Horizonte. Belo Horizonte: Universidade Fumec/C/Arte Editora, 
2004.  
 
CUNHA, Álisson Veloso da. A favela Cabana do Pai Tomás: a 
ocupação consentida, memória e história. Dissertação 
(Mestrado em História). Universidade Federal de Uberlândia, 
Uberlândia, 2003.  
 
DUARTE, Regina Horta. À sombra dos fícus: cidade e natureza 
em Belo Horizonte. Ambiente & Sociedade, v. 10, n. 2, p. 25-44, 
jul. 2007  
 
GARCÍA, Diana Manrique. Curanderas y parteras: saberes que 
reivindican y tensionan. Sociologias, v. 24, n. 59, p. 84-107, jan. 
2022.  
 
HALBWACHS, Maurice. Memória coletiva. São Paulo: Vértice, 
1990.  
 
JULIÃO, Letícia. Belo Horizonte. In: DUTRA, Eliana (org.). BH: 
horizontes históricos. Belo Horizonte: C/Arte Editora, 1996, p. 
49-118.  
 
LEFEBVRE, Henri. Espaço e política, direito à cidade II. Belo 
Horizonte: UFMG, 2019.  
 
LIPOVETSKY, Gilles. A felicidade paradoxal: ensaio sobre a 
sociedade de hiperconsumo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2007.  
 
MINAS GERAIS. Secretaria do Trabalho e Ação Social. 
Levantamento histórico: Cabana do Pai Tomás, v. 3. Belo 
Horizonte, 1984.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

326 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

MINAYO, Maria Cecília de Souza; COSTA, António Pedro. 
Técnicas que fazem uso da palavra, do olhar e da empatia: 
pesquisa qualitativa em ação. Aveiro: Ludomedia, 2019. 
 
OLIVEIRA, Samuel Silva Rodrigues de. “Trabalhadores 
favelados”: identificação das favelas e movimentos sociais no 
Rio de Janeiro e em Belo Horizonte. Tese (Doutorado em 
História, Política e Bens Culturais). Fundação Getulio Vargas. 
Rio de Janeiro, 2014.  
 
OLIVEIRA, Samuel Silva Rodrigues de. “A favela vem à cidade e 
não é para sambar”: o movimento de favelas de Belo 
Horizonte (1959-1964). Dissertação (Mestrado em História). 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2008.  
 
PEREIRA, William César Castilho. O adoecer psíquico do 
subproletariado. Belo Horizonte: Segrac, 1990. 
 
POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos 
Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, p. 200-212, 1992.  
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 
América Latina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-
americanas. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Clacso, 2005. 
p. 118-142.  
 
SANTANA, Bianca. Arruda e guiné: resistência negra no Brasil 
contemporâneo. São Paulo: Fósforo, 2022.  
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: 
Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e 
significados. Brasília: INCTI/UnB, 2015.  
 
SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, 
razão e emoção. 4 ed. São Paulo: Edusp, 2006.  
 
SANTOS, Odete Maria; SANTOS, Jéssica Silva Gomes. 30 anos 
da Guarda de Congo São Benedito e Nossa Senhora do Rosário: 
artes de rezar na Cabana do Pai Tomás. In: RODRIGUES, L. A. D. 
R. CHAVES, B. S. C. e LIMA, T. F. (Org). Belo Horizonte: Fino Traço 
Editora, 2023. Disponível em: 
https://www.finotracoeditora.com.br/e-book-30-anos-da-
guarda-de-congo-sao-benedito-e-nossa-senhora do-rosario.  
 
SOUSA, Patrício Pereira Alves de. Os lugares da festa: narrativas 
de espaço, tempo e etnicidade no Congado mineiro. 
Geografias. Belo Horizonte, v. 12, n. 2, p. 39-56, p. 39-56, jul.-dez. 
2016.  
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

327 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

VANSINA, Jan. A tradição oral e sua metodologia. In: KI-ZERBO, 
Joseph (ed.). História geral da África I: Metodologia e pré-
história da África. 2 ed. Brasília: Unesco, 2010.  
 
VIEIRA SANTOS, Andrea Adelina. A história da Cabana 
contada por seus primeiros moradores: processo de análise e 
experimentação na construção de um documentário. Frutal: 
Prospectiva, 2016.  
 
VILARINO, Marcelo de Andrade. Festas, cortejos e procissões: 
tradição e modernidade no Congado belo-horizontino. 
Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião). Universidade 
Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2007. 
 
Recebido em:  19 de abril de 2024  
Aceito em: 11 de agosto de 2024 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

328 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

 
 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

329 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A DIMENSÃO TRANSCULTURAL DO ENCONTRO DE 
SABERES. UMA LEITURA DAS EXPERIÊNCIAS NO 
BRASIL E NA ÁUSTRIA 
  
THE TRANSCULTURAL DIMENSION OF THE MEETING OF 
KNOWLEDGES. A READING OF EXPERIENCES IN BRAZIL AND 
AUSTRIA 
 
JOSÉ JORGE DE CARVALHO1 
 
jorgedc@terra.com.br  
https://orcid.org/0000-0003-3415-3534 

 
 
 
Resumo  

O artigo visa ampliar a teoria e o método do Encontro de Saberes, um 
projeto iniciado em 2010 na Universidade de Brasília destinado a incluir mestres 
e mestras dos saberes tradicionais (indígenas, afro-brasileiros, quilombolas e das 
culturas populares) como docentes nas universidades, independentemente de 
seu grau de letramento ou escolaridade. Uma década após sua expansão no 
Brasil, o Encontro de Saberes foi implementado na Universidade da Música e das 
Artes da Representação de Viena (MDW), na Áustria, como uma das iniciativas 
resultantes de uma proposta de reforma curricular formulada no marco teórico e 
pedagógico geral da transculturalidade. Apresentamos uma primeira leitura 
comparada do impacto do Encontro de Saberes nesses dois países situados nos 
polos geopolíticos e epistêmicos opostos do mundo, um no centro do norte, outro 
no sul global. Além das suas diferenças e especificidades, a busca da construção 
de uma academia pluriepistêmica e transcultural é comum aos dois, e o Encontro 
de Saberes oferece um modelo para essas transformações.  

 
Palavras-chave: Encontro de Saberes. Transculturalidade. Descolonização dos 
currículos. Universidade Pluriepistêmica. Inclusão epistêmica. 
 

Abstract 

The article aims at widening the theory and method of the Meeting of 
Knowledges, a project that began in the University of Brasília in 2010, destined 
to include masters of traditional knowledges (Indigenous, Afro-Brazilian, 
Maroons and of popular cultures) as lecturers in universities, regardless of their 
degree of literacy or schooling. One decade after the beginning of its expansion 

 
1 Professor de Antropologia da Universidade de Brasília, Pesquisador do CNPq e 
Coordenador do Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa, do CNPq, com 
sede na UnB. Organizador do Projeto Encontro de Saberes, destinado à inclusão de 
mestres e mestras dos povos tradicionais como docentes nas universidades. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

330 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

in Brazil, the Meeting of Knowledges was opened in the University of Music and 
Performing Arts – Vienna (MDW), in Austria, as one of the concrete actions taken 
as result of a proposal of reform of the theoretical and pedagogical framework 
of transculturality. We present the first comparative reading of the impact of the 
Meeting of Knowledges in these two countries located in opposite geopolitical 
and epistemic poles of the world, one in the North and the other in the global 
South. Beyond their differences and singularities, the struggle to build a 
pluriepistemic and transcultural academic institution is common to both, and 
the Meeting of Knowledges offers a model for these transformations. 

 
Keywords: Meeting of Knowledges. Transculturality. Decolonizing the 

curriculum. Pluriepistemic University. Epistemic inclusion. 

  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

331 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A configuração monocultural das universidades na Europa e na 

América Latina 

 

Pretendo aqui expandir o quadro de referência teórica do Encontro 

de Saberes, tomando em conta a dimensão intercontinental que começa 

a assumir após sua implementação, a partir de 2020, na Universidade da 

Música e das Artes da Representação de Viena, na Áustria (Universität für 

Musik und darstellende Kunst Wien, conhecida como MDW).  

Iniciado em 2010 na UnB, o Encontro de Saberes foi aberto na 

Colômbia em 2012, intervindo em contexto muito semelhante ao 

brasileiro: o mesmo modelo acadêmico eurocêntrico, a mesma exclusão 

epistêmica imposta pela elite colombiana branca aos saberes indígenas, 

afro-colombianos e populares tradicionais; e o mesmo perfil curricular 

colonizado e conivente com o racismo histórico vigente no país, que nega, 

como no Brasil a elite branca também nega, cidadania básica às 

comunidades indígenas e afrodiaspóricas.  

No caso da Áustria, o Encontro de Saberes entrou no clima inédito 

de uma proposta de renovação curricular institucional que foi formulada 

teoricamente sobre as bases da transculturalidade. Os desafios colocados 

no diálogo com Viena foram mútuos, porém simétricos: para a MDW, o 

problema era como levar mestres de tradições musicais não ocidentais 

para uma universidade cuja missão é reproduzir integral e exclusivamente 

o modelo ocidental de música erudita; para a rede brasileira de 

universidades do Encontro de Saberes (que eram em torno de oito, 

quando começamos nosso diálogo), o desafio é formular uma formação 

deveras transcultural capaz de superar o horizonte modernista, ainda 

basicamente eurocêntrico e calcado em uma representação 

objetificadora de nossas tradições não ocidentais. As duas iniciativas são 

inovadoras e inéditas, e essa é nossa primeira tentativa de avançar a teoria 

do Encontro de Saberes, não mais na perspectiva exclusivamente do sul 

global, centrada na descolonização dos currículos eurocêntricos e na 

inclusão epistêmica dos mestres dos saberes tradicionais, mas 

procurando também abarcar conceitualmente alguns dilemas próprios 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

332 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

dos países da Europa, situados no centro cultural e epistêmico do norte 

global, tais como um modelo de formação que justamente transcenda a 

divisão entre norte e sul, criada pelo norte, porém neste momento 

intensamente questionada pelo sul.  

O diálogo com a Universidade da Música de Viena, que abriu o 

Encontro de Saberes em 2020, começou em 2016 quando fui convidado 

a proferir uma das conferências do ciclo Explorações Transculturais 

iniciado para repensar seu currículo. Enquanto a UnB, universidade em 

que surgiu o Encontro de Saberes, conta com 60 anos, a Universidade da 

Música de Viena conta com 207 anos. E desde o século 19 ela carrega a 

fama de ser uma das mais importantes escolas de música erudita 

ocidental do mundo – disputando, nas últimas décadas, com a Juilliard 

School de Nova York o posto de Número 1 nas competições mundiais da 

área. Houve, contudo, um movimento paralelo e totalmente 

independente entre a UnB e a MDW na década passada, de propostas de 

superação do currículo eurocêntrico em ambas as instituições. 

A principal motivação para a mudança curricular na Universidade 

da Música foi a reação de seus discentes (seguida pelos docentes) a uma 

pesquisa realizada naquela época que revelou mudança radical no perfil 

discente da instituição: 49% dos estudantes da MDW são agora não 

austríacos. Por dois séculos, essa grande escola reproduzia um currículo 

voltado exclusivamente para o ensino da música erudita europeia, em 

consonância com o corpo estudantil, composto majoritariamente por 

brancos europeus de formação eurocêntrica. A virada transcultural 

proposta em 2016 teve como uma de suas principais lideranças a 

professora Ursula Hemetek, que sempre pesquisou e colaborou 

politicamente em favor das chamadas minorias nacionais da Áustria: os 

turcos, os povos Roma (chamados de ciganos no Brasil), os eslovenos e os 

croatas; e, mais recentemente, imigrantes e refugiados, como os sírios, 

curdos e afegãos. Ursula Hemetek havia escutado minha apresentação 

sobre o Encontro de Saberes no Simpósio organizado pelo Conselho 

Internacional da Música e da Dança intitulado “Transformando a Práxis 

Etnomusicológica”, ocorrido em Limmerick, na Irlanda, em 2015, e se 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

333 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

identificou com a proposta, que ia na exata direção do que imaginava 

realizar em Viena. Daí seu convite para o ciclo de 2016 e o fortalecimento 

do diálogo entre nossos movimentos.  

Um dos resultados principais da virada transcultural ocorrida na 

Universidade de Viena a partir de 2016, paralela à mudança curricular 

geral em andamento, foi a abertura do Encontro de Saberes no Mestrado 

em Etnomusicologia. Essa pós-graduação, a primeira da Áustria nessa 

área, conta com uma disciplina obrigatória de Encontro de Saberes desde 

sua primeira edição, em 2020. Durante quatro anos seguidos, portanto, 

exercitamos o diálogo sobre o Encontro de Saberes nos dois países e 

acompanhamos a instauração da transculturalidade como prática 

educativa e artística na Universidade da Música. 

Conforme já mencionamos em outros escritos, o Encontro de 

Saberes surgiu no Brasil cinco anos após uma grande mobilização da rede 

nacional das culturas populares e dez anos após o início da luta pelas 

cotas para negros e indígenas nas universidades. No caso da MDW, houve 

igualmente uma formidável mobilização institucional do seu corpo 

docente e discente, que ficou plasmada no ciclo de conferências e aulas-

espetáculo intitulado Explorações Transculturais, que durou de 2014 a 

2018, documentado minuciosamente no livro Transkulturelle 

Erkundungen (Hemetek et al., 2019). Esse longo ciclo de debates foi talvez 

a mobilização política mais radical dessa instituição ao longo de seus 200 

anos.  

A documentação dessas explorações registradas no livro 

mencionado abrange um leque enorme de temas que transcendem o 

perfil de conhecimentos associados normalmente a uma escola de 

música. O conceito de transculturalidade foi estratégico para acolher 

discussões das áreas de filosofia, ciência política, etnomusicologia, música 

popular, estudos de gênero, estudos queer, musicologia, pedagogia 

musical, estudos pós-coloniais, movimentos migratórios e minorias 

nacionais. Estes dois últimos temas encontram seus equivalentes nas 

nossas áreas de estudo de relações étnico-raciais, racismo acadêmico e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

334 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

políticas públicas de inclusão étnico-racial e para povos e comunidades 

tradicionais.   

Enquanto no Brasil o Encontro de Saberes respondeu a um grande 

movimento político-acadêmico, dentro e fora das universidades, pela 

inclusão étnico-racial e pela inclusão epistêmica de modo geral, a MDW 

adotou o Encontro de Saberes como ação estruturante de seu movimento 

institucional pela transculturalidade, ajustando essa política, também de 

inclusão epistêmica, à história específica do ensino superior na Áustria. 

Consciente de sua história do século 20, marcada pela experiência racista 

traumática e genocida do nazismo que invadiu toda a sociedade 

austríaca, incluindo suas universidades, a MDW não racializa as 

identidades dos mestres e mestras convidados. Por exemplo, os mestres 

africanos não são denominados negros, mas são identificados apenas por 

seu país de origem. O que são para nós os negros, os quilombolas, os 

indígenas são todos acolhidos sob a bandeira das minorias, 

independentemente de sua etnia, religião, país de origem, língua, fenótipo 

etc. Obviamente, a base social dessas minorias é de segurança, posto que 

vivem sob a proteção de um Estado de bem-estar social (mesmo com as 

exclusões e discriminações que elas certamente sofrem), condição que 

contrasta fortemente com a grande fragilidade social e econômica sofrida 

pela maioria de nossos mestres e mestras. 

No Brasil, mais do que o de transculturalidade, o conceito mais 

utilizado é o de interculturalidade. O processo de expansão do Encontro 

de Saberes, contudo, nos trouxe, como uma de suas felizes consequências 

imprevistas, o horizonte transcultural, no qual podemos nos espelhar, 

junto com nossos estudantes e nossos mestres.  O sentido do presente 

artigo, que mantém o formato mais direto de uma conferência, é iniciar a 

reflexão sobre o Encontro de Saberes já na perspectiva intercontinental e 

transcultural. De fato, o livro sobre as explorações culturais congrega as 

propostas da transculturalidade e as experiências a elas afins, tanto na 

MDW quanto em outras universidades europeias, incluindo minha síntese 

do Encontro de Saberes (Carvalho, 2019b). Nesse contexto de uma 

discussão centrada na crise epistêmica, pedagógica e política de uma 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

335 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

parte significativa do mundo universitário do norte global, o Encontro de 

Saberes foi a única iniciativa concreta não europeia incluída nesse 

movimento transcultural europeu.  

Como início desse diálogo intercontinental, acredito que podemos 

trocar nossas ideias e propostas para alcançar o objetivo comum de 

reestruturar nossas instituições acadêmicas, de modo a torná-las mais 

diversas, tanto culturalmente quanto em termos de seus currículos e no 

perfil racial, étnico e social de seus alunos e professores. Minha visão da 

situação acadêmica austríaca baseia-se nos trabalhos de Ursula Hemetek 

sobre a diversidade musical do país, com especial atenção a seu estudo 

da música de grupos minoritários (Hemetek, 2010, 2015a, 2015b). 

Aparentemente, a Universidade de Viena ainda adota um perfil 

monocultural, principalmente porque as artes musicais e da performance 

dos grupos minoritários que fazem parte do país não estão totalmente 

representadas no currículo dos vários cursos e disciplinas. É claro que essa 

exclusão sistemática de tradições culturais não hegemônicas faz parte de 

um perfil comum à maioria das universidades europeias e está ligada à 

formação dos Estados nacionais no continente nos últimos dois séculos, 

especialmente pela ideologia derivada da Revolução Francesa: uma 

nação, um povo, uma língua. Podemos aqui tomar a palavra “linguagem” 

e estendê-la, metaforicamente, para significar um sistema musical, um 

paradigma científico, uma visão de mundo, um patrimônio cultural etc. 

Visto desse amplo ponto de vista histórico e civilizacional, a proposta de 

mudar a Universidade da Música de Viena de um espaço monocultural 

para um espaço transcultural é bastante revolucionária e, creio, abre um 

precedente importante para as universidades de toda a Europa. 

No caso de Viena, a universidade concentrou-se na tradição 

musical da maioria austríaca e excluiu as tradições musicais das minorias 

étnicas do país. No Brasil, nossas universidades são monoculturais desde 

sua fundação, como consequência da mentalidade colonizada das nossas 

elites sociais, políticas e econômicas, que decidiram reproduzir em nosso 

país o modelo completo de uma universidade europeia, em todas as áreas 

do conhecimento. Como um grande exemplo desse euroexclusivismo, 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

336 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

nossas escolas de música só ensinam o sistema musical ocidental. A 

maioria delas concentra-se inteiramente na tradição clássica ocidental; e 

algumas, mais recentemente, oferecem um novo curso de música 

popular, com ênfase em seu lado mais erudito do gênero, como a bossa 

nova, o jazz e o estilo conhecido como MPB. A influência esmagadora no 

currículo desses programas de música popular é a Berklee College of 

Music dos Estados Unidos, que segue o sistema musical ocidental. 

Percebe-se, portanto, que a maior parte das tradições musicais brasileiras 

não está nem minimamente representada em nossas escolas de música.  

A transculturalidade pressupõe a construção de um espaço de 

diálogo, e todo aquele que chega para esse diálogo deve trazer sua própria 

voz e posicionar-se em seu próprio lugar. Abordo a presente discussão 

como alguém posicionado na América Latina e engajado em uma agenda 

descolonizadora e antirracista, tanto dentro da academia quanto na 

esfera pública a ela externa. Embora compartilhemos o mesmo desejo de 

inclusão e expansão de nossos horizontes culturais, ambos estamos, até 

agora, em locais geopolíticos bastante opostos: a Universidade da Música 

de Viena está no centro do norte global, enquanto a Universidade de 

Brasília está bem no meio do sul global. Viena se destaca no ensino e 

reprodução do sistema musical ocidental que foi globalizado nos últimos 

dois séculos como resultado do imperialismo e do colonialismo. Por outro 

lado, a Universidade de Brasília é exemplo de instituição acadêmica não 

europeia que foi colonizada por essa monocultura musical globalizada. 

Devido a processos históricos específicos das duas universidades, elas têm 

reproduzido, até agora, cada uma por seu lado e respondendo a suas 

respectivas hierarquias de poder, um padrão crônico de segregação 

cultural. Assim, apesar das diferenças geopolíticas, acabaram se tornando 

instituições acadêmicas monoculturais. No caso da UnB, estamos 

tentando promover uma mudança radical de rumo, baseada na 

transculturalidade como valor institucional descolonizador, 

antidiscriminatório e inclusivo, com a singularidade (do nosso ponto de 

vista) da presença dos mestres e mestras dos povos tradicionais como 

novo modelo de docentes transculturais – mais ainda, os mestres e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

337 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

mestras se apresentando como a vanguarda dessa nova 

transculturalidade descolonizadora. 

  

Transculturalidade como desejo e como conceito 

  

Antes de apresentar a experiência brasileira, farei breve discussão 

teórica de uma gramática transcultural básica, invocando conceitos e 

ideias de várias tradições epistêmicas distintas. Minha primeira referência 

vem da América Latina. Em 1940, o antropólogo e etnomusicólogo cubano 

Fernando Ortiz articulou ideias de mistura de raças e de culturas que 

circularam no continente desde os tempos coloniais e argumentou que 

elas atuavam em todos os grupos étnicos e tradições culturais cubanas, 

em um processo dinâmico geral que ele chamou de transculturação. Em 

suas próprias palavras, 

 

Sou de opinião de que a palavra transculturação 
expressa melhor as diferentes fases do processo de transição de 
uma cultura para outra, porque isso não consiste apenas em 
adquirir outra cultura, que é o que a palavra inglesa aculturação 
realmente implica, mas o processo também envolve 
necessariamente a perda ou o desenraizamento de uma cultura 
anterior, o que poderia ser definido como uma desculturação. 
Além disso, carrega a ideia da consequente criação de novos 
fenômenos culturais, o que poderia ser chamado de 
neoculturação. Enfim, como sustenta a escola dos seguidores de 
Malinowski, o resultado de toda união de culturas é semelhante 
ao do processo reprodutivo entre os indivíduos: a prole sempre 
tem algo de ambos os pais, mas é sempre diferente de cada um 
deles (Ortiz, 1983, p. 102-103).2 

  

O ensaio de Ortiz é um marco na consolidação do conceito. Sua 

visão sobre a transculturação implica o efeito de causalidades múltiplas, 

típicas de sistemas complexos, em que todos os grupos envolvidos 

contam com agência, e o resultado é uma influência mútua generalizada. 

Consequentemente, ele mencionou os nomes de todos os grupos que 

chegaram a Cuba desde os tempos coloniais e moldaram a nação: povos 

indígenas, africanos escravizados, asiáticos e europeus. Dessa forma, a 

 
2 Trad. encontrada em: https://www.google.com/search?client=firefox-b-
&q=Fernando+Ortiz+Transcultura%C3%A7%C3%A3o. Acesso em 18 dez. 2024. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

338 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

transculturação coloca cada sujeito histórico dentro de um Estado-nação 

(ou em um outro tipo de unidade política) no mesmo nível de importância 

que todos os outros.  

Acredito que o texto de Ortiz ainda é relevante hoje, porque ele 

expôs com detalhe a situação que ainda estamos enfrentando. Por um 

lado, ressaltou as possibilidades de diálogos culturais e hibridismos que 

podem ser abertos com a transculturação. Por outro lado, também 

reconheceu a incapacidade até então histórica por parte de nossas 

instituições latino-americanas de transcender inteiramente o projeto 

monocultural devido aos efeitos do colonialismo, do racismo e da 

exclusão de grupos minoritários das posições de decisão e influência. 

Nos mesmos anos em que Fernando Ortiz conceituava sincretismo 

e hibridismo como transculturação, Walter Benjamin também fez clara 

distinção entre paradigmas monoculturais e transculturais em seu 

monumental Projeto das Passagens: “O limiar (Schwelle) deve ser 

rigorosamente diferenciado da fronteira (Grenze). O limiar é uma zona”. 

(Benjamin, 2006) fragmento O 2a, 1). Onde quer que haja um limite (ou 

uma fronteira), há um lado e outro, e quando você sai de um, você pisa 

imediatamente o outro. Podemos dizer que isso é típico de ambientes 

acadêmicos monoculturais e segregados. Por outro lado, no limiar 

entramos numa terra de ninguém: saímos de um país quando 

atravessamos a fronteira, mas ainda não entramos no outro. A zona 

apontada por Benjamin é um espaço para o exercício da diferença 

cultural. Pode-se negociar condições para autoapresentações mútuas, 

identidades, expressões culturais, ser um e outro, e esse espaço de 

entrelaçamento é típico da condição transcultural.  

Na fronteira (entendida por Benjamin como limite), está-se de um 

lado ou de outro. No limiar, estamos em uma zona, em um espaço 

perigoso e rico em possibilidades de invenção e reinvenção. Para 

Benjamin (2006)  (fragmento O 2a, 1), “Mudança, transição, fluxo estão 

contidos na palavra Schwellen”. O Encontro de Saberes acontece no 

limiar, na passagem de um tipo de episteme, de saber, de transmissão, 

para outro. Antes do Encontro de Saberes, o campus universitário situava-



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

339 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

se do lado da fronteira onde só podiam entrar aqueles que possuíssem 

formação acadêmica. Este era seu limite externo: o título de ensino 

superior. O Encontro de Saberes firmou o fluxo e a flutuação de um limiar 

por onde os mestres sem título começaram a transitar.  

Enquanto Fernando Ortiz em Cuba e Walter Benjamin na 

Alemanha e na França teorizaram a transição em oposição à segregação, 

Watsuji Tetsuro (1996) no Japão desenvolveu argumentos semelhantes 

baseados precisamente na noção de entrelugar. Ele cunhou dois termos 

de relevância aqui: Ningen e Aidagara. Ningen é composto de nin (ser 

humano em isolamento) e gen, um espaço entre. Ningen, basicamente 

definido como um ser humano, também significa o espaço vivo entre os 

seres humanos; ou, então, um ser humano diante de outro. Quanto a 

Aidagara, entendido basicamente como entrelugar, concebo-o como o 

espaço intermediário e provisório de conexão que é constitutivo da 

relação gerada necessariamente a cada vez que dois seres humanos se 

encontram. Isto posto, podemos estendê-lo para qualificar as relações 

entre expressões culturais das quais participamos e que nos cercam e nos 

absorvem, mesmo no caso de tentarmos delas nos defender. Em vez de 

focalizar o “eu” e no “outro” (o fundamento de todas as separações), 

Aidagara coloca ênfase nos símbolos (incluídos os musicais, é claro) que 

possibilitam nossas comanifestações como diferentes, embora 

relacionadas, em um determinado tempo-espaço. Formulado nos anos 

1940, num contexto histórico de nacionalismos extremos, nazismo, 

supremacismo e xenofobias intercontinentais mútuas, Aidagara constitui 

uma visão poderosa da transculturalidade: dado o caráter relacional de 

um ser humano, todas as separações e exclusões culturais são eticamente 

insustentáveis; portanto, uma comunidade verdadeiramente ética não 

pode ser monocultural, mas necessariamente transcultural. É por tal 

motivo que Tetsuro, contrapondo-se veementemente aos valores culturais 

ocidentais egoístas e individualistas, concentrou-se na intermediação 

comunitarista dos seres humanos. 

A transculturalidade como encruzilhada entre diferentes 

linguagens culturais, formulada de forma independente por esses autores 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

340 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

durante os anos 1940, foi consubstanciada, três décadas depois, na obra 

da intelectual e ativista mexicano-estadunidense Gloria Anzaldúa, que 

moldou sua vida como uma pessoa transcultural e a manifestou em suas 

posições liminares em relação à nacionalidade, ao gênero, à política, à 

literatura e à visão de mundo. Anzaldúa desenvolveu o que chamou de 

nova consciência mestiça e escreveu em uma espécie de linguagem 

transcultural, misturando inglês e espanhol, fundindo ou alternando 

categorias filosóficas ocidentais com evocações de divindades astecas e 

alternando prosa com poesia. Uma de suas mais famosas coletâneas de 

ensaios chama-se, precisamente, Borderlands – La Frontera. Em suas 

palavras,  

 

Arte e la frontera se cruzam em um espaço liminar onde 
as pessoas fronteiriças, especialmente os artistas, vivem em um 
estado de ‘nepantla’. Nepantla é a palavra náhuatl para um 
estado intermediário, aquele terreno incerto que se atravessa ao 
se mover de um lugar para outro, ao mudar de uma classe, raça 
ou posição sexual para outra, ao viajar da identidade atual para 
uma nova identidade. (Anzaldúa, 2009, p. 180).3  

  

Infelizmente, Anzaldúa experimentou nepantla não em uma 

fronteira acolhedora onde todas as pessoas poderiam compartilhar suas 

expressões culturais sem ser excluídas ou discriminadas, mas em um 

contexto de intenso racismo e preconceito. O modelo de nepantla que 

tentamos gerar com o Encontro de Saberes seria a redenção, no plano 

epistêmico e no plano político, das exclusões e as abjeções sofridas pelas 

pessoas racializadas e discriminadas das quais Anzaldúa seria exemplo 

emblemático.  

Homi Bhabha é outro autor que também ampliou o debate 

transcultural, especialmente com seu conceito de terceiro espaço, que 

ressoa com os mencionados conceitos de Benjamin, Anzaldúa e Tetsuro. 

Bhabha (1996) desafiou a educação multicultural como um formato 

 
3 No original: Arte and la frontera intersect in a liminal space where border people, 
especially artists, live in a state of “nepantla”. Nepantla is the Náhuatl word for an in-
between state, that uncertain terrain one crosses when moving from one place to another, 
when changing from one class, race, or sexual  position to another, when traveling to the 
present identity into a new identity. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

341 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

liberal nos países ocidentais por causa de sua ambivalência. De um lado, 

nos deparamos com sua suposta aceitação do outro (o imigrante não 

ocidental e o exilado, por exemplo) ao celebrar a diversidade cultural – 

essa entendida como o conjunto de símbolos que podem ser fixados e 

objetivados em benefício do outro. No entanto, essa objetivação 

promissora (especialmente com os estudos acadêmicos hegemônicos, 

acrescento) “não reconhece as temporalidades disjuntivas e ‘limítrofes’ 

das culturas parciais e minoritárias” (p. 56).4 Por outro lado, essa atitude 

liberal e autoproclamada progressista sempre conteve a diferença 

cultural, essa concebida como o lugar a partir do qual o sujeito exerce sua 

criatividade e se remodela oportuna e autonomamente. Ao comentar a 

polêmica da fatwa (condenação universal de morte por blasfemar contra 

a lei islâmica) decretada pelo governo iraniano contra Salman Rushdie por 

sua obra Versos Satânicos, tida como insultuosa e blasfema com relação 

a Muhammad, Bhabha critica simultaneamente tanto o chamado 

fundamentalismo cultural islâmico quanto a reação ocidental a ele, pois 

esconderia sua própria islamofobia (ou xenofobia geral em relação aos 

não europeus e não judaico-cristãos). É esse contexto conflituoso que 

exige a abertura de um terceiro espaço, onde o sujeito (especialmente o 

subalterno ou o excluído) possa efetivamente realizar sua alteridade em 

seus próprios termos, em vez de ser representado dentro dos parâmetros 

da monocultura ocidental. Nesse sentido, o terceiro espaço de Bhabha 

também pode ser uma metáfora topológica apropriada para um 

ambiente transcultural (Rutherford, 1996; Bhabha, 1994). 

Os argumentos de Homi Bhabha dirigem-se principalmente à 

ordem política nacional e internacional, numa escala que envolve 

movimentos sociais, partidos políticos, produção cultural e Estado. Ele não 

mencionou, no entanto, o caso das universidades modernas, o que é 

surpreendente, porque ele trabalhou em muitas delas e elas se encaixam 

exatamente em sua crítica à ideologia liberal: são aparentemente abertas 

à diferença cultural, mas na verdade contêm essa diferença ao representá-

 
4 No original: it does not recognize the disjunctive, ‘borderline’ temporalities of partial, 
minority cultures. 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

342 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

la como formas alienígenas de diversidade cultural, o que é uma 

estratégia eficaz para manter seu status por meio de seu discurso 

monocultural hegemônico.  

No Brasil, o mestre Antônio Bispo formulou um conceito próprio da 

diferença entre fronteira e limite, associando a construção do limite como 

sendo uma manifestação do saber sintético; e concebeu a fronteira como 

espaço aberto e flexível para troca, próprio do saber orgânico:  

 

O saber orgânico chega na fronteira, e a fronteira para o 
saber orgânico é um espaço de diálogo... cada vez que nos 
encontramos um outro saber a gente dialoga com ele. Se 
precisar aprender a gente aprende. Mas aprender aquele outro 
saber não significa que a gente perdeu o nosso, a gente estendeu 
o nosso saber. A gente enriqueceu, e agora a nossa fronteira é 
mais à frente um pouco... O saber sintético é diferente. Quando 
ele chega na fronteira, ele não tem fronteira, ele tem limite, e ele 
não consegue dialogar com outro saber. Então o nosso saber é 
um saber do diálogo e o saber sintético é um saber do conflito 
(Carvalho, 2019a, p. 91; Santos, 2019, p. 91.  

  

Aqui, Antonio Bispo sintetizou as propostas fronteiriças anteriores 

a ele e estendeu o aidagara para uma nova fronteira, que estaria mais 

próxima do limiar benjaminiano e que chamamos de transcultural, 

realizando assim, no ambiente acadêmico, teórica e praticamente, o ideal 

basicamente ético-político de Watsuji.  

Todos os autores que mencionei, escrevendo em quatro 

continentes diferentes, estavam projetando o mesmo desejo de um 

espaço onde pudessem compartilhar seu amor por diferentes tradições e 

perspectivas culturais e exercitar diálogos e experimentações. Eles 

conceituaram esse espaço com base em suas próprias linguagens, visões 

de mundo e localizações geopolíticas. Mas, ao mesmo tempo que 

expressavam essa visão transcultural, vivenciavam a mesma condição de 

reproduzir o ensino e/ou a pesquisa segregados em universidades que 

exibem o mesmo formato monocultural e monológico. Todos eles 

transformaram seu desejo em conceito: porém, por um motivo ou outro, 

não conseguiram propor a mudança institucional necessária para 

concretizar essa visão. O paradoxo aqui é que a maioria das teorias e 

propostas de interculturalidade, transculturalidade e perspectivas 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

343 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

similares é formulada por acadêmicos. Suas análises e propostas tendem 

a ser dirigidas à sociedade como um todo, enquanto seu mundo 

acadêmico fechado pode continuar inalterado e incontestado. De fato, a 

maioria dos acadêmicos não abre mão de seu próprio lócus de 

enunciação, e dificilmente reconhece o fato de que, por pertencer a 

instituições que não são nem interculturais nem transculturais, e nem 

propõem uma mudança concreta para as tornar transculturais, de fato 

acabam contribuindo para a reprodução de suas monoculturas.  

Descrevendo os terríveis efeitos do colonialismo e da escravidão, 

Fernando Ortiz (1983, p. 88) observou que foi uma “transculturação 

fracassada para os nativos e radical e cruel para os recém-chegados”. 

Usando a famosa metáfora da leitura de contraponto de Edward Said 

(1994), podemos concluir que o mesmo movimento para impedir a 

transculturação nos dias coloniais saiu pela culatra e impediu que a 

transculturação acontecesse também no mundo acadêmico ocidental 

hegemônico. Cerca de 200 anos atrás, as universidades ocidentais 

optaram por validar apenas o conhecimento moderno ocidental como 

“universal” e impor seu próprio sistema cultural em todos os lugares.5 Ao 

fazê-lo, elas se tornaram inconscientes de sua conexão fundamental com 

aidagara e, consequentemente, não proporcionaram a seus professores a 

oportunidade de experimentar o estado de nepantla. Além disso, uma vez 

que estabeleceram um limite em vez de um limiar, reconheceram apenas 

dois espaços, o dentro e o fora, impedindo o surgimento de um terceiro 

espaço onde poderiam ter se encontrado, compartilhado e trocado com 

diferentes tradições culturais e epistêmicas.  

Poderíamos acrescentar aqui a noção de monologismo de Bakhtin 

(1984, p. 292-293) como a contraparte epistêmica dessa perspectiva 

monocultural: “Com uma abordagem monológica (em sua forma extrema 

ou pura), a outra pessoa permanece inteira e meramente o objeto de uma 

 
5 Para as consequências epistêmicas e políticas das duas principais reformas das 
universidades europeias (as de Napoleão e Humboldt) e sua reprodução colonizada, como 
modelo eurocêntrico de conhecimento absoluto, nas universidades latino-americanas, ver 
Carvalho (2023, maio 2023), Carvalho e Flórez (2014a e 2014b), Carvalho, Flórez e Martínez 
(2017), e Carvalho e Albernaz (2022). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

344 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

consciência, e não uma outra consciência”. Em suma, nossas instituições 

acadêmicas escolheram o limite para operar com a repetição dos mesmos 

padrões culturais e epistêmicos, enquanto o terceiro espaço (ou fronteira, 

ou aidagara, ou entremeio) permite a experiência da transculturalidade 

como um caminho mais rico: em primeiro lugar, a coexistência de 

expressões culturais radicalmente diferentes de todas as comunidades 

nas universidades; e, em segundo lugar, a criação de hibridismos, fusões, 

combinações, num processo interminável e aberto de influência mútua. 

Em termos bakhtinianos, a transculturalidade é a condição do dialogismo, 

da polifonia e da heteroglossia cultural.  

  

Encontro de Saberes como projeto transcultural 

  

Apresentarei agora breve relato do projeto que iniciamos na 

Universidade de Brasília em 2010 justamente para abrir um espaço 

transcultural em seus cursos e disciplinas. Como já mencionamos, todas 

as universidades brasileiras (e latino-americanas em geral) são marcadas 

pelo mesmo modelo colonizado: eurocêntrico, racista e elitista. Por volta 

de 2000, iniciamos uma luta nacional para implementar um sistema de 

cotas para estudantes negros e indígenas como política pública de 

enfrentamento ao racismo e à exclusão no ensino superior. Nessa mesma 

época, iniciou-se outro movimento social, organizado pela rede nacional 

de culturas populares (incluindo pesquisadores, produtores, funcionários 

públicos e mestres e mestras entre outros) reivindicando políticas públicas 

para as culturas populares. Felizmente, apenas alguns anos depois de 

vencida a luta pelas cotas raciais e étnicas, começamos a propor a inclusão 

dos mestres das culturas tradicionais como docentes no ensino superior. 

Em outras palavras, exigimos uma política de dupla inclusão no ensino 

superior: incluir estudantes oriundos dos setores discriminados de nossas 

sociedades (indígenas, negros, de baixa renda) e incluir mestres e mestras 

das tradições culturais indígenas e afro-brasileiras que foram excluídos de 

nossos currículos eurocêntricos. Somente por meio dessa dupla inclusão 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

345 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

poderíamos efetivamente superar o racismo e, ao mesmo tempo, 

descolonizar nossas instituições acadêmicas. 

Com a ajuda do Ministério da Cultura, inauguramos em 2010 o 

projeto Encontro de Saberes na Universidade de Brasília, destinado a 

incluir mestres de saberes tradicionais (indígenas, afro-brasileiros e de 

culturas populares) como professores visitantes em cursos regulares, na 

graduação e na pós-graduação. O projeto inicial já se expandiu para 20 

universidades no Brasil, uma na Áustria e uma na Colômbia. O encontro 

de mestres tradicionais com doutores acadêmicos em praticamente 

todas as áreas das ciências e das artes está gerando um espaço 

pluriepistêmico em que se tornou possível transcender a monocultura 

acadêmica ocidental moderna e, finalmente, vivenciar a condição de 

transculturalidade. Apresentarei aqui alguns dos resultados do Encontro 

de Saberes como intervenção transcultural.6 

O projeto está centrado em três pilares: disciplinas regulares 

oferecidas tanto para a graduação quanto para a pós-graduação; 

cartografia e mapeamento dos mestres e mestras das tradições culturais 

das comunidades onde vivem; outorga do título de Notório Saber aos 

mestres que ministram cursos por meio do Encontro de Saberes. Os 

mestres geralmente vêm como professores visitantes com seus 

aprendizes ou discípulos de suas comunidades e ensinam no formato de 

módulos, em geral de duas a quatro semanas. Eles também são 

acompanhados em sala de aula por um professor, que chamamos de 

professor parceiro, que contribui nos múltiplos diálogos gerados entre 

eles, os mestres e os alunos. Um princípio crucial do Encontro de Saberes 

é que o mestre tradicional passa a lecionar em disciplinas regulares, o que 

significa que ele está apto a ocupar a posição que Jacques Lacan chamou 

de sujeito suposto saber (que é a posição que os docentes acadêmicos 

ocupam diante dos alunos). Essa prática, além de inovadora, é 

revolucionária, uma vez que a maioria dos mestres é analfabeta ou tem 

 
6 Para a teoria e o método do Encontro de Saberes, ver Carvalho (2017, 2018, 2020, 2021 e 
2022b) e Carvalho e Flórez (2014a e 2014b); para uma visão geral do Encontro de Saberes 
na música, ver Carvalho (2019b e 2021), Carvalho et. al (2016); para um relato do curso de 
artes cênicas da Universidade do Pará, ver Lago et al. (2016). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

346 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

escolaridade muito limitada. Dado que grande parte das culturas 

tradicionais é transmitida oralmente, sua relevância e sofisticação só 

podem ser ensinadas em toda a sua complexidade por seus mestres, 

independentemente de terem ou não títulos ou diplomas. 

 Tendo começado em Brasília como um programa-piloto, o 

projeto cresce constantemente, o que indica que o modelo monocultural 

de universidade que tivemos nos últimos séculos se mostrou atualmente 

insatisfatório e limitado em seu horizonte epistêmico para muitos colegas 

não só da UnB, mas também de outras universidades. Os conteúdos das 

disciplinas do Encontro de Saberes mudam de uma universidade para 

outra, pois cada uma procura convidar mestres de suas próprias regiões, 

representando diferentes tradições de saberes. O espaço transcultural 

fronteiriço, portanto, se expande e nele se intensificam as trocas e as 

inovações epistêmicas e curriculares.  

Paralelamente à consolidação da disciplina, com sua nova 

metodologia e pedagogia, preparamos também a Cartografia dos Mestres 

e dos Saberes Tradicionais no Brasil, de abrangência nacional. Reunimos 

todos os diferentes prêmios e reconhecimentos que foram dados a 

mestres por instituições nacionais e regionais, e já mapeamos mais de 

2.200 mestres, homens e mulheres, e os classificamos provisoriamente, 

nas seguintes áreas principais do conhecimento: artes cênicas e 

celebrações; artesanato e tecnologias; cura e saúde; espiritualidade; 

biodiversidade e meio ambiente; cosmologia, filosofia e história; e 

liderança política.7  

A cartografia é um complemento importante das disciplinas 

ministradas, tanto por razões práticas quanto políticas. Do ponto de vista 

prático, o mapeamento nos diz o número de mestres que estão aptos a 

lecionar para enriquecer o conhecimento em nossas universidades. 

Politicamente, o mapeamento nos dá uma boa ideia de quantas tradições 

culturais foram silenciadas, excluídas e rejeitadas por nossas 

universidades, e quais são os grupos e comunidades que não são 

 
7 Para um relato da metodologia e dos resultados da cartografia, ver Carvalho, Vianna e 
Salgado (2016) e Carvalho e Vianna (2020). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

347 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

representados como criadores e/ou detentores de conhecimento 

acadêmico. Ao olhar para o mapa e perceber a riqueza de saberes trazidos 

pelos mestres e mestras em tão poucos anos, podemos refletir como 

nossas universidades se tornaram, por tanto tempo, monoculturais ao 

aderir a um modelo epistêmico único de conhecimento superior. 

Uma característica especial da maioria dos mestres é que eles são 

polímatas. Isso é exatamente o oposto do nosso caso, pois enquanto 

somos geralmente especializados em uma única área de saber, eles 

acumularam conhecimento em diferentes áreas. Por exemplo, um mestre 

de uma tradição performática também pode ser um raizeiro, que conhece 

o uso medicinal de plantas, e também pode ser um artesão, ou um mestre 

da tecnologia. Por essa razão, a presença do mestre desafia a grade 

humboldtiana de faculdades, institutos e departamentos que 

compartimentalizam os conhecimentos em disciplinas e currículos. A 

polimatia dos mestres do Encontro de Saberes proporciona um espaço 

para a transculturalidade, e além dela, também para a 

transdisciplinaridade. O que não surpreende, uma vez que as duas 

condições devem andar de mãos dadas. 

Dessas áreas do conhecimento mencionadas, 47% dos mestres 

estão ligados à música, às artes performáticas, e às celebrações, o que 

aproxima o polo brasileiro do polo austríaco do Encontro de Saberes. Aqui, 

deve-se ressaltar que a maioria das artes musicais e correlatas cultivadas 

pelos povos tradicionais está ligada a rituais e não pode ser dissociada da 

vida espiritual dos participantes. Isso contrasta fortemente com os 

gêneros musicais ocidentais ensinados em nossas escolas, que em sua 

maioria são realizados apenas para palco, ou entretenimento, e 

principalmente sem cruzar o reino do sagrado. E esta seria uma diferença 

assaz relevante entre o Encontro de Saberes nas universidades brasileiras 

e em Viena, pois a MDW tem como missão a formação de músicos, artistas 

e pesquisadores das artes do espetáculo, isto é, da apresentação pública, 

enquanto a maioria das nossas tradições performáticas é 

predominantemente ritual e sagrada.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

348 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

Desde 2010, pelo menos 227 mestres já lecionaram em 20 

universidades do Brasil, em inúmeras áreas do conhecimento e cruzando 

dezenas de disciplinas. Se selecionarmos os mestres da música e das artes 

cênicas, é impressionante a variedade de sistemas musicais, com 

inúmeros gêneros musicais cada um, além dos estilos de canto e 

instrumentos musicais, que foram ensinados pela primeira vez em 

qualquer universidade brasileira. Muito resumidamente, tivemos todo um 

mundo de gêneros afro-brasileiros ligados às celebrações, diferente da 

música clássica ocidental que é predominante nas nossas escolas e 

departamentos de música. Já tivemos mestres ensinando uma variedade 

de conjuntos de percussão, de gêneros como o congado, jongo, 

candomblé, umbanda, tambor de crioula, carimbó, todos com seus 

gêneros de dança correlatos, com seus estilos de canto, instrumentos 

musicais, declamações, marchas e procissões, trajes, símbolos, entre 

outras linguagens expressivas. Além disso, outro grupo de expressões 

integrativas que envolvem brincadeiras folclóricas e máscaras, como 

cavalo marinho, folia de reis, reisado, bumba meu boi etc.8  

Das nações indígenas, tivemos o privilégio de aprender com os 

mestres da Jacuí, a flauta sagrada xinguana, e dos cantos do mito do Javari 

das Nações do Parque Nacional do Xingu; música e dança de jurema de 

grupos indígenas do Nordeste; cantos sagrados dos Guarani; música da 

ayahuasca dos Hunikuin e Ashaninka do Acre; cantos míticos e rituais dos 

Maxakali de Minas Gerais, entre outros. Em suma, apenas nos primeiros 

cinco anos do Encontro de Saberes já trouxemos para nossas escolas de 

música um número maior de linguagens musicais do que todas as 

linguagens e gêneros musicais que nelas foram ensinados nos últimos 150 

anos, desde quando foi fundada a Escola Imperial de Música do Rio de 

Janeiro, em 1855. 

Para antecipar uma discussão futura sobre o compartilhamento e 

a tradução de linguagens musicais radicalmente diferentes, dou o 

exemplo do mestre da flauta sagrada Jacuí do Parque Nacional do Xingu 

 
8 Para uma compreensão básica desses gêneros afro-brasileiros, ver Carvalho (2000). 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

349 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que veio à Universidade de Brasília em 2016. Pela primeira vez, esta música 

especial para flauta foi levada a uma universidade brasileira. Mestre Arifirá, 

da nação Matipu, trouxe um de seus discípulos que está aprendendo o 

repertório e ambos tocaram durante as aulas. O mestre, que possui um 

domínio limitado do português, contou técnicas e mitos sobre a flauta e 

sua música em língua matipu. Outro indígena, que é falante da língua 

kuikuro e conhece o matipu, traduziu o discurso do mestre para o 

português, e depois traduziu nossas perguntas e comentários de volta 

para o mestre, que entende Kuikuro: tivemos assim uma aula sobre 

música de flauta em três idiomas e com dupla tradução. E como este, 

tivemos muitos outros casos, em Brasília e nas demais universidades, 

quando o Encontro de Saberes transborda o padrão monolíngue da vida 

acadêmica no Brasil. Pelo menos 14 línguas, indígenas e africanas, já foram 

faladas em aulas do Encontro de Saberes. A partir desse exemplo, que 

toca linguagens musicais e gêneros de expressão oral, podemos destacar 

que o Encontro de Saberes é um movimento, não apenas de tradução 

cultural, como foi teorizado por Homi Bhabha, Buden et al. (2009) e 

Bachmann-Medick (2009), entre outros, mas de tradução cultural mútua, 

pois os mestres também traduzem nossas expressões culturais em seus 

próprios termos, em benefício de suas próprias comunidades. 

Refletindo sobre todos esses processos em andamento, podemos 

dizer que em qualquer aula de qualquer disciplina do Encontro de 

Saberes, em todas as universidades da nossa rede, abre-se um espaço 

transcultural, pois a linguagem musical ocidental ensinada pelo professor 

parceiro não consegue traduzir, absorver ou representar todas essas 

diferentes linguagens musicais vigentes no país. Em cada nova disciplina 

aberta pelo projeto, um novo protocolo de diálogo musical está sendo 

desenvolvido, como resultado do esforço conjunto do professor parceiro, 

do mestre, de seus discípulos e dos alunos. Uma nova dimensão de 

excelência acadêmica começa a se consolidar, e que está conectada com 

a diversidade cultural trazida pelos mestres. Enquanto cada universidade 

opta por convidar mestres de sua região, província ou cidade, todas elas 

estão se tornando mais diferentes umas das outras do que eram antes da 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

350 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

chegada dos mestres. Em outros termos, todas essas universidades estão 

deixando de ser monoculturais para se tornar transculturais, ainda que 

não todas da mesma maneira. De fato, cada uma está se tornando 

singularmente transcultural, como resultado da diversidade cultural 

específica trazida por seus mestres convidados da rede do Encontro de 

Saberes. 

O terceiro pilar do Encontro de Saberes é a exigência do título 

conhecido como Notório Saber para os mestres. O Notório Saber é um 

título especial que as universidades brasileiras costumam outorgar às 

pessoas que são socialmente reconhecidas como portadoras de um 

conhecimento excepcional em qualquer área de estudos acadêmicos. Até 

o momento, apenas pessoas com diploma de graduação haviam recebido 

esse título, o que lhes permite lecionar em programas de pós-graduação. 

Estamos propondo um movimento mais radical e descolonizador, 

oferecendo-o aos mestres dos saberes tradicionais, independentemente 

de seu grau de alfabetização e escolaridade. Com este título, podemos 

finalmente contar com uma equipe de professores verdadeiramente 

transcultural e transdisciplinar, capaz de transmitir aos alunos várias 

epistemes ao mesmo tempo. E podemos romper radicalmente com o 

formato homogêneo de conhecimento que se espera que os acadêmicos 

tenham acumulado. Conforme colocado em Carvalho (2022a), o Notório 

Saber é fundamental no nosso caso, pois a maioria dos mestres docentes 

possui pouco ou nenhum letramento, e um dos objetivos básicos do 

projeto é exigir a presença plena e o pleno reconhecimento dos mestres 

dos saberes tradicionais.  

  

Um possível contributo do Encontro de Saberes para a 

transculturalidade nas universidades europeias    

  

O ambiente monocultural e monomusical que criamos em nossas 

escolas de música não foi apenas a expressão de um único grupo social, 

classe, comunidade racial ou étnica, mas uma decisão política de manter 

uma sociedade monocultural. Afinal, uma universidade monomusical e 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

351 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

monocultural só pode continuar existindo, em uma sociedade 

multimusical e multicultural, se houver uma política constante e 

sistemática de racismo, exclusão e preconceito. A prática sistemática e 

contínua da monoculturalidade e a monomusicalidade não foi apenas um 

gesto afirmativo em relação a uma única tradição cultural e musical, mas 

uma negação e um silenciamento de todas as outras. O centro dessa 

negação é o controle sobre o currículo, e esse controle é, antes de tudo, 

uma responsabilidade e um poder atribuído aos professores. De fato, 

apenas muito raramente os estudantes conseguiram impor uma 

mudança radical nos currículos universitários. Consequentemente, só 

podemos avançar para um currículo transcultural se o corpo docente não 

for mais monocultural ou monológico, mas se contar com a presença de 

mestres de outras tradições culturais, musicais e epistêmicas.  

Um programa transcultural implica o exercício de uma 

sensibilidade transcultural por parte de todos os envolvidos: alunos e 

professores. Da mesma forma que os alunos não têm dificuldade em 

aceitar sua ignorância mútua durante suas interações, com o Encontro de 

Saberes os professores também aceitarão sua ignorância mútua: afinal, 

doutores acadêmicos e mestres tradicionais compartilharão uma aula e 

trocarão seus respectivos conhecimentos e demonstrarão suas 

respectivas habilidades, admitindo, como ponto de partida para o diálogo, 

seu conhecimento insuficiente das expressões culturais uns dos outros. 

Posso aqui parafrasear, transplantando-o para o caso do Encontro de 

Saberes e a transculturalidade, o título de um artigo que publiquei no 

início da luta pelas cotas: A luta antirracista dos acadêmicos deve começar 

dentro do espaço acadêmico (Carvalho, 2004). Dito nos termos da 

presente discussão, este título pode assumir o lugar de um lema: “a luta 

dos acadêmicos contra a monocultura e o monologismo epistêmico deve 

começar dentro do espaço acadêmico”.  

Após 14 anos de experiência do Encontro de Saberes e 

testemunhando a riqueza e as complexidades de inúmeros sistemas 

musicais e suas artes correlatas e expressões integrativas, gostaria de 

encerrar oferecendo uma visão ainda inicial da transculturalidade plena 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

352 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

que poderia ser de interesse também para o contexto europeu. Pensando 

no caso de Viena, em primeiro lugar, já podemos imaginar o enorme 

impacto da presença dos mestres das tradições musicais das minorias 

austríacas, ou seja, os ciganos, os eslovenos, os croatas e os turcos; e 

também haverá chance de trazer mestres de comunidades exiladas, 

como sírios, afegãos, curdos e chineses. Se ela conseguir juntar todos esses 

mestres e mestras tradicionais com os professores/mestres de primeira 

linha da música erudita ocidental, a Universidade da Música de Viena 

poderá transcender sua situação atual de ser uma instituição de renome 

mundial para o ensino e criação, dentro dos parâmetros estéticos de um 

sistema musical ocidental e, poderá transformar-se em uma instituição 

transcultural que ensina não um, mas vários sistemas musicais diferentes. 

Obviamente, o Encontro de Saberes na pós-graduação da 

etnomusicologia é um passo inicial e ainda tímido; porém, a nova política 

de construção de um paradigma transcultural foi uma deliberação da 

instituição, e essa disciplina foi aberta como um marco para iniciar esse 

processo. 

Se agora imaginarmos por um momento o caso da França, 

podemos nos perguntar quantos mestres igualmente extraordinários 

podem ser encontrados nas periferias de Paris, como griots, mestres de 

percussão, de tradições de cura, oriundos de numerosos países africanos 

como Mali, Senegal, Niger, Benim, Burkina Faso, além de mestres dos 

países árabes, da Ásia, da Oceania, da Europa Oriental, muitos deles 

vivendo provavelmente em condições extremamente difíceis, sofrendo as 

violências diárias da  exclusão, do racismo, do preconceito e da xenofobia. 

Tanto quanto sei, com todo aquele mundo de conhecimento musical e de 

outras tradições encontradiças a poucos quilômetros de distância dos 

seus campi, a Universidade de Paris, reconhecida internacionalmente por 

sua grande excelência, medida nos termos da academia moderna 

hegemônica, continua a ser uma instituição universitária monocultural, 

monológica, monolíngue e estritamente eurocêntrica. 

E tomando como referência o livro de Anna Czekanowska, Ursula 

Hemetek, Gerda Lechleitner e Inna Naroditskaya sobre a música das 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

353 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

minorias no mundo (Czekanowska et al., 2004), pergunto-me também, 

lendo-o na perspectiva do Encontro de Saberes, se as universidades dos 

países onde os autores fizeram seus estudos – Polônia, Eslováquia, França, 

Alemanha, Grécia, Croácia, Sérvia, Bulgária, Lituânia, Itália e Azerbaijão, 

entre outros – já convidaram os mestres daquelas refinadas e importantes 

tradições musicais das minorias desses países para lecionar em suas 

escolas de música lado a lado com a música erudita ocidental. 

Dado o fato de que as minorias e outros grupos discriminados serão 

diferentes de uma cidade para outra, com a inclusão proposta pelo 

Encontro de Saberes a Universidade da Música de Viena poderá se tornar 

transcultural, embora diferente da forma como a Universidade de Paris 

poderá também tornar-se; e ambas serão diferentes da forma como as 

universidades de Londres, Berlim e demais países poderão realizar a 

transculturalidade, porque os saberes das minorias que cada uma delas 

chegará a incluir, pela presença e representação de seus respectivos 

mestres, serão diferentes entre si. Dito de outro modo, a diversidade nas 

tradições culturais pode se tornar um novo valor em nossas instituições 

acadêmicas. E não apenas a diversidade em si, mas a forma como são 

representadas, ou seja, pelos mestres de suas tradições; e obviamente, os 

professores dessas universidades podem compartilhar um espaço de 

equidade no ensino, no currículo e na abertura ao intercâmbio e à 

influência mútua com os mestres tradicionais. 

O modelo pluriepistêmico que almejamos, seja no Brasil ou na 

Áustria, tem como contrapartida a experiência da transculturalidade, que 

não toca apenas a interseção de temas de estudo, teóricos ou 

etnográficos, oriundos de epistemes variadas; alcança também o nível 

fenomenológico, isto é, os corpos e as mentes dos mestres e mestras, dos 

professores e professoras parceiros e dos estudantes. A pluriepistemia 

começa a se instalar na instituição universitária transformada por novas 

políticas acadêmicas, tais como propostas de reformas curriculares; 

mudanças no perfil do egresso de cada curso e especialidade; e também 

na convivência interétnica, interracial, internacional, interclasse, 

multilíngue e comunitária – todas se ativando mutuamente posto que os 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

354 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

sentidos e os valores gerais da comunidade acadêmica também se 

alteram.  

A outra mudança surgida paralela a esse processo de passagem de 

uma instituição monoepistêmica para uma instituição pluriepistêmica 

será mais um processo e menos algum tipo de condição estável, que se 

poderia instalar de um modo estruturado e fixo, da transculturalidade. 

Essa experiência transcultural é um desafio tão real e amplo quanto a 

instalação das bases pluriepistêmicas da instituição. Nesse contexto de 

mudanças profundas, a condição transcultural dos mestres surge agora 

como tema de reflexão para nós, docentes e estudantes da rede do 

Encontro de Saberes, e devemos desenvolvê-la em diálogo com os novos 

modelos de uma transculturalidade viva e em andamento, que são as 

intervenções docentes dos mestres.  

Emblema da dimensão transcultural do Encontro de Saberes foi o 

mestre Antônio Bispo, que justamente teorizou e defendeu o espaço 

aberto e flexível da fronteira, oposta ao limite imposto até recentemente 

pela academia branca racista, e onde é possível dialogar e aprender com 

o que é diferente de nós. Bispo se colocava como um tradutor da sua 

comunidade para a academia e da academia para a sua comunidade. A 

mestra raizeira Lucely Pio, uma das principais articuladoras da Rede Pacari 

das Plantas Medicinais do Cerrado, e que já ministrou aulas em várias 

universidades, atualmente fala para espaços de produção de políticas de 

apoio aos povos tradicionais em vários continentes por intermédio do 

Banco Mundial. A mestra Makota Kidoialê transita do seu terreiro de 

Angola e do seu quilombo Manzo para as universidades e as instituições 

do Estado. O mestre Álvaro Tukano, em linha análoga à do mestre Bispo, 

também transita na tradução do mundo do Alto Rio Negro para o nosso 

mundo. E assim o fazem praticamente todos os mestres e mestras.  

O mesmo tipo de movimento ocorre na MDW, em que mestres das 

tradições musicais das chamadas minorias austríacas expandem sua 

vocação transcultural constitutiva (porque estão com um pé na sociedade 

branco-germânica dominante e outro em suas respectivas comunidades) 

ao chegar na universidade para ensinar suas tradições, devendo torná-las 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

355 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

minimamente traduzíveis e assimiláveis para os estudantes até agora 

proficientes exclusivamente na linguagem musical erudita ocidental.  

Podemos refletir também sobre o processo atual de experiência 

transcultural exercitada pelos professores parceiros do Encontro de 

Saberes, do Brasil e da Áustria, que começam a desempenhar esse papel 

de tradutores e duplos mensageiros conceituado e exercitado por Antonio 

Bispo, ao traduzir sua nova experiência de aprendizado pelo diálogo com 

os mestres para seus colegas da comunidade acadêmica que ainda 

desconhecem esse movimento de construção de uma universidade 

pluriepistêmica, transdisciplinar e transcultural.  

Assim como a MDW se inspirou em um movimento surgido nas 

nossas universidades, nós também podemos nos inspirar no movimento 

de reforma institucional e curricular que eclodiu em Viena. O conceito 

estendido de transculturalidade que os colegas austríacos elaboram pode 

sintetizar uma vasta e complexa gama de ações, procedimentos, 

intervenções e desafios, em vários planos: estéticos, éticos, políticos, 

epistêmicos, sociais e pedagógicos, capazes até de organizar de um modo 

preciso muitas das dimensões desenvolvidas na metodologia do 

epistemômetro, ferramenta teórica e prática que desenvolvi para 

descolonização e transformação dos currículos (Carvalho, maio 2023).    

Pensemos no momento fundante das escolas superiores ocidentais 

de música e arte, em que professores e alunos conheciam todos a mesma 

e única linguagem musical, que podemos denominar sistema pós-Bach, 

com todos os parâmetros musicais estabilizados e padronizados. Dentro 

dessa episteme moderna, que foi transplantada para os demais 

continentes, desenvolveu-se um modelo de representação das músicas 

não ocidentais nos termos da música ocidental ensinada nas escolas 

seguindo esse modelo pós-bachiano da segunda metade do século 18. 

Acredito que somente com o Encontro de Saberes foi finalmente possível 

romper essa atitude canibalizadora de representação da alteridade 

musical, pois agora serão os próprios mestres dessas tradições não 

ocidentais que irão ensiná-las – e sempre o farão trazendo a força plena da 

sua transmissão oral, mesmo quando utilizem também algum nível de 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

356 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

representação escrita. O encontro do mestre não ocidental com o 

professor parceiro ocidental abre um espaço de experiência transcultural 

para ambos – o mesmo valendo para o encontro do mestre não ocidental 

com os alunos ocidentais ou os ocidentalizados pela formação 

pertencentes ou não a grupos ou nações não ocidentais.  

O ponto básico e original do Encontro de Saberes é o ensino. E a 

cultura trazida pelo mestre em seu corpo plenamente presente carrega 

embutida o viés ético e estético da sua comunidade e também seus 

conflitos de classe, raça, etnia, gênero, nacionalidade, condição social, 

relações com a natureza, territorialidade, espacialidade, corporalidade, 

espiritualidade e expressão linguística. Rompendo a monoculturalidade, 

o monolinguismo e a monologia epistêmica instituídos há séculos como 

norma, entramos agora no espaço transcultural, que não pode ser menos 

que transdisciplinar e pluriepistêmico, capaz de transformar as 

universidades em uma fronteira aberta, onde todos os acadêmicos 

transitem, sem um padrão fixo de regulamentação dos trânsitos, de modo 

pleno, equânime e irrestrito. 

Pensando ainda na condição fronteiriça do Encontro de Saberes, a 

presença dos mestres com seu corpo-território irrepresentável transforma 

o espaço inerte da sala de aula em uma pequena parcela do espaço 

comunitário de onde eles vêm. Com eles, a sala de aula se transforma 

numa zona de trânsito e fluxo, como uma fronteira alargada tendo de um 

lado a comunidade de onde chegam os mestres e de outro o milenar 

campus-torre-de marfim, que finalmente se abriu temporal e 

provisoriamente para os receber como docentes. O aidagara entre o 

mestre e o professor parceiro; entre o mestre e os alunos; entre o mestre, 

o professor parceiro e os alunos, se estica como um espaço entre a 

universidade e a comunidade. Esse entrelugar surgido no que antes era o 

espaço completamente confinado da aula monológica e no qual agora 

ressoa uma polifonia pluriepistêmica é a alavanca fluida e dinâmica para 

o amplo movimento, que apenas iniciamos, de transformação completa 

do modelo e do sentido de uma universidade aberta de fato aos saberes 

de todos os povos e nações do mundo.  



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

357 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

A mutualidade da influência propiciada pelo ambiente 

transcultural pode e deve ser lida a partir das perspectivas de todos os 

atores principais envolvidos. Os professores parceiros dos mestres do 

Encontro de Saberes vão se tornando seres transculturais à medida que 

começam a experimentar a fronteira entre as epistemes indígenas e afro-

brasileiras. Paralelamente, os mestres também vão se transformando em 

pessoas transculturais, à medida que passam a participar de outros 

circuitos da cultura acadêmica para além da docência, tornando-se 

membros de grupos de pesquisa, formando bancas de exame, 

coorientando estudantes, atuando em bancas de processos seletivos e 

publicando seus próprios livros ou artigos em coautoria com os 

professores parceiros. Nesse movimento, vão entendendo e absorvendo 

alguns dos valores do nosso mundo, por mescla, síntese ou fusão de 

reflexões de cunho pedagógico, intelectual ou ético próprios do mundo 

acadêmico. Um lema transcultural possível, ainda que não obviamente o 

único, poderia ser a expressão cunhada por Marcos Terena ao se dirigir a 

nós, brancos: “Eu posso ser você sem deixar de ser quem sou”. 

Também os estudantes se abrem a um tipo de aprendizado que 

não tiveram em nenhum momento do seu percurso escolar, do ensino 

fundamental ao universitário, qual seja: a transmissão exclusiva pela 

oralidade plena. O ensinamento de tradição oral abre uma nova fronteira, 

que permitirá aos alunos transitar entre vários movimentos distintos: o 

exercício da memória plena, a prática de transcrever essas lições orais e 

confrontá-las com os ensinamentos do letramento especializado em que 

foram formados com exclusividade. Sua formação final será uma espécie 

de terceiro espaço do saber, onde possam transitar, de um lado, os saberes 

de construção livre e autônoma oriundos das comunidades tradicionais; 

e, do outro, os saberes acadêmicos formatados e aplicados aos 

parâmetros pela instituição regida pela episteme ocidental moderna. 

O desafio de implantação da transculturalidade na MDW se 

concentra nas áreas da música e das áreas performáticas afins; no caso 

brasileiro, transculturalidade, transdisciplinaridade e pluriepistemia 

devem estender-se, idealmente, à maioria das áreas do saber ensinadas – 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

358 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

de fato, os mestres podem atuar em todas aquelas áreas em que os 

saberes tradicionais da oralidade possam estar presentes. Entre tantos 

trânsitos, estimulamos ainda mais um, qual seja, o trânsito 

intercontinental de experiências, metodologias e teorias ativados pelos 

mestres, docentes e estudantes da MDW com todos os seus equivalentes 

da rede de universidades do Encontro de Saberes no Brasil.  

Finalmente, a música e as artes cênicas correlatas de todos os povos 

e nações, quando colocadas juntas, podem funcionar como uma 

linguagem fértil para estabelecer novos diálogos civilizatórios, 

especialmente devido a sua abordagem integradora do corpo, da mente 

e do espírito. Além disso, os desafios do exercício da transculturalidade são 

semelhantes para todos nós, seja no caso das nações europeias, com suas 

minorias excluídas e comunidades imigrantes recém-chegadas (todas 

elas provavelmente carregando seus mestres tradicionais de saberes), seja 

na América Latina, com a recente inclusão acadêmica, por meio do 

Encontro de Saberes, dos mestres e mestras das comunidades indígenas, 

afro-brasileiras, quilombolas, das culturas populares e dos demais povos 

tradicionais.  

 

 

 

Referências 

ANZALDÚA, Gloria. Border Arte: Nepantla, El Lugar de la 
Frontera. In: KEATING, Ana Louise (ed.). The Gloria Anzaldúa 
Reader. Durham: Duke University Press, 2009, p. 176-187. 
 
BACHMANN-MEDICK, Doris. Introduction: the translational 
turn. Translation Studies, v. 2, n. 1, p. 2-16, 2009. 
 
BAKHTIN, Mikhail. Problems of Dostoevsky’s poetics. 
Minneapolis: University of Minesotta Press, 1984. 
 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: Editora da 
UFMG, 2006. 
 
BHABHA, Homi. Culture’s in-between. In: HALL, Stuart; DU GAY, 
Paul (eds.). Questions of cultural identity. London: Sage 
Publications, 1996, p. 53-60. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

359 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

BHABHA, Homi. Interrogating identity. In: The Location of 
Culture. London: Routledge, 1994. 
 
BUDEN, Boris et al. Cultural translation: an introduction to the 
problem, and responses. Translation studies, v. 2, n. 2, p. 196-219, 
2009. 
 
CARVALHO, José Jorge de. The Meeting of Knowledges in the 
Universities. A movement to decolonise the Eurocentric 
academic curriculum in Latin America. In: Routledge 
Companion to Architectural Pedagogies of the Global South. 
New York: Routledge, 2023, p. 69-78. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Universidade aberta para novos 
saberes, sujeitos e epistemologias. Um modelo para a 
refundação das universidades brasileiras. Ciência & Cultura, v. 
75, n. 1, p. 1-12, maio 2023.   
 
CARVALHO, José Jorge de. Notório saber para os mestres e 
mestras dos povos e comunidades tradicionais. In: RIBEIRO, 
Mônica Medeiros; MENCARELLI, Fernando (orgs.). Mundos 
possíveis. Culturas em pensamento. Belo Horizonte: Incipit, 
2022a, p. 69-101. 
 
CARVALHO, José Jorge de. The impact and interaction 
between the intangible cultural heritage & decolonizing 
approaches of indigenous education. In: Ontologies and 
epistemologies of indigenous music and dance. Chiayi: 
National Chiayi University, 2022b, p. 75-84. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Ethnomusicology and the Meeting 
of Knowledges in music. The inclusion of masters of traditional 
musics as lecturers in higher education institutions. In: 
DIAMOND, Beverley; Castelo-Branco, Salwa El-Shawan (eds.). 
Transforming ethnomusicology. Political, social, and ecological 
issues, v. II. New York: Oxford University Press, 2021, p. 185-206. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes, 
descolonização e transdisciplinaridade. Três conferências 
introdutórias. In: Tugny, Rosângela Pereira de; Gonçalves, 
Gustavo (orgs.). Universidade Popular e Encontro de Saberes.  
Brasília/Salvador: INCT de Inclusão/Edufba, 2020, p. 13-56. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Mais uma teoria de Bispo: o limite a 
fronteira. In: BISPO, Antonio. Colonização, quilombos. Modos e 
significações. 2 ed. Brasília: Ayó/INCT de Inclusão, 2019a, p. 91-
93. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Transculturality and the Meeting of 
Knowledges. In: Hemetek, Ursula et al. (orgs.). Transkulturelle 
Erkundungen. Wissenschaftlich-künstleriche Perspektiven. 
Wien: Böhlau Verlag, 2019b, p. 79-94. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

360 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes e 
descolonização: para uma refundação étnica, racial e 
epistêmica das universidades brasileiras. In: Bernardino-Costa, 
Joaze; Maldonado-Torres, Nelson; Grossfoguel, Ramón (orgs.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2018, p. 79-106. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Uma proposta de estudos culturais 
na América Latina: inclusão étnica e racial, 
transdisciplinaridade e Encontro de Saberes. In: Almeida, Júlia; 
Patrocínio, Paulo Roberto Tonani do (orgs.). Estudos culturais: 
legado e apropriações. Campinas: Pontes Editores, 2017, p. 157-
189. 
 
CARVALHO, José Jorge de. A luta antirracista dos acadêmicos 
deve começar no meio acadêmico. Brasília: Depto. de 
Antropologia/UnB, 2004 (Série Antropologia, 394). 
 
CARVALHO, José Jorge de. Afro-Brazilian music and rituals. Part 
1: From traditional genres to the beginnings of samba. Duke: 
University of North Carolina Program in Latin American Studies, 
2000 (Working Paper Series # 30). 
 
CARVALHO, José Jorge; ALBERNAZ, Pablo. Encontro de 
Saberes: por uma universidade antirracista e pluriepistêmica. 
Horizontes Antropológicos, ano 28, n. 63, p. 333-358, maio-ago. 
2022. 
 
CARVALHO, José Jorge de; FlÓrez, Juliana. The Meeting of 
Knowledges: a project for the decolonization of universities in 
Latin America. Postcolonial Studies. Special Issue: Decoloniality, 
Knowledges and Aesthetics, Melbourne, v. 17, n. 2, p. 122-139, 
2014a.  
 
CARVALHO, José Jorge de; FlÓrez, Juliana. Encuentro de 
Saberes: proyecto para decolonizar el conocimiento 
universitario eurocéntrico. Nómadas, Bogotá, v. 41, p. 131-147, 
2014b.  
 
CARVALHO, José Jorge de; FlÓrez, Juliana; Martínez, Máncel. El 
Encuentro de Saberes: hacia una universidad pluriepistémica. 
In: Ayala, Nina Alejandra Cabra; Restrepo, Camila Aschner 
(orgs.). Saberes nómadas. Derivas del pensamiento próprio. 
Bogotá: Iesco, 2017, p. 183-208. 
 
CARVALHO, José Jorge de; Vianna, Letícia. O Encontro de 
Saberes nas universidades. Uma síntese dos dez primeiros 
anos. Revista Mundaú, n. 9, p. 23-49, 2020. 
 
CARVALHO, José Jorge de; Vianna, Letícia; Salgado, Flávia. 
Mapeando mestres e mestras dos saberes populares 
tradicionais. In: Políticas Culturais. Rio de Janeiro: Fundação 
Casa de Rui Barbosa, 2016. 
 



Revista Interface, v.34, n.2  
julho-dezembro 2024 

e-ISSN 2965-3606  

 

  

361 

 
 

Centro de Letras e Artes / UFRJ 
Rio de Janeiro, Brasil 

CARVALHO, José Jorge et al. The Meeting of Knowledges as a 
contribution to ethnomusicology and music education. World 
of Music (New Series), v. 5, n. 1, p. 111-133, 2016. 
 
CZEKANOWSKA, Anna et al. (orgs.). Manifold identities: studies 
on music and minorities. Cambridge: Cambridge Scholars 
Publishing, 2004.  
 
HEMETEK, Ursula. Applied ethnomusicology as an intercultural 
tool. In: Pettan, Svanibor; Titon, Jeff Todd (eds.). The Oxford 
Handbook of Applied Ethnomusicology. Oxford: Oxford 
University Press, 2015a, p. 229-277. 
 
HEMETEK, Ursula. Music of minorities: “The others from within?” 
on terminology and the history of research in Austria. 
Musicologica Austriaca, 31 out. 2015b.  
 
HEMETEK, Ursula. The music of minorities in Austria: conflict 
and intercultural strategies. In: Harrison, Klisala; Mackinlay, 
Elizabeth; Pettan, Svanibor (eds.). Applied ethnomusicology. 
Historical and contemporary approaches. Cambridge: 
Cambridge Scholars Publishing, 2010, p. 182-199. 
 
Hemetek, Ursula et al. (orgs.). Transkulturelle Erkundungen. 
Wissenschaftlich-künstleriche Perspektiven. Wien: Böhlau 
Verlag, 2019. 
 
LAGO, Jorgete et al. Interculturality and musical diversity in 
Belém. In: CORRÊA, Antenor Ferreira (ed.). Music in intercultural 
perspective. Brasília: Strong Edições, 2016, p. 123-132.  
 
ORTIZ, Fernando. Del fenómeno social de la “transculturación y 
de su importancia en Cuba. In:  Contrapunteo Cubano del 
Tabaco y el Azúcar. La Habana: Editorial de Ciencias Sociales, 
1983.  
 
RUTHERFOIRD, Jonathan. O terceiro espaço. Uma entrevista 
com Homi Bhabha. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional, n. 24, p. 35-41, 1996.  
 
SAID, Edward. Culture and imperialism. New York: Vintage 
Books, 1994. 
 
SANTOS, Antonio Bispo. Colonização, quilombos. Modos e 
significações. 2 ed. Brasília: Ayó/INCT de Inclusão, 2019. 
 
TETSURO, Watsuji. Watsuji’s Tetsuro’s Rinrigaku. Ethics in 
Japan. New York: New York State University Press, 1996. 
 
Recebido em:  19 de abril de 2024  
Aceito em: 11 de agosto de 2024 
 
 
 


