
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

  

  

 

  

  

Atlas do chão:  
mapeamento como 
prática  
de cuidado planetário  

 

Ana Luiza Nobre 
 

Doutora em História pela PUC-Rio. Professora do Departamento de 

Arquitetura e Urbanismo e do Programa de Pós-graduação em 

Arquitetura da mesma instituição. Pesquisadora do CNPq (PQ 2). 
 
 



 

129 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

  

É uma alegria muito grande sempre voltar à Esdi. E à apresentação linda feita 

pela Paula [de Oliveira Camargo], eu acrescentaria que sou uma mulher nascida e 

crescida na Zona Norte do Rio de Janeiro. Esse dado é muito importante para mim e se 

soma a outro, que tem a ver com o fato de ter me deixado afetar profundamente pela 

pandemia. O que vou apresentar aqui hoje, então, que é o que venho fazendo nos 

últimos cinco anos, tem muito a ver com um deslocamento também, uma inquietação e 

um tensionamento muito grande, em todos os sentidos, emocional, psíquico, do ponto 

de vista dos meus modos ou dos meus meios de me relacionar, de me posicionar, de 

pensar e também de exercer a minha prática como pesquisadora e professora. Os 

últimos cinco anos tem sido um período muito intenso de revisão crítica da minha 

própria (de)formação como arquiteta e historiadora. 

Nos anos 1980, quando me formei, eu era bem próxima dos grandes 

protagonistas da arquitetura moderna, como Lúcio Costa e Oscar Niemeyer. Entre os 

anos 1990 e os anos 2000, quando fiz a minha tese de doutorado, me aproximei  também 

do campo do design, e da Esdi. Já buscando um certo rompimento com o círculo de giz 

traçado por Lúcio Costa, cheguei a Ulm. 

E, naquele momento, na Esdi, a normatividade ulmiana estava muito presente, 

ainda que já estivesse sendo tensionada e talvez até flexibilizada de alguma maneira. 

Para vocês entenderem o que significa para mim esse lugar de onde falo hoje, de onde 

me vejo hoje. Como uma mulher branca, arquiteta, historiadora, nascida na Zona Norte 

da cidade e muito conformada por relações patriarcais de poder e dominação. 

Por isso me vi muito arrepiada por uma série de questões que ganharam muita 

intensidade nos últimos anos, e já foram colocadas aqui também. Mas, ao contrário da 

antropologia, da filosofia e do design, a arquitetura, que é o meu campo de atuação, 

segue muito amarrada, e com muita dificuldade de desaprender. Muita dificuldade de 

desaprender o colonialismo, o eurocentrismo, o patriarcalismo, a heteronormatividade, 

o racismo, o sexismo. 

Enquanto a antropologia se deixou interpelar nos últimos anos pela crise atual, a 

arquitetura se mantém muito agarrada ao antropocentrismo e à glorificação da cidade, 



 

130 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

 

  

como se o horizonte da cidade não fosse o colapso. E como se a arquitetura não fosse 

muito responsável pela crise que estamos vivendo. Grande parte da arquitetura, e do 

ensino da arquitetura, segue muito centrada numa crença infantil, num poder de mudar 

o mundo através do projeto, como se a arquitetura não se tratasse fundamentalmente de 

dar caminho para possibilidades e modos de existência. O que vou mostrar aqui hoje é 

uma pesquisa que começa a se formular para mim em 2013, na primeira vez que estive 

em Portugal. 

Isso é importante hoje para mim também, porque o início da pesquisa é marcado 

pela minha experiência física, corpórea, justamente em Portugal. Isso se configura como 

projeto de pesquisa CNPq em 2015, na esteira de várias publicações que emergiram 

desde o começo dos anos 2000, sobretudo desde o Groundscape, de Ilka e Andréas Ruby. 

E que tem a ver, inicialmente, com o entendimento do chão como um fundamento da 

arquitetura. 

Como a relação entre a arquitetura e o chão era, inicialmente, o que estava me 

conduzindo, eu fui olhar isso, e fui tocada pela maneira como a arquitetura portuguesa 

contemporânea, sobretudo a partir do Álvaro Siza Vieira, lida com o chão. Como o chão 

é desenhado, tocado, como essa relação se dá, e como é essa relação na arquitetura 

moderna e contemporânea no Brasil. No contexto da pandemia, porém, isso ganha 

outro sentido,  e aí tenho uma série de outras referências, que se somam a partir de 

2020  quando o chão ganha uma outra centralidade para mim, como condição de 

habitabilidade do planeta. 

Eu poderia listar uma série de publicações e eventos que se somam nesse sentido; 

desde o Sadhguru, na campanha Save Soil, que envolveu uma viagem que ele faz de 

Serpentine Gallery 

Bruno Latour, que foi publicado um pouco antes da pandemia, mas saiu no Brasil  em 



 

131 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

  

Arquitetura e Urbanismo da USP. Vou me concentrar nesse trabalho, e mais 

particularmente em duas práticas extensionistas recentes ligadas a ele. 

O Atlas é um experimento contra-cartográfico e contra-historiográfico 

desenvolvido com apoio da FAPERJ e do CNPq, por uma equipe grande e muito 

plástica, que já teve diferentes configurações ao longo do tempo, e contou com um 

enorme engajamento de muitos colaboradores, inclusive, o Ailton Krenak, justamente 

com o ponto que foi citado aqui sobre a ida do David Kopenawa à Acrópole de Atenas. 

Eu já tinha experiência com cartografia, com o RioNow, que na época eu nem associava 

muito à cartografia, mas quando as pessoas começaram a me dizer que eu estava 

fazendo uma cartografia crítica, uma cartografia pós-representacional, uma contra-

cartografia, comecei a me dar conta de que ali tinha alguma coisa. E fiz também  um 

 

Mas isso ganha um outro giro, digamos assim, que se soma ao giro decolonial, ao 

giro da história, quando eu me dou conta de fato, da urgência de testar, explorar... 

Explorar é uma palavra tão ruim, não é? Testar, talvez... Enfim, testar outras formas de 

escrita, considerando que na escrita nem tudo é verbo. Então, a base do Atlas é um sítio 

digital, atlasdochão.org, que vou mostrar aqui e foi desenvolvido com a colaboração do 

Claudio Bueno e do Victor Cesar, do ponto de vista do design, e do Jeff Sobral, do ponto 

de vista da programação.  

O Atlas foi pensado, ao mesmo tempo, como um conjunto aberto, expansível e 

inacabado, de mapas, mas também como um arquivo e um sistema constelar de 

imagens, de escritas e narrativas. Várias guias foram importantíssimas na construção da 

estrutura do Atlas. Vou recuperar algumas citações. 

O Bruno Latour dizendo que não podemos mais contar as mesmas histórias. Isso 

se tornou um mantra para mim. O Robert Talley Jr, professor de literatura 

estadunidense, que num livro chamado 

contar uma história, e vice-

fazem mundos e que mundos fazem históri

brasileira sediada em Berlim, dizendo que a decolonização começa pelo chão. A isso, 



 

132 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

 

  

claro, somam-se saberes ancestrais que ecoam através de vozes ou gritos, como disseram 

os nossos parceiros aqui, de lideranças indígenas, como o Casé Angatu  

 e a Laura Parintins   

O que vocês estão vendo é, digamos assim, a entrada no Atlas do Chão. A cada 

acesso, aparece uma frase numa língua original traduzida para o português ou para o 

inglês, embaixo. A isso somam-se muitas referências teóricas. O Aby Warburg, com seu 

Atlas Mnemosyne, lido pelo Didi-Huberman. O Walter Benjamin, com a escrita 

constelar. Deleuze e Guattari, sem dúvida, com os Mil Platôs e a distinção entre mapa e 

decalque. E, do ponto de vista mais da desestabilização da tradição cartográfica, o Brian 

Holmes, o Brian Harley, o Bruno Latour com as suas gaia grafias, a Anna Tsing, com o 

Atlas Feral, que foi desenvolvido em paralelo ao Atlas do Chão e hoje é um parceiro 

nosso. E não posso deixar de citar, na literatura, o Lewis Carroll, com o mapa da caçada 

ao Snark, que é uma joia. 

Mas por que o chão? Chão é uma palavra polissêmica, escolhida justamente por 

conta dessa polissemia e por não ser um conceito. Então, ela escapa a qualquer 

cientificismo, e uma das primeiras coisas que fizemos, ainda antes do Atlas estar em pé, 

Calafate e resultou num livro homônimo. 

Procuramos explorar não só a dobra semântica de chão como solo, terra e 

território, que é meio óbvia, mas também outros tantos sentidos. A lista que vocês estão 

vendo foi construída coletivamente ao longo desses ciclos de encontros. A gente abriu 

um Google Docs e as pessoas foram colocando lá os diferentes sentidos do chão. 

A gente vai encontrar aí encruzilhada, encontro, gravidade, mapa, matéria-

Enfim, é uma lista infinita, na verdade, que a gente bem poderia também continuar aqui 

hoje. E é sempre muito bonito, quando fazemos oficinas, usar essa lista como um 

disparador também, uma provocação para pensar outros sentidos do chão. 

Enfim, o chão é tomado aqui não como uma categoria científica, um conceito 

científico, mas como um composto que tem múltiplas camadas históricas, simbólicas, 



 

133 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

  

sociais, literárias, artísticas. Ou seja, tem uma espessura e uma dimensão interescalar por 

excelência. 

E por que cartografia? Porque a cartografia oferece possibilidades de ler o chão 

como um arquivo do mundo, na expressão do Kant, que, como vocês talvez saibam, foi 

professor de geografia. E também de escrever novas histórias, novas narrativas que 

envolvem processos complexos de urbanização, territorialização e desterritorialização. A 

grande questão que se colocou desde o início foi como mapear não pontos fixos, mas 

processos. E esse desafio traz consigo também a questão de como mapear tempo. 

Porque, quando a gente pensa em mapa, em geral, a gente pensa em espaço. Mas 

os mapas também são temporais. Basta lembrar, por exemplo, do chamado mapa do 

Antigo Egito, um mapa que compreende quatro mil anos. Na verdade, o tempo de 

exposição na cartografia, assim como na fotografia, é decisivo. E mesmo que o mapa seja 

estático, ele tem um tempo de exposição. Isso se colocou como uma questão também. 

Porque assim como não existe o território em si mesmo, também não existe o tempo em 

si mesmo, um tempo absoluto, universal, mensurável. Como mapear então processos 

que escapam da linha reta, desse tempo mensurável, desse tempo que aponta para o 

futuro, que concatena passado, presente e futuro? Como mapear movimentos que 

enlaçam todos os tempos e que nos permitem também reescrever o passado, 

considerando que o passado não é imutável? Estou falando de questões que me tocaram 

muito como historiadora, e continuam me tocando muito, mas se cruzam também com 

a pesquisa sobre cartografia que o David já vinha fazendo como professor da área de 

representação. 

Por isso fomos buscar uma noção de tempo espiralar, circular. E aí a elaboração 

conceitual da Leda Maria Martins é fundante, embora essa abordagem seja ancestral. 

Nos perguntamos como poderíamos problematizar a herança da colonialidade na 

prática arquitetônica urbanística, através de outros modos também de mapear, ou seja, 

de tornar criticamente visível processos complexos, multiescalares, que permanecem 

inscritos no chão hoje. Não necessariamente produzidos hoje, mas que permanecem 

inscritos como pegadas, como vestígios. E que podem ser lidos hoje. E aí o Atlas se 



 

134 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

 

  

apresentou como um dispositivo de grande fecundidade. Ou, como Didi-Huberman diz, 

uma máquina de leitura, uma mina. E aí alguns conceitos básicos que têm a ver com as 

referências com as quais a gente trabalhou, são montagens, desmontagens, remontagens. 

Procuramos trabalhar com uma poética relacional, provisória - necessariamente, 

infinita, por princípio. E também, com anacronismos, ou seja, com conexões disjuntivas 

entre imagens, tempos, narrativas, temporalidades, escalas, dando muito ênfase às 

um ponto mapeado, e todas se movem, você pode entrar em qualquer uma delas e 

chegar a um ponto. Mas, além das imagens, também tem outros materiais, como texto, 

áudio, vídeos. E muitos tipos de texto, inclusive, alguns mais factuais, outros mais 

oníricos ou ficcionais. 

A base do Atlas, então, são os pontos e as relações entre pontos, que formam as 

constelações. Esses pontos são georreferenciados, mas se apresentam como 

encruzilhadas, como pontos germinantes, como nós de problemas, como pontos 

críticos. E as constelações são relações construídas entre os pontos. No momento temos 

cerca de 250 pontos e seis constelações. A maior constelação do Atlas é a constelação 

independente, que é feita de 200 pontos e foi produzida no contexto do bicentenário da 

independência do Brasil como um modo de evocar, mas, ao mesmo tempo, 

problematizar essa narrativa e seus desdobramentos contemporâneos. Essa é a única 

constelação que tem uma versão impressa, editada pela Rio Books. E preciso dizer que 

no design tivemos duas parceiras maravilhosas, a Eduarda de Aquino e a Stephanie 

Lima. O mapeamento foi feito por um grupo de cerca de 100 colaboradores, pessoas 

muito distintas, que foram, assim, voluntariamente se aproximando, ou convidamos. 

Algumas produziram mais de um ponto, outras produziram um ponto só. São pessoas 

da área de História, Literatura, Antropologia, Arquitetura, e muitas outras. Por 

exemplo, Célia Tupinambá, Clara Ianni, Ligia Nobre, e também alunos de graduação e 

pós-graduação.  

Eu queria me concentrar aqui, nas duas últimas constelações produzidas, a 

 



 

135 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

  

entre a equipe do meu laboratório de pesquisa no Departamento de Arquitetura e 

Urbanismo da PUC, o laboratório do David, no Instituto de Arquitetura e Urbanismo 

da USP, além de pesquisadores do Departamento de Antropologia da Universidade da 

Carolina do Norte, ligados à professora Alder Kelleman, antropóloga e coeditora do 

Feral Atlas, e da Bauhaus Dessau sob a coordenação da Lilli Carr, uma arquiteta-

designer também ligada ao Feral Atlas. Quatro escolas muito distintas, buscando 

mapear entidades ferais em quatro diferentes contextos. 

O David trabalhou na região do Monjolinho, em São Carlos, interior de São 

Paulo. A Alder trabalhou em uma terra indígena, a Lilli trabalhou em Bitterfeld-Wolfen, 

uma região industrial na Alemanha, onde a Agfa começou a produzir filmes coloridos. E 

com isso contaminou totalmente o solo. É como se fosse o lado B da Bauhaus, na 

verdade. Toda a indústria da Bauhaus que não aparece em Dessau está em  Bitterfeld-

Wolfen. E eu trabalhei no complexo da Maré. Junto com o Observatório de Favelas e a 

Redes da Maré, mapeamos cinco entidades ferais na Maré. Segundo a definição da Anna 

Tsing, entidades ferais são seres não humanos que nascem de projetos de infraestrutura 

humana, mas proliferam escapando ao controle humano. 

No caso da Maré, consideramos como infraestrutura o próprio chão da favela, 

que é praticamente toda construída sobre aterros, sobre mangues. E as entidades 

mapeadas foram pó de pneu, amendoeira, musgo, refugo e o sporothrix mareense, um 

fungo cuja espécie nós inventamos, em referência a uma epidemia que é real e está 

ligada aos animais que são abandonados lá, sobretudo durante a pandemia. 

âmbito de um projeto maior chamado South Designs, coordenado por dois parceiros 

nossos na Alemanha, Laura Kemmer e Jamie-Scott Baxter, em parceria com um 

movimento social sediado no Bixiga, região central de São Paulo, chamado Salve 

Saracura. É um movimento que reivindica o reconhecimento da presença da 

ancestralidade negra numa região muito embranquecida e conhecida, sobretudo, pela 

presença de imigrantes italianos. Todo mundo conhece o Bixiga pelas pizzarias e 



 

136 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

 

  

trattorias, e, no entanto, tem uma presença negra ali muito anterior cuja história 

continua sendo apagada, inclusive pelo metrô que está se construindo em cima da Vai-

vai, que é a primeira escola de samba de São Paulo, e de um sitio arqueológico que 

aponta para a existência de um terreiro. 

Eu queria falar dessa oficina porque foi um processo muito bonito e importante 

para o Atlas, porque conseguimos juntar um grupo de 35 pessoas, mais ou menos, de 

onze línguas diferentes, inclusive três indígenas de três etnias diferentes, Baniwa, Baré e 

Desano, a Maria Thereza Alves, que já citei, o pessoal do movimento Salve Saracura, o 

pessoal da Floating University de Berlim, o pessoal do Labtek Apung de Jacarta, 

Indonesia, alunos nossos e ficamos uma semana imersos no Bixiga, mapeando as 

relações multiespécies germinantes nesse território, a partir da presença do Rio 

Saracura, que está totalmente enterrado sob o asfalto, mas tem uma presença ali. Foi 

muito forte sentir essa presença, mapear onde ela está e as práticas socioespaciais, 

culturais, os saberes, os fazeres e memórias que têm relação com a presença desse corpo 

 

Desse trabalho resu

de sete pontos que correspondem a sete grupos muito heterogêneos, que produziram 

sete cartas para o Rio Saracura.  

A constelação independente tem uma versão impressa, e a constelação 

m uma espécie de ritual performance, que a gente faz lendo as cartas, com 

coisas que são encontradas em contextos em que a gente se apresenta.  Já apresentamos 

em São Paulo, no Museu das Culturas Indígenas, e na Floating University, em Berlim. E 

essas experiências, que são também um ponto de inflexão dentro do Atlas, se 

configuram como experiências de extensão universitária. Elas também me levaram a 

pensar, e esse é justamente o lugar onde estou agora, no mapeamento como uma prática 

de cuidado planetário. Evidentemente, a dimensão do cuidado atravessa muitas das 

nossas práticas, mas, sem dúvida foram essas duas constelações, e esses dois processos 

de mapeamento que deram à dimensão do cuidado uma centralidade dentro da minha 

própria perspectiva. 



 

137 
 

LUGAR COMUM, Rio de Janeiro, n. 74, dezembro de 2025 

 

  

E vindo da arquitetura, e dessa relação forte com a arquitetura moderna que 

mencionei inicialmente, isso é algo muito transformador. Porque para a arquitetura 

moderna o cuidado sempre foi algo ignorado, ou desdenhado, ou visto com suspeita, 

como se a arquitetura estivesse imantada por uma aura de eternidade. Mas o cuidado 

também pode ser entendido como uma prática ligada aos ciclos vitais de renovação, e 

está em muitas práticas ancestrais, arquitetônicas, inclusive. Está por exemplo, no 

santuário de Ise, no Japão, que, desde o século VII vem sendo construído e reconstruído, 

a cada 20 anos. Ou nas casas de reza Guarani, que também se refazem a cada vez que 

algo não vai bem, a cada vez que se sente uma energia ruim. 

Ou numa ponte de bambu do Camboja que tem um quilômetro e meio de 

extensão e é construída anualmente há muitas gerações, ou foi construída anualmente 

até 2017, 2018, quando foi substituída por uma ponte de concreto. Por que ela era 

construída anualmente? Por conta das marés. Então essa ideia de cuidado articulada 

com a ideia de permanência, com mutabilidade dos ecossistemas, dos processos 

materiais, naturais, com o fluxo vital de repente ganhou uma centralidade para mim. Me 

dei conta de que, se posso pensar em mapear como cuidar, posso pensar em mapear 

também como dar caminho à impermanência. Porque o cuidar pode ser isso: dar 

caminho para a impermanência.  

Então é um desafio que segue, uma prática que segue. Do ponto de vista da 

arquitetura, o cuidado desloca, o foco do objeto para as relações, e isso também é algo 

que cada vez nos interessa mais no Atlas do chão. Então, como todas as águas confluem, 

eu queria finalizar colocando em circulação aqui as cartas para o Rio Saracura, na 

esperança de que a gente possa também, através delas, cuidar do rio Mekong, no 

Camboja, o rio Saracura, em São Paulo, o rio Carioca, o rio Amazonas, e todos os rios 

que fluem em cada um de nós. Obrigada. 


