
 

  95 

 

 

DOSSIÊ TEMÁTICO: GASTRONOMIAS E CIRCUM-NAVEGAÇÕES |  

THEMATIC DOSSIER: GASTRONOMIES AND CIRCUMNAVIGATIONS 

 

 

 

Alimentação, ritual e reconstrução da Casa 

Sagrada em Timor-Leste 

Food, ritual and the reconstruction of the Sacred House in East 

Timor 

Alimentación, ritual y reconstrucción de la Casa Sagrada en 

Timor-Leste 

DOI: https://doi.org/10.70051/mangt.v4i2.65057  

 

Luisa Coutinho | luisa_coutinho@hotmail.com     
https://orcid.org/0000-0002-1938-5006  

Universidade Nova de Lisboa (UnL), Lisboa, Portugal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebimento do artigo: 31-julho-2024 

Aceite: 23-dezembro-2024 

 

COUTINHO, L. Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-

Leste. Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029. Rio de 

Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez. 2024. 

https://doi.org/10.70051/mangt.v4i2.65057
mailto:luisa_coutinho@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1938-5006


COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 96 

RESUMO 

Este artigo baseia-se em um trabalho de campo desenvolvido em Timor-Leste, em 2018, e 

parte da visita a uma aldeia montanhosa para observar e participar nas cerimónias e rituais para 

a reconstrução de uma Casa Sagrada ou Uma Lulik. Esta comunidade, país e região enquadram-

se nas chamadas “sociedade de casas” em que a Casa pode ser entendida como grupo de 

parentesco, unidade ritual e política que tem na alimentação e nos rituais uma forma de 

legitimação. Durante as cerimónias, tornou-se evidente a importância dos rituais, dos 

sacrifícios animais, da divisão da sua carne na renovação dos laços de aliança entre as Casas 

recetoras de mulheres e Casas dadoras de mulheres, dos espécimes alimentares servidos no 

banquete e da presença do ambiente natural e da sua transformação à mesa. Este foi um 

pretexto para a partir da origem, circulação entre territórios, produção e consumo dos 

alimentos identificados, refletir sobre como os alimentos de origem vegetal e animal são 

apropriados, percecionados e transformados e, como seres sencientes de acordo com crenças 

animistas, se tornam alimentos rituais. 

Palavras-chaves: Gastronomia; Alimentação ritual; Transformação alimentar; Uma Lulik; 

Animismo; Timor-Leste. 

 

ABSTRACT 

This article is based on a fieldwork carried out in Timor-Leste in 2018, and starts with a visit to 

a mountain village to observe and participate in ceremonies and rituals for the reconstruction 

of a Sacred House or Uma Lulik. This community, country and region are part of the so-called 

“society of houses” in which the House can be understood as a kinship group, a ritual and 

political unit that has food and rituals as a form of legitimation. During the ceremonies, the 

importance of the rituals, the animal sacrifices, the division of their meat to renew the bonds of 

alliance between the wife-taker Houses and the wife-giver Houses, the food specimens served 

at the banquet and the presence of the natural environment and its transformation at the table 

became clear. This was a pretext for reflecting on the origin, circulation between territories, 

production and consumption of the foods identified, on how foods of plant and animal origin 

are appropriated, perceived, transformed, and as sentient beings according to animist beliefs, 

become ritual foods. 

Keywords: Gastronomy; Ritual food; Food transformation; Uma Lulik; Animism; Timor-Leste. 

 

RESUMEN 

Este artículo se basa en un trabajo de campo realizado en Timor-Leste en 2018, y comienza con 

una visita a un pueblo de montaña para observar y participar en ceremonias y rituales para la 

reconstrucción de una Casa Sagrada o Uma Lulik. Esta comunidad, país y región forman parte 

de la llamada “sociedad de las casas” en la que la Casa puede entenderse como un grupo de 

parentesco, una unidad ritual y política que cuenta con la comida y los rituales como forma de 

legitimación. Durante las ceremonias se puso de manifiesto la importancia de los rituales, los 

sacrificios de animales, la división de su carne para renovar los lazos de alianza entre las Casas 

receptoras y las Casas dadoras de esposas, los especímenes alimenticios servidos en el 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 97 

banquete y la presencia del entorno natural y su transformación en la mesa. Este fue un 

pretexto para reflexionar sobre el origen, la circulación entre territorios, la producción y el 

consumo de los alimentos identificados, sobre cómo se apropian, perciben y transforman los 

alimentos de origen vegetal y animal y, como seres sensibles según las creencias animistas, se 

convierten en alimentos rituales. 

Palabras claves: Gastronomía; Alimentos rituales; Transformación alimentaria; Uma Lulik; 

Animismo; Timor-Leste. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Aderi com entusiasmo ao repto lançado neste dossier temático da revista Mangút-

Gatronomias e Circum-navegações. Considerei que o meu contributo mais pertinente para esta 

temática seria a partir da observação participante em trabalho de campo desenvolvido na 

República Democrática de Timor-Leste (RDTL), em 2018, no âmbito do meu doutoramento em 

Antropologia (Coutinho, 2023), numa visita que fiz a uma aldeia com o intuito de observar e 

participar nas cerimónias rituais para a reconstrução de uma Uma Lulik, termo tétum1, que em 

Português se pode traduzir como “Casa Sagrada”. Estas cerimónias envolveram rituais, 

sacrifícios animais, espécimes alimentares preparados, servidos e consumidos, e a presença do 

ambiente natural transformado num banquete no contexto de um cerimonial de resinificação 

de identidade e espiritualidade. As cerimónias fizeram-me pensar na origem dos alimentos que 

identifico neste artigo, na circulação de pessoas, animais, plantas e de processos entre os 

territórios do império colonial português, na produção e consumo dos alimentos e na forma 

como humanos, animais e vegetais se entrelaçam profusamente à mesa.  

A circulação de pessoas e alimentos de origem vegetal e animal entre espaços coloniais 

do império português é conhecida, assim como noutros regimes coloniais de outras 

metrópoles, e mesmo entre metrópoles. Em Timor-Leste, é possível que a reduzida presença 

de colonos portugueses e o interesse periférico desta colónia asiática no império colonial 

português, tenha influenciado essa circulação alimentar. 

A presença portuguesa em Timor teve início no século XVI com posições mercantis na 

costa e a propagação progressiva de missões religiosas da Ordem de São Domingos no interior 

da colónia. Timor português manteve-se até ao início do século XVIII sob o domínio dos 

capitães-mores, até ser nomeado o primeiro governador colonial. Michael Leach (2017) 

enfatiza uma longa era do que chama de “domínio indireto” dos portugueses, parte de um 

processo colonial de cooptação da autoridade tradicional timorense. Janet Gunter (2008) 

argumenta que o domínio indirecto português foi consolidado entre finais do século XIX e início 

do século XX através da agência das elites locais e que a proporção de contacto entre 

timorenses e não timorenses, entre os quais portugueses, era muito reduzida.  

 
1 Idioma nacional e oficial de Timor-Leste,de origem malaio-polinésio e que se constitui como língua 
franca no território. Com a chegada dos portugueses ao território, o tétum absorveu muitos vocábulos 
da língua portuguesa. A língua também pode ser vista como um instrumento de comunicação e de 
circulação de vocábulos e de conceitos, no contexto colonial. 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 98 

A colonização portuguesa tornou-se mais efetiva no século XX, mas a circulação de 

portugueses da metrópole na colónia de Timor era escassa. Muitas comunidades timorenses e 

do Sudeste Asiático definem-se a elas próprias como compostas de pessoas de dentro e de fora, 

integrando os portugueses como irmãos mais novos vindos do exterior (Sahlins, 2008). Timor 

não constituía o destino preferencial dos funcionários coloniais e a sua movimentação para 

Timor não era abundante. No entanto, regista-se a circulação de funcionários coloniais 

provenientes de Goa e de Cabo Verde, dentre outras geografias do império português. Não 

obstante, esta circulação de pessoas e contacto resultou na troca de saberes e de técnicas, 

assim como em imposições e tensões, nomeadamente a nível da produção agrícola e animal, 

no campo gastronómico e ritual.  

A presença colonial portuguesa e da Igreja Católica num território com populações 

fundamentalmente animistas, produziu momentos de tensão entre catolicismo e animismo. 

Vários rituais sagrados animistas timorenses foram proibidos, mas permaneceram diversos 

cultos praticados pelas populações locais, nomeadamente os sacrifícios animais. A coexistência 

entre animismo e catolicismo permanece. Como o animismo é sobretudo prático, a sua 

coexistência com o catolicismo não é necessariamente uma contradição. O animismo é um 

sistema de crenças incorporado nas atividades práticas do dia-a-dia (Fox, 1987). Segundo 

Sprenger (2017, p.32), “o animismo cobre dúvida tanto quanto crença, adivinhação e 

experimentação, tal como a tradição e a convenção”. Tais alteridades no centro da 

sociabilidade – de espíritos e humanos, autóctones e estrangeiros – estão também presentes 

nos conceitos de origem heterogéneos (Sprenger, 2017). 

Neste artigo, procuro abordar o ritual associado à reconstrução da Uma Lulik enquanto 

factor de reafirmação da identidade da espiritualidade timorense e da identidade das Casas 

envolvidas nas cerimónias. O país insere-se numa vasta região de “sociedades de casas”. A Casa 

timorense congrega várias dimensões, nomeadamente um significado acumulado de linhagem 

e estrutura física, e de unidade ritual que tem correspondência à Uma Lulik. A grafia de Casa 

com a primeira letra maiúscula tem o propósito de evitar confusão entre este conceito e a noção 

de casa enquanto edifício de habitação. Segundo Andrew McWilliam (2005), a reconstrução da 

Uma Lulik enquanto construção simbólica e material, ao consolidar os valores da Casa e os 

vínculos entre pessoas e lugares de origem, tem sido fundamental na restauração da estrutura 

social do país e na construção do Estado-nação moderno. Nesse tipo de organização social em 

que a Casa ocupa papel central, os rituais formam um legado constitutivo da identidade de cada 

uma das Casas (Carsten Hugh-Jones, 1995). De acordo com Simião (2020, p. 14), a Casa põe 

“em ação não apenas uma cosmologia (marcada pela agência dos ancestrais no mundo e pelo 

respeito aos espíritos da terra), mas um sentido de lealdade, colaboração, antagonismo e/ou 

subordinação entre grupos de pessoas”. As cerimónias de reconstrução da Uma Lulik em que 

participei, inscrevem-se no reforço destes valores da Casa, dos vínculos e da identidade.  

Este artigo procura também dar relevância à dimensão simbólica associada aos 

alimentos ligados ao ritual e às cerimónias no sentido mais lato, assim como à origem e 

circulação colonial dos alimentos identificados nas cerimónias. 

 

 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 99 

METODOLOGIA 

O artigo reflete, em grande medida, a observação participante da referida visita que fiz 

à aldeia e procura articular os espécimes vegetais identificados, árvores e arbustos, tubérculos 

e cereais, animais envolvidos em rituais, tabus alimentares e relações de aliança entre Casas 

doadoras de mulheres e Casas receptoras de mulheres.  

A minha visita à aldeia e participação nas cerimónias foi possível por intermédio de um 

dos meus interlocutores, que desenvolveu todas as diligências necessárias para organizar a 

viagem, estabelecer o programa das cerimónias e colocar-me em contacto com os elementos-

chave desta investigação.  

A metodologia utilizada na investigação que alicerça este artigo incluiu: observação 

participante, entrevistas semi-estruturadas individuais e coletivas dos representantes das 

Casas, com papéis relevantes para as temáticas em estudo, conversas informais, assim como o 

recurso ao diário de campo da referida visita à aldeia. As entrevistas tomaram a forma de 

conversas guiadas (Lofland e Lofland, 1995. Hampshire et al., 2014. Pina-Cabral e Lima, 2005), 

relacionados com os temas em foco.  

As entrevistas foram conduzidas em português sempre que a facilidade de expressão 

dos interlocutores o permitia, socorrendo-me dos meus conhecimentos de tétum e de apoio 

linguístico, sempre que necessário. Na maioria dos casos, as entrevistas foram gravadas por 

permitir reter informação mais completa e fidedigna, assim como revisitá-la sempre que fosse 

preciso. Os guiões das entrevistas, previamente preparados, serviram para estruturar as 

entrevistas de uma forma flexível, respeitando o fluxo da conversa. Neste processo de co-

construção da narrativa, criei vários tipos de conexões. Como argumentam Hampshire et al. 

(2014), estabelecer conexões e posicionar-se como insider pode permitir ao investigador 

penetrar mais profundamente no mundo dos interlocutores. 

Antes de prosseguir com o percurso metodológico, após esta introdução, procurarei 

caracterizar brevemente Timor-Leste na atualidade, para uma melhor contextualização e 

compreensão da temática. 

 

O CONTEXTO TIMORENSE 

A República Democrática de Timor-Leste, conhecida como Timor-Leste, é um país do 

Sudeste Asiático localizado no cruzamento entre a Ásia, a Oceânia e os oceanos  Índico e 

Pacífico. O país celebrou a independência em 2002, sendo a mais jovem nação do século XXI. 

Os primeiros contactos conhecidos de timorenses com estrangeiros terão ocorrido de forma 

continuada com mercadores chineses que frequentavam a ilha com finalidades comerciais, 

séculos antes dos portugueses, em busca de produtos como o sândalo, madeira utilizada na 

produção de incenso e de perfumes. Benedict Anderson (1990) e Ricardo Roque (2010) 

referenciam a relação política de vassalagem de Timor ao império javanês de Majapahit, no 

século XIV. Como já referido, as primeiras interações com os portugueses ocorreram no século 

XVI. Quase cinco séculos depois, o processo de descolonização iniciado foi violentamente 

interrompido pela ocupação indonésia que decorreu durante 24 anos (1975-1999) e que 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 100 

resultou na morte de cerca de um terço da população e na destruição das infra-estruturas 

nacionais.  

A localização geográfica do território timorense, assim como as interacções comerciais 

e a colonização portuguesa e indonésia referidas, influenciaram tanto a produção de alimentos 

vegetais, animais e a sua confeção, como interferiram nos rituais de sacrifício animal. 

Actualmente, a RDTL conta com 22 anos de independência e um sistema político semi-

presidencialista. O país integra as Nações Unidas (UNDP, 2022) e a Comunidade de Países de 

Língua Portuguesa (CPLP). Demograficamente, Timor-Leste tem cerca de 1.400.000 

habitantes, com uma densidade populacional acentuada na capital, Díli. A maioria da 

população tem menos de 25 anos. A taxa de alfabetização ronda os 70%. Culturalmente, as 

populações têm influências austronésias e melanésias, para além da influência portuguesa, 

indonésia e chinesas que também se reflectem na gastronomia. Os grupos sócio-linguísticos 

são numerosos. Espiritualmente, os timorenses identificam-se maioritariamente como 

católicos e /ou animistas (UNDP, 2022).  

Geograficamente, o país ocupa uma área territorial de  cerca de 15.000 km2, na metade 

oriental da ilha de Timor e partilha fronteira terrestre a oeste com Timor Ocidental (República 

da Indonésia), sendo que a sul faz fronteira marítima com a Austrália. Este país montanhoso 

tem um clima tropical quente e húmido, com amplitudes térmicas entre os 15 ºC nas regiões 

montanhosas e os 30 ºC na capital - que se situa na costa norte - e na ponta leste. Timor-Leste 

tem duas estações anuais: a estação seca e a estação das chuvas (entre dezembro e maio), e 

está sob o regime de monções, enfrentando cheias e deslizamentos de terras frequentes. O 

sector agrícola emprega cerca de 80% da população activa. A economia de mercado depende 

massivamente do petróleo e tem crescido significativamente. O café, muito dele orgânico, é o 

segundo maior produto de exportação. Apesar do crescimento económico, cerca de 40% da 

população vivem em situação de vulnerabilidade social (UNDP, 2022). 

Este é, sumariamente, o retrato do país onde desenvolvi investigação e no qual 

participei nas cerimónias rituais para a reconstrução da Uma Lulik, em 2018, numa aldeia do 

interior.  

 

OS PÉS DE CAFÉ E A MADRE-CACAU 

Parti de Díli, zona costeira, rumo às montanhas, numa camioneta de caixa aberta cheia 

de parentes da Uma Lulik a reconstruir. A viagem ruidosa foi pautada pela cacofonia das vozes 

e do barulho do motor da camioneta, pelas estradas irregulares, percurso sinuoso. As fissuras 

profundas encontradas no caminho derivavam do deslizamento de terra provocado pelas 

chuvas fortes. Horas depois desta trajetória, chegávamos à aldeia onde estavam a ser 

preparadas as cerimónias. Apesar da altitude em que a aldeia se situa, ela tem zonas planas. 

Extensões de tapetes de erva de um verde intenso eram pontuadas por madres-cacau, árvores 

altas cujos ramos parecem pairar na paisagem, que coexistiam estrategicamente com os pés 

de café.  

As primeiras referências à cultura do café em Timor-Leste datam de meados do século 

XVIII e início do século XIX, durante a administração colonial portuguesa do território. Em 

meados do século XIX, o café impulsionou um comércio regional florescente. Todavia, a sua 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 101 

produção generalizada ocorreu entre o final deste século e início do século XX, quando 

sucessivos governadores coloniais forçaram as populações rurais, especialmente as que viviam 

nas regiões montanhosas, a cultivar cafeeiros e a colher café nas suas pequenas explorações 

familiares. Durante a primeira metade do século XX, foram feitas várias tentativas para 

estabelecer grandes plantações comerciais, a maioria das quais ficaram sob controlo do 

governo colonial a partir da segunda metade do século.  

Até à década de 1950, a exportação de café era essencialmente dirigida à Macassar (ou 

Makassar) e à Surabaya (Indonésia), mas as carreiras marítimas regulares para a metrópole 

permitiram uma maior circulação com Portugal.  

Inicialmente, a variedade cultivada pertencia à espécie arábica, cuja qualidade granjeou 

fama em diferentes mercados, desde meados do século XIX. No início do século XX foi 

introduzida a espécie robusta. Na primeira metade deste mesmo século, ocorreu em Timor-

Leste um fenómeno natural com o surgimento do híbrido de Timor, resultante do cruzamento 

das duas espécies. No final da era colonial portuguesa, a produção de café representava mais 

de 80% das exportações. “Desde os anos 50 que a cultura do café era apoiada pelos Serviços 

Agrícolas de Timor através da distribuição de plantas e de árvores de sombreamento, 

estabelecimento de estações de benefício e investigação sobre as melhores variedades a 

utilizar” (Henriques e Carvalho, 2013, p. 383). O café, instrumento de ocupação e dominação 

colonial, obrigava a um certo ritmo de trabalho e ao estabelecimento de vínculos laborais e 

hierárquicos nativos e coloniais. A produção de café, proveniente originalmente do continente 

africano, evoca trânsitos coloniais de produtos introduzidos pelos portugueses. O café 

representa, atualmente, uma importante fonte de rendimento desta aldeia. 

A madre-cacau (Paraserianthes falcataria) parece ser, neste contexto, a árvore de 

eleição para o sombreamento das plantas de café. Pés de café e madre-cacau tornam-se, de 

certa forma, "espécies companheiras" (Haraway, 2021), que se possibilitam mutuamente, a 

primeira amplamente plantada no Sudeste Asiático para proporcionar sombra e abrigo para o 

café (tétum: kafé-hun) e a segunda a beneficiar da convivência entre elas para se desenvolver 

na sua sombra e abrigo.  A madre-cacau é autóctone do sudoeste asiático, de rápido 

crescimento, conhecida em Timor-Leste como Ai-santuco ou Ai-santuku2. Para além de 

proporcionar sombra e abrigo aos pés de café, a madre-cacau também o faz em relação ao 

cacau, chá, entre outras culturas (Lança e Parreira 2004; Orwa et al. 2009).  

As árvores têm para os timorenses uma importância primordial. Fonte de alimento, de 

materiais de construção das casas e de utensílios domésticos, de lenha e de regeneração do 

solo, os timorenses elevaram a árvore:  

“(...) à categoria de símbolo, do qual decorrem quase todas as suas actividades sagradas 

e profanas. A árvore é, consequentemente, o símbolo de uma ordem, o esteio do 

mundo cósmico que a envolve, a sua representação mais fidedigna. À árvore são 

dedicados cuidados especiais (…). Na árvore são guardadas as secundinas3 dos recém-

nascidos e é nos seus ramos que ainda na segunda metade do século XX, em 

determinados locais, se dependuram os corpos dos falecidos antes do seu 

 
2 As nomenclaturas das árvores, em tétum, são sempre constituídas pelo prefixo Ai seguido do nome da 
espécie, como neste caso Ai-santuco. 
3 Nome dado à placenta e às membranas que envolvem o recém-nascido, expelidas depois do parto. 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 102 

enterramento definitivo. Junto da árvore, ou à sua sombra, reúnem-se as grandes 

assembleias a fim de discutir os destinos da comunidade. (…) Além de “árvore da vida”, 

símbolo do poder regenerador da Natureza, ela é o “centro-imagem” do mundo dos 

vivos e ainda o próprio “eixo” desse mundo tripartido em que, a partir do esteio visível, 

as regiões celestiais e infra-terrenas se intercomunicam. (…) A “árvore celestial” é a 

contrapartida da “árvore da vida”, demostrando (…) a identificação com a natureza e o 

símbolo. A árvore manifesta o poder sagrado pela sua regeneração periódica. Tanto os 

animistas como os timorenses cristianizados se religam à árvore por placentas místicas. 

(…) Parece-nos ser a “árvore invertida ou celestial” a que poderá testemunhar influência 

estrangeira (…). É aquela de mais generalizada admissão entre os povos indonésios que 

foram sujeitos à cultura hindu. (Cinatti e Galhano, 1987, p. 162-163). 

As árvores, e neste caso, as madre-cacau surgem-nos como uma presença visível na 

paisagem onde decorreram as cerimónias de reconstrução da Uma Lulik, cumprindo também a 

sua função de protetora dos pés de café ou cafeeiros, cujo produto final – o café, esteve à mesa 

das mesmas cerimónias. 

 

A INTERLOCUÇÃO NO RECINTO DAS CERIMÓNIAS 

Foi neste cenário natural verde de pés de café e de madre-cacau que eu tive a primeira 

impressão da aldeia, enquadrada numa paisagem de grande beleza. Duas grandes casas 

ladeavam a entrada da aldeia, uma delas pertencente ao chefe de suco4, e onde eu fiquei 

alojada. No caminho para o recinto onde se encontram três Uma Lulik e onde se realizaram as 

cerimónias, estavam várias campas de familiares das Casas.  

No recinto da cerimónia, eu e a comitiva dos meus companheiros de viagem fomos 

recebidos pelos representantes da família: o lia nain, termo em tétum que em português 

significa “senhor da palavra” da sua Casa e que atua como seu representante cultural e ritual; 

os anciãos – conselheiros que presidem aos rituais e que velam pela Uma Lulik, e o chefe de 

suco. Após cumprimentar as pessoas que o meu interlocutor me ia apresentando, no meio dos 

olhares curiosos de quem não me conhecia - a esmagadora maioria dos presentes, fui tentando 

perceber o que se ia passar, quando é que teria oportunidade de entrevistar o lia nain e os 

anciãos, quando iriam ser celebrada a missa, o ritual e as cerimónias. Fui recebida com simpatia, 

com sorrisos sempre que o meu olhar se cruzava com alguém, apertos de mão dos homens e 

beijos das mulheres, que eu imaginava serem os/as representantes das suas Casas. 

Depois das apresentações e dos cumprimentos, partilhámos um lanche oferecido pelos 

aldeões, com comida local, composto por batata-doce, mandioca e taro (uma subespécie de 

inhame) que constituem as principais culturas alimentares do país. Estes alimentos 

representam a influência da cultura alimentar melanésia baseada em raízes e tubérculos, no 

caso do taro, mas também a circulação colonial de culturas e alimentos, no caso da batata-doce 

e da mandioca que são provenientes do continente americano. O café de cafeteira, por vezes 

já misturado com açúcar branco, este último muito possivelmente introduzido pelos 

 
4 Responsável político-administrativo da divisão administrativa chamada suco, termo tétum. O suco, por 
sua vez, é formado por diversas aldeias. 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 103 

portugueses a partir da sua produção no Brasil, demonstram duas influências alimentares 

portuguesas e a circulação colonial de alimentos.  

A diversidade de origem dos alimentos que constituíram o lanche, encontrava paralelo 

na variedade de materiais das casas do recinto. A casa onde o lanche foi servido era feita de 

zinco, material importado que, pelo seu baixo custo, se tem vulgarizado em Timor-Leste. 

Pintada de verde, esta casa contrastava com as três Uma Lulik feitas de materiais naturais 

tradicionais, madeira e capim, muito mais frescas, de tons mais sóbrios e com estruturas físicas 

e simbólicas bem mais complexas. Os telhados das Uma Lulik são de quatro águas, inclinados, 

com uma cobertura quase até ao chão feita de espessos molhos de capim alinhados, cumprindo 

praticamente a função de paredes exteriores. A sua estrutura interna é feita de madeira e 

integra pilares, plataformas, remates da cobertura e outros elementos também de madeira. No 

decorrer do processo de reconstrução das Uma Lulik, as casas também são alimentadas por 

folha de bétel e noz de areca (produtos vegetais), que são colocadas junto dos pilares. 

Durante a minha observação do ambiente em que decorriam as conversas, fui ouvindo 

o chefe de suco a comunicar em mambai (ou mambae), uma das 16 línguas de Timor-Leste, o 

segundo maior grupo sociolinguístico de Timor-Leste. No meio deste encontro, fui assistindo a 

debates amigáveis sobre tara bandu e as interferências das organizações não governamentais 

(ONG) presentes em Timor-Leste que traziam outras perspetivas e emitiam recomendações 

sobre costumes locais.  

Este mecanismo tara bandu tem sido utilizado como instrumento de pacificação social, 

mas também de domesticação e controlo das condutas individuais e coletivas pelo 

Estado, em colaboração com outros atores como a Igreja Católica, ONG’s e autoridades 

locais (…). A utilização de uma linguagem mais próxima dos cidadãos permite que esta 

regule mais eficazmente a sua conduta (Meneses; Araújo; Gonçalves, 2017, p. 134-135). 

No meio destes debates, a dada altura em que estavam reunidos o lia nain e os anciãos, 

o meu interlocutor apresentou-me aos elementos presentes e apresentou a minha investigação 

e o quanto esta pesquisa era importante para a história da sua Casa. Foi um momento 

importante de introdução e de valorização da investigação perante os representantes da 

família e potenciais interlocutores. Em seguida, eu apresentei sucintamente os objetivos da 

investigação relacionada com o doutoramento e o foco do meu trabalho. Também indiquei as 

perguntas que gostaria de fazer e solicitei a partilha de documentos e fotografias. O lian nain 

pediu-me para entregar por escrito as perguntas, que se relacionavam com as Casas.  

Mais tarde, apercebi-me que, neste encontro alargado estavam presentes três famílias 

interligadas entre si, em que o fundador das Casas – ponto de origem comum – desempenhara 

um papel fundamental de constituição e de interligação das mesmas. O fundador pertencia à 

classe dos liurais - expressão tétum para ‘senhores territoriais’, que até início do século XX 

governavam os múltiplos pequenos reinos em que Timor oriental estava dividido. Apesar do 

cargo ter sido abolido no começo do século XX e os reinos divididos em sucos, o título de liurai 

ou de descendente de liurai permanece em diversas zonas, sobretudo rurais, e contém uma 

carga simbólica e política importante que os torna elementos preferenciais como candidatos às 

eleições locais para chefe de suco e chefe de aldeia. Estas famílias pertencem à mesma geração 

de parentesco e fazem parte de um coletivo multi-situado em diferentes zonas que abrange 

uma área geográfica considerável, um pouco por todo Timor-Leste.  



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 104 

Por entre as conversas, fui observando a azáfama das pessoas na preparação do 

banquete, as mulheres a colocarem os alimentos preparados por elas numa longa mesa 

formada a partir de mesas mais pequenas alinhadas contiguamente. Pude presenciar uma 

divisão laboral por géneros, em que tarefa de cozinhar é atribuída às mulheres. A transformação 

de alimentos crus (ligados à natureza) em cozinhados (o que implica a sua modificação) traduz 

uma ação cultural, para de seguida por via da decomposição os alimentos retornarem à 

natureza (Lévi-Strauss, 2004). 

 

O “BANQUETE” – JANTAR 

Na grande mesa, os alimentos foram dispostos em travessas. Diferentes variedades de 

batata-doce (Ipomoea batatas L. (Lam.) de sabores e tonalidades diferentes, amarelas, laranjas 

e roxas, e mandioca (Manihot esculenta Crantz) cortada em pedaços, coexistiam ao lado de 

travessas de arroz. Do ponto de vista agrícola e alimentar, Timor-Leste situa-se no cruzamento 

entre a cultura melanésia já referida e a cultura javanesa do cultivo e consumo do arroz.  

O arroz (Oryza sativa L.) esteve presente em significativa quantidade, como um dos 

principais elementos da dieta timorense. O seu consumo e produção são anteriores à chegada 

dos portugueses, mas a sua generalização e aumento exponencial decorreu durante a ocupação 

militar indonésia. A ilha de Java (Indonésia) é um dos maiores produtores mundiais de arroz. O 

aumento significativo da produção de arroz não é suficiente para o consumo interno e a 

importação de arroz do Sudeste Asiático tem sido uma constante. A ocupação indonésia 

alterou significativamente a alimentação no território, introduzindo a massificação do arroz, 

assim como novos alimentos, temperos e modos de preparação provenientes de diferentes 

áreas da Indonésia.  

Outro alimento presente no jantar foi o milho (Zea mays L.), outro produto originário 

da América e que terá sido introduzido pela colonização portuguesa. O milho é cozinhado 

sobretudo num dos pratos nacionais mais conhecidos, o batar da'an que inclui também abóbora 

e feijão, outros dois alimentos americanos transplantados pelo trânsito colonial. O milho é um 

dos alimentos essenciais da nutrição timorense e base principal das refeições. A sua cultura é 

sobretudo orgânica. O baixo rendimento do cultivo é agravado com perdas no seu 

armazenamento, sobretudo devido ao gorgulho. A maioria das famílias de agricultores sofre de 

insegurança alimentar, produzindo cereais básicos como milho e/ou arroz em quantidade que 

não é auto-suficiente para todo o ano. A produção associada à escassez de rendimentos para a 

compra, resulta habitualmente em malnutrição, o que constitui um problema nacional 

significativo. Projeta-se a melhoria da segurança alimentar através do aumento da produção 

das cinco principais culturas alimentares: milho, arroz, batata-doce, mandioca e amendoim 

(UNDP, 2022). O milho está associado a rituais, a própria sementeira do milho é acompanhada 

por preces e pelo sacrifício de um frango, para congregar a “alma” do milho, enquanto na 

colheita as preces visam recolher o corpo e a alma das plantas (Sousa, 2010). Josh 

Trindade (2011) salienta que, nas relações entre pessoas e natureza, Lulik (sagrado) regula a 

interação com a natureza, exigindo que a natureza, como a terra, árvores, água e rochas, seja 

protegida e respeitada. Os rituais antes das plantações e depois das colheitas são 

manifestações de agradecimento e valorização à terra que lhes dá boas colheitas, assim como 

de esperança de bons resultados futuros. As cosmologias animistas assumem um cosmos 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 105 

“social” habitado por pessoas humanas e não-humanas (plantas e animais), comunicando e 

interagindo entre si como sujeitos autónomos, num campo intersubjetivo de relações (Arhem, 

2016). 

Pelos diversos alimentos presentes no jantar, diferentes vegetais (rama de abóbora, o 

chamado modo, espinafres, couves, etc.), peixe, carne de vaca e de porco, e pela conceção dos 

pratos, podemos observar a diversidade da cozinha timorense, nomeadamente em termos de 

influências, o que reflete que a sua localização geográfica entre o Sudeste Asiático e 

a Melanésia, quer diferentes influências culinárias. A influência da cozinha 1) chinesa, 2) 

portuguesa e 3) indonésia na gastronomia timorense está relacionada com períodos e 

interlocuções diferentes. 1) O contacto das populações locais com mercadores chineses, que 

resultou nalguns casamentos e na fixação de chineses no território timorense, assim como a 

significativa influência dos macaenses no comércio em Timor e a dependência administrativa 

de Timor a Macau durante a colonização portuguesa, resultou numa forte influência 

gastronómica chinesa, em geral, e macaense, em particular, nos hábitos, produtos e 

tecnologias alimentares em Timor. Em muitas Uma Lulik havia serviços de loiça chineses, 

referenciadas por Charles Boxer e Ruy Cinatti. 2) Cinco séculos de dominação portuguesa 

fomentaram a introdução de diferentes alimentos de origem vegetal e animal, modos de 

cozinhar e pratos de origem portuguesa, como a feijoada timorense, assim como de produtos 

alimentares e agrícolas transportados no trânsito colonial entre a metrópole e entre as diversas 

colónias que constituíram o império colonial português. 3) 24 anos de ocupação indonésia 

conduziu à alteração de hábitos alimentares levados sobretudo por militares indonésios 

provenientes de diferentes ilhas indonésias. A circulação de pessoas leva à circularidade de 

alimentos, temperos, utensílios e modos de produção de fora para dentro, assim como à 

adoção de pratos externos ou à criação de pratos inovadores resultantes da fusão entre 

elementos, nutrientes e procedimentos nativos e externos.  

O peixe e a carne de animais autóctones, mas também de introdução colonial 

portuguesa como a vaca balinesa por influência de Ruy Cinatti, estão normalmente presentes 

nos banquetes.  

Torna-se difícil para uma estrangeira como eu (portuguesa) habituada a comer com 

faca e garfo, cortar os alimentos sem o auxílio de uma faca (que frequentemente não faz parte 

dos talheres utilizados pelos timorenses). A colher está sempre presente e, por vezes, o garfo. 

É possível que a faca e o garfo sejam utensílios externos transportados pelos portugueses para 

Timor. Os pratos de plástico descartáveis em que habitualmente os alimentos dos banquetes 

são consumidos, quer sejam associados à reconstrução das Uma Lulik ou a casamentos, são 

produzidos no exterior do país. Por vezes, os pratos de plástico são substituídos por cestas de 

vime cobertas de papel pardo com uma película impermeabilizante. Peças de mobiliário ligados 

à comensalidade também tiveram origens externas. Como não havia cadeiras suficientes para 

acolher as largas dezenas de convivas à mesa deste banquete na aldeia, houve convivas a comer 

de pé ou sentados nos muros próximos. 

Outros produtos externos identificados no jantar foram os refrigerantes ocidentais de 

laranja e de “cola”, os sumos de banana asiáticos conservados em latas, assim como as garrafas 

de água porque a água canalizada não é potável.  



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 106 

Durante o jantar apareceram imensos cães à procura de alimento. Nunca tinha visto 

tantos cães juntos e tão diversificados, pequenos ou médios, escanzelados ou anafados, de 

diversas cores e tipos de pelo. Eles estavam muito ávidos, procurando comida, por vezes 

lutavam entre si pelos alimentos, outras vezes eram enxotados verbalmente ou com uma 

canelada. Foi-me difícil concentrar na observação das pessoas com tantos cães, passando 

apressadamente por todos os lados. Em Timor-Leste, a carne de cão faz parte da alimentação 

de alguns timorenses e é apreciada como petisco, tal como em diversos outros países da Ásia. 

Tendo conhecimento que cada Casa tem alimentos-tabu que são proscritos da alimentação 

daquela Casa-família, por estarem ligados a eventos fundamentais da formação daquela Casa, 

presumi no momento que a existência de tantos cães nesta cerimónia significasse que o cão 

fosse um alimento tabu.  

 

ALIMENTOS TABU E ANIMAIS SACRIFICIAIS 

A corroborar esta ideia de o cão ser um alimento tabu para a Casa em presença nas 

cerimónias, fui agraciada pelo “avô” -  termo carinhoso de respeito pelo qual é tratado um dos 

mais velhos anciãos dali (com mais de 70 anos), guardião da Uma Lulik e do fogo sagrado - com 

a informação que “no início não havia outros animais, só galos e cães - expressão que remete 

para a narrativa de origem daquela Casa. A ave é para despertar e o cão para alertar” para ações 

e comportamentos, por exemplo da entrada indevida na Uma Lulik. Tomei então consciência 

de que galos e cães são animais tabu e que naquela família alargada não se comem cães.  

Em Timor-Leste, de acordo com os mitos de origem de determinados grupos de Casas, 

os antepassados primordiais eram originalmente parte da paisagem até ficarem separados dela 

através de um ato de diferenciação, como os que emergiram de uma pedra, da terra, da água 

ou de animais. Esta identificação não exclui processos subsequentes de diferenciação. O 

processo de distanciamento entre as pessoas e a paisagem (pessoas e lugar, natureza e cultura, 

ou espírito e matéria) é primordial para a constituição do self, um processo pelo qual os seres 

humanos se separam da paisagem e se constituem a si próprios como seres separados e como 

grupos sociais distintos. Valeri (2000) sugere que é precisamente a falta de diferenciação inicial 

que exige a constante criação de diferença através de distintas práticas sociais, sendo que o que 

ele chama de tabus estão no cerne daquelas práticas de diferenciação (Bovensiepen, 2014). 

Neste caso, o cão ou asu em tétum, é visto como um amigo da casa e partilha com o 

seu dono os hábitos alimentares. A simbologia timorense acentua a importância do cão e 

evidencia nele as características de ligeireza, associando-as aos guerreiros (tétum: asu-wain 

que em português significa “pernas de cão”). O cão é, como o galo, selecionado e sacrificado 

nos rituais de aliança e de adivinhação. O documento Sarzedas, datado de 1811, conhecido por 

ter informações detalhadas sobre Timor, descreve um pacto em que o sangue de um cão preto 

e branco foi misturado com o dos homens que nele participaram, para expulsar o poder 

estrangeiro do território (Castro, 1867). Outra descrição associava o galo e o cão como 

oferendas sacrificiais, em que as vísceras eram examinadas para observação e interpretação 

dos sinais. A associação do cão com o homem e o galo através do ritual do juramento de sangue 

e oráculo de esconjuro, liga-se a um costume dos caçadores de cabeças, entretanto proibido. 

Os asu-wain eram distintos nesta prática e os cães e os galos eram sacrificados antes do evento.  



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 107 

Ao cão e ao galo (ou a certos pássaros) estão ainda reservados desdobramentos 

simbólicos representativos da alma dos falecidos e, como tal, figuram nos panos 

mortuários. (…) O galo ou manu em Tétum constitui símbolo solar na mitologia euro-

asiática, anunciador de acontecimentos, oráculo, o galo timorense, de estirpe original 

(Gallus gallus, sub-espécie allus ferrugineus ou Bankiva), compartilha atributos místicos 

hauridos nas regiões do sudeste asiático em que a sua presença é imemorial. (…) Nos 

sacrifícios, o galo religa-se às cerimónias do culto solar, especialmente nas que se fazem 

à estrela d’alva, agente celeste da divindade suprema solarizada. E, tanto na invocação, 

como nos sacrifícios divinatórios, o processo realiza-se, ou procura realizar-se, sem 

derramamento visível de sangue, como compete a uma operação aparentemente mais 

espiritualizada (Cinatti, 1987, p. 146-147). 

O galo destinado à luta, selvagem ou domesticado, cruzado com raças importadas, é 

para os timorenses, aproximadamente um “alter-ego”, um companheiro em casa e na rua, 

levado debaixo do braço ou ao colo. Os mais jovens associam a sua posse a qualidades como a 

força, coragem e fertilidade, e como ritual de passagem para a maturidade. Os timorenses 

treinam os galos e dedicam-lhe atenções especiais, considerando-os fonte de orgulho e de 

ganhos (Cinatti, 1987). A luta de galos faz parte do estilo de vida timorense, como fazia parte 

do estilo de vida balinês, e foi estudada (sabungan) por Clifford Geertz (1989) através do 

simbolismo e da dinâmica social na cultura balinesa.  

 

RITUAL DA CASA - SACRIFÍCIOS 

Na manhã do dia seguinte ao do jantar - banquete, foi realizado o ritual em que foi 

oferecido em sacrifício um porquinho (em tétum fahi) pelos Umane e uma vaca balinesa ou 

karau-baca ofertada pelos Fetosan-Manefoun. Umane são os dadores de mulheres, Fetosan-

Manefoun são os receptores de mulheres, que se tornam seus cunhados. O fahi foi oferecido 

primeiro pelos Umane aos Fetosan e o karau-baca foi oferecida pelos Fetosan aos Umane. O 

animal pode ser oferecido vivo ou morto (carne). Introduzo aqui algum esclarecimento sobre as 

relações Fetosan-Manefoun que aprofundarei na secção seguinte, para uma melhor 

compreensão.  

O avô, ancião e guardião da Uma Lulik recitou palavras rituais junto ao fahi que iria ser 

sacrificado. O porquinho, preso pelas patas atadas duas a duas, dianteiras e traseiras, colocado 

de cabeça para baixo com um pau a segurar o seu peso entre as patas, foi levado em ombros 

por um grupo de jovens para o terreiro junto à Uma Lulik em apreço. O fahi manteve-se calmo 

nessa altura, ao contrário da agitação e dos grunhidos emitidos antes e durante o sacrifício. 

Após o sacrifício, foram retiradas as vísceras do animal, nomeadamente o fígado, e foi feita a 

“leitura” das mesmas pelo avô que as segurava, virava e observava. Ele procurava sinais, 

enquanto proferia as palavras rituais.   

“Os métodos divinatórios (…) constituem, simultaneamente, processos de 

comunicação e de convocação. No contexto dos rituais da Casa, é feito o sacrifício do porco. 

(…) Sempre que ocorre o sacrifício de um animal, num processo ritual, são observados o seu 

baço e o seu fígado. (…) O animal desempenha um papel fulcral, pois é ele que serve de 

intermediário estabelecendo a ligação com os antepassados” (Sousa, 2010, p. 201, 203).   



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 108 

Os antepassados e Lulik são fortemente identificados com um sentido de moralidade 

recíproca, uma vez que todos os benefícios exigem reciprocidade, refletindo as obrigações 

sociais que existem noutras esferas da vida. As formas mais comuns de reciprocidade são 

práticas de sacrifício (Sousa, 2010).  

No decurso do ritual, o avô oficiante consumiu bétel e areca (produtos vegetais), com 

cal (produto mineral) relacionados com a oficiação de rituais, produzindo uma masca, em 

contacto com a saliva, de cor vermelha vivo que é notória na boca dos oficiantes e nos locais 

onde aspergem o líquido vermelho. 

A agitação do fahi durante o sacrifício contrastara imensamente com a quietude quase 

imóvel do karau-baca. O sacrifício do karau-baca teve início com cerca de seis jovens a puxar 

uma corda que prendia uma das pernas traseiras e outros seis a puxar outra corda que prendia 

um dos chifres no sentido contrário. Após alguma dificuldade, eles conseguiram esticar as 

cordas e firmar a posição do karau-baca, altura em que lhe foi espetada uma lança no coração. 

O animal parecia não ter emitido qualquer som. Nessa altura, eu senti e ouvi uma palpitação, 

um batimento cardíaco, uma espécie de ressonância de vida, um som que nos conecta e une, 

humanos e natureza, humanos e animais. Senti como se eu já tivesse ouvido e sentido este som 

ou vibração. Este momento e sensação tiveram um impacto profundo em mim e inscreveram 

na minha memória uma gravação mental e sensorial inesquecível de um momento ou marco 

de transcendência, de ligação da parte com a totalidade, do indivíduo com o Cosmos. O karau-

baca parecia ter uma dignidade imensa, sempre imóvel, ereto. O animal continuou a ter força, 

pelo que lhe foi espetada novamente a lança no coração e contorcida diversas vezes pelo 

oficiante do sacrifício. O karau-baca emitiu alguns sons baixinhos, as cordas foram esticadas 

novamente até ele perder forças. Urinou e foi caindo lentamente, puxado pelas cordas. Os 

participantes no sacrifício foram verificando o estado do karau-baca e batendo com a lança nos 

chifres. Quando verificaram que estava morto, arrastaram-no de pescoço virado, 

possivelmente pela desproporção das forças de mobilização face ao peso do animal. Quando 

chegados a um local próximo da árvore junto ao complexo da Uma Lulik, viraram a cabeça do 

karau-baca de forma a esta ficar alinhada com o corpo. Pareceu-me mais digno, assim, para o 

animal. 

Segundo Lúcio Sousa (2010, p. 252), “os grandes rituais colectivos reinstituem um 

tempo (passado e presente), consagram um espaço e reafirmam a ligação dos membros da 

comunidade. Nesta acepção, eles são actos eminentemente simbólicos e políticos. (…) estes 

são objecto de uma reconstrução e reinterpretação”. 

O ritual decorreu num espaço central da aldeia, próximo da Uma Lulik e foi presenciado 

pela comunidade, por velhos, jovens, crianças, homens e mulheres. Ao contrário do que tenho 

observado em Portugal, as crianças assistem à morte e acompanham os pais nos ritos fúnebres 

e de respeito aos antepassados. Os participantes das cerimónias apresentavam uma 

diversidade de fenótipos que foi interessante observar. Pessoas com tons de pele mais escuros, 

outras mais claros, de cabelo liso ou crespo, de feições do tipo malaio ou papua. Um dos jovens 

que participou no ritual de sacrifício dos animais destacou-se dos demais porque as suas feições 

aparentavam as de um indígena americano. Mais tarde, apareceram algumas senhoras muito 

bonitas e maquilhadas, talvez entre os 50 e os 60 anos. 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 109 

A carne do karau-baca foi pendurada no telheiro da casa para ser distribuída pelos 

Umane que a levaram quando regressaram a suas casas. Todos os participantes sabem se são 

Fetosan-Manefoun ou Umane. As vísceras do animal foram espetadas em dois paus que o 

oficiante colocou junto ao canto superior direito da porta do complexo da Uma Lulik. Antes de 

se dar de comer aos vivos, tem que se dar de comer aos antepassados, caso contrário, os 

timorenses animistas acreditam poder haver consequências. Acreditam que o espírito dos 

mortos pode influenciar positivamente ou amaldiçoar as pessoas no mundo real, se forem 

desconsiderados. A punição ocorrerá nesta vida, e não depois desta, e pode atingir não apenas 

o transgressor, mas a sua família mais próxima, a Casa ou a sociedade, e o momento de 

ocorrência é incerto. Interpretam os aspetos negativos nas suas vidas como desrespeito a Lulik 

(Trindade, 2011). 

Para melhor compreensão desta dinâmica de relações Fetosan–Umane presente nestas 

cerimónias de reconstrução da Uma Lulik, abordo agora este tema de forma mais elaborada. 

 

RELAÇÕES DE ALIANÇA – FETOSAN-UMANE 

As relações entre Casas de diferentes grupos de origem estabelecem-se em Timor-

Leste, em muitos casos, segundo um princípio de aliança matrimonial em que as Casas que se 

posicionam como “dadoras de vida” ou dadoras de mulheres (T: Umane) em relação a outras 

“recetoras de vida” ou recetoras de mulheres (T: Fetosan), e tendem a manter esse sentido de 

relação durante algumas gerações. Os Fetosan são associados com a feminilidade e os Umane 

com a masculinidade, como a etimologia dos termos sugere (T: feto – Pt: mulher. T: mane – Pt: 

homem). Feto denota feminilidade, mulher, irmã, e Umane significa a casa do homem, o grupo 

de descendência masculino. A dicotomia masculino/feminino é reforçada pelos termos 

utilizados para designar os grupos de aliança entre si. Umane permanece como o termo para 

dadores de mulheres, mas o termo Fetosan é substituído por feto-oan ou “filha”. 

Os dois grupos de descendência envolvidos na aliança devem ser inequivocamente 

definidos como Umane ou Fetosan, em que o primeiro grupo não pode receber uma mulher do 

seu parceiro recetor de mulheres, e vice-versa, pelo que a relação entre os grupos não pode ser 

simétrica. Em termos pragmáticos, tal significa que os Umane ficam sem as suas jovens 

solteiras, filhas ou irmãs, que são recebidas pelos Fetosan como esposas. A responsabilidade 

dos parentes por afinidade é significativa. 

A hierarquia, tal como nos sistemas de aliança assimétricos na Indonésia oriental, 

aparece também aqui, uma vez que o masculino Umane é considerado superior ao feminino 

Fetosan, tal como o adulto (pai) é entendido como superior à criança. Outro atributo distintivo 

envolve o simbolismo dos presentes trocados, que tem subjacente a ideia de que os parceiros 

“masculinos” dos grupos de descendência dos Umane recebem presentes masculinos, e que os 

parceiros “femininos” Fetosan recebem presentes femininos, o que também se aplica a rituais 

tradicionais de nascimento e morte. No caso destas cerimónias rituais em foco, os Umane 

receberam um karau-baca, animal de grande porte e os Fetosan receberam um porquinho 

castanho, espécie de leitão. “A direcção das contraprestações associadas ao casamento, tal 

como sucede aquando da reconstrução de casas são similares, aos dos vizinhos Kemak. A Casa 

da mulher faculta os bens “femininos” – porcos e tecidos (roupa) – à Casa do marido, enquanto 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 110 

que esta apresenta os bens “masculinos” – búfalos (actualmente são usadas vacas balinesas)” 

(Sousa, 2010, p. 163).  

A expressão Umane e Fetosan significa, como alguns antropólogos têm mostrado (Fox, 

1980; Barnes, 2010; Hicks, 2004), mais uma circulação de vida do que um contrato de 

casamento assente na transferência de mulheres (cf. Viegas, 2019). A aliança Fetosan-Umane é 

uma instituição muito comum e influente na parte oriental e ocidental da ilha em muitos grupos 

etnolinguísticos, mas há grupos onde a aliança prevalecente é a Hafoli ou a Habani5.  

 

RECONSTRUÇÃO DA UMA LULIK 

Conforme indicado anteriormente, a partir dos rituais seria decidida a utilização de 

materiais tradicionais ou de materiais modernos na reconstrução da Uma Lulik. A estrutura da 

Uma Lulik existente é de madeira e de outros materiais tradicionais. O telhado é feito de palapa 

ou capim, e não contém materiais modernos, apesar de ter algumas placas pequenas de zinco 

a tapar alguns buracos nas bordas do telhado. Há uma dimensão económica na reconstrução 

que é preciso considerar e que revela, do mesmo modo, as limitações económicas atuais das 

Casas. A reconstrução com materiais tradicionais naturais ficaria mais cara do que com 

materiais modernos porque era difícil encontrar pessoas para o fazer, a extração dos materiais 

era complexa e já não encontravam esses materiais nas proximidades. Na reconstrução das 

Casas sagradas na atualidade, por vezes, são utilizados materiais como o zinco, tijolos e 

cimento. A decisão sobre a reconstrução da Uma Lulik fora tomada e a Uma Lulik seria 

reconstruída com materiais modernos. A reconstrução de uma casa sagrada implica a 

participação não apenas das famílias individuais, mas das Casas das relações.  

Depois do jantar - banquete, da projeção de um filme, fiz com mais convivas, uma visita 

à Uma Lulik em que o guardião - ancião a quem chamavam avô - mostrou dois objetos lulik: uma 

espada antiga e um objeto metálico similar a um torno antigo. Ambos pareciam ter origem 

portuguesa, note-se aqui a circulação de objetos e do simbolismo atribuído aos mesmos.  Um 

calor agradável emanava do fogo sagrado da Uma Lulik velado pelo guardião.  

Seguiu-se uma entrevista gravada em que o lia nain me contou a história do fundador 

e da fundação da Casa. A audição conjunta da gravação desta entrevista na Uma Lulik, no dia 

seguinte, contou com a presença do referido lia nain, dos anciãos, dos representantes das Casas 

e de mais cinco jovens. O lia nain explicou que a intenção seria a de os anciãos ouvirem a 

entrevista dele e acrescentarem o que considerassem pertinente. No decurso desta entrevista 

coletiva, fui informada que um dos elementos da Casa estava mandatado para procurar as 

famílias ligadas à sua Casa, para conhecerem toda a família e para evitarem futuras 

reclamações nas trocas cerimoniais. Terminada a entrevista, foi referida a intenção de 

 
5 A noiva casada pelo regime Hafoli muda-se para a casa do marido, com os seus pertences e herdará 
propriedades da sua mãe. O Hafoli não introduz as linhagens do homem e da mulher numa relação formal 
como acontece no casamento via Fetosan-Umane, mas potencia relações de cooperação e de ampliação 
do seu alcance social. No regime Habani não ocorre compensação matrimonial e não envolve relação de 
compromisso entre recetores e dadores. Tal como as restantes, a união Habani é caracterizada por um 
regime de filiação e residência. 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 111 

continuar a haver reuniões para harmonização da narrativa da trajetória familiar. Saímos do 

espaço e juntámo-nos às demais pessoas que estavam lá fora. 

Nos espaços comuns do terreiro da cerimónia, os rapazes estavam agrupados dum lado 

e raparigas do outro, mas também havia “bolhas” de convívio entre ambos. Quem tinha vindo 

de fora para participar das cerimónias, começava a organizar as suas coisas para o regresso na 

carrinha de caixa aberta pela estrada sinuosa e acidentada, acompanhado de cantorias, 

conversas e pelos “bondias” dados aos transeuntes com quem nos cruzávamos na estrada. 

A Uma Lulik foi, entretanto, reconstruída com materiais modernos. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A observação participante nas cerimónias e rituais para a reconstrução da Uma Lulik de 

uma aldeia no interior montanhoso de Timor-Leste, numa “sociedade de casas”, tornou visível 

a importância da relação entre humanos, vivos e mortos, plantas e animais. Procurei refletir 

sobre os sacrifícios animais e a distribuição da sua carne na renovação dos laços de aliança entre 

as Casas Fetosan-Umane, a sacralização dos sacrifícios no ritual, os animais tabus da Casa (o cão 

esteve presente no banquete como conviva). Identifiquei espécimes alimentares servidos no 

banquete, as suas origens e circulações coloniais, processos de transformação até chegarem à 

mesa, onde entram influências autóctones, quer da Casa, quer de Timor-Leste, e entram 

influências externas (chinesas, indonésias, portuguesas), adoções e adaptações. Abordei a 

presença de natureza e cultura; do ambiente natural (flora e fauna); dos alimentos recolhidos e 

dos alimentos produzidos e transformados na agricultura, na cozinha e nos rituais; os rituais de 

sacrifício animal e de cultivo de alimentos da crença animista. Os alimentos de origem animal 

e vegetal, seres sencientes, tornam-se alimentos rituais pelas práticas animistas. A partir das 

cerimónias, dos rituais sacrificiais e da partilha do banquete pudemos identificar origens de 

alimentos sinalizados; a circulação entre territórios de pessoas, animais, vegetais, práticas 

agrícolas; influências externas e internas; formas de produção e de consumo; procurando 

contribuir para a reflexão como são percecionados, apropriados e transformados os alimentos 

e as pessoas. 

 

 

REFERÊNCIAS  

ANDERSON, B. The idea of power in javanese culture. In: Language and power: Exploring 

political cultures in Indonesia. Cornell: Cornell University Press, 1990 [1972]. p. 17-77. 

ARHEM, K. “Southeast Asian animism in context”. In: ARHEM, K.; SPRENGER, G. (Eds.), 

Animism in Southeast Asia. Oxon, Routledge,   2016. p. 3-30. 

BARNES, S. Nation-building and the 'resurgence of custom’. In: GRENFELL, D. (ed.) et al. 

Nation-building across the urban and rural in Timor-Leste. Conference Report. RMIT 

University and Australian Volunteers International, 2010. 

BOVENSIEPEN, J. Lulik: taboo, Animism, or transgressive sacred? An exploration of identity, 

morality, and power in Timor-Leste”. Oceania, v.84, n.2., 2014. P.121–137. 



COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 112 

CARSTEN, J.; HUGH-JONES, S. About the house: Lévi-Strauss and beyond. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1995. 

CASTRO, A. As possessões portuguezas na Oceania. Lisboa: Imprensa Nacional, 1867. 

CINATTI, R.; GALHANO, F. Motivos artísticos timorenses e a sua integração. Lisboa: Instituto 

de Investigação Científica Tropical, Museu de Etnologia, 1987. 

COUTINHO, L.  As dinâmicas de poder na sucessão de liurais: etnografia e história de famílias 

no reino de Luca (Timor-Leste). Tese de PhD, ICS/UL. Lisboa: Portugal, 2023. 

FOX, J. Southeast Asian religions: Insular cultures. In: ELIADE, M. (ed.). The Encyclopedia of 

Religion, volume 13. New York: Macmillan Publishing Company,  1987. p. 520–530. 

FOX, J. (ed.). The flow of life: essays on eastern Indonesia. Cambridge, Mass.; Harvard 

University Press, 1980.  

GEERTZ, C. Notas sobre a briga de galos balinesa. In: A interpretação das culturas, Rio de 

Janeiro: LTC – Livros Técnicos e Científicos Editora, 1989. 

GUNTER, J. Violence and "being in history in East Timor: local articulations of colonial 

rebellion. Master dissertation, Lisbon: ISCTE. Portugal, 2008. 

HAMPSHIRE, K. et al. The interview as narrative ethnography: seeking and shaping 

connections in qualitative research. International Journal of Social Research Methodology, 

v.17, n.3,  2014. p.215-231. 

HARAWAY, D. O manifesto das espécies companheiras: cachorros, pessoas e alteridade 

significativa. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

HENRIQUES, P.; CARVALHO, M. A produção de café em Timor-Leste e a sua comercialização. 

Disponível em: https://core.ac.uk/download/62457978.pdf.  Acesso em:  12 JAN. 2024. 

HICKS, D. Tetum ghosts and kin: Fertility and gender. In: East Timor. lllinois: Waveland Press, 

2004 [1976].  

LANÇA, A.; PARREIRA, A. As pastagens e as forragens em Timor-Leste. Viseu, 12-14/5/2004. 

Disponível em: https://timor-agricola.blogspot.com/2008/05/as-pastagens-e-as-forragens-

em-timor.html. Acesso em: 12. jan. 2024. 

LEACH, M. Nation-building and national identity in Timor-Leste. Abingdon, Oxon, New 

York: Routledge, 2017. 

LÉVI-STRAUSS, C. Mitológicas I - O cru e o cozido. Rio de Janeiro: Cosac e Naify, 2004 [1964]. 

LOFLAND, J.; LOFLAND, L. Analyzing social settings: A guide to qualitative observation and 

analysis. London, CA: Belmont, Wadsworth, 1995.  

MCWILLIAM, A. Houses of resistance. In: East Timor: structuring sociality in the new nation. 

Anthropological Forum, v.15, n.1, p.27–44, 2005.  

MENESES, A.; GONÇALVES, M. Para uma justiça de matriz timorense: O contributo das 

justiças comunitárias. Coimbra: CES, Díli: CRL, 2017. 

https://core.ac.uk/download/62457978.pdf
https://timor-agricola.blogspot.com/2008/05/as-pastagens-e-as-forragens-em-timor.html
https://timor-agricola.blogspot.com/2008/05/as-pastagens-e-as-forragens-em-timor.html


COUTINHO Alimentação, ritual e reconstrução da Casa Sagrada em Timor-Leste 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 4, n.2, p. 95-113, dez-2024. 113 

ORWA, C. et al. Paraserianthes falcataria. World Agroforestry Centre, Kenya, 2009. Disponível 

em: https://www.worldagroforestry.org/output/agroforestree-database.  Acesso em: 12 jan. 

2024. 

PINA-CABRAL, J.; LIMA, A. Como fazer uma história de família: um exercício de 

contextualização social. Etnográfica, v.9, n.2, p.355-388, 2005.  

ROQUE, R. Headhunting and colonialism: Anthropology and the circulation of human skulls 

in the portuguese empire, 1870-1930. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2010. 

SAHLINS, M. The stranger-king or, elementary forms of the politics of life. Indonesia and The 

Malay World, DOI: 10.1080/13639810802267918, v.36, n.105, p.177-199, 2008.  

SIMIÃO, D. Os três patrões: a habilidade negocial das lia e o peso da cultura. E-cadernos CES, 

DOI: 10.4000/eces.5141, v.33, 2020. Disponível em: http://journals.openedition.org/eces/5141. 

Acesso em: 12. jan. 2024. 

SOUSA, L. An tia: Partilha ritual e organização social entre os Bunak de Lamak Hitu, Bobonaro, 

Timor-Leste. Tese de PhD, UAb. Lisboa: Portugal, 2010. 

SPRENGER, G. 2016. Dimensions of animism in Southeast Asia. In: ARHEM, K.; SPRENGER, G. 

(Eds.), Animism in Southeast Asia. Oxon, Routledge,  2016. p. 31-54. 

TRINDADE, J. The Core values of Timor-Leste. Paper presented at Communicating New 

Research on Timor-Leste 3rd Timor-Leste Study Association (TLSA) Conference in Dili, 2011. 

UNDP (United Nations Development Programme), OPHI (Oxford Poverty and Human 

Development Initiative). 2022 Global Multidimensional Poverty Index (MPI): Unpacking 

deprivation bundles to reduce multidimensional poverty. New York, 2022. 

VALERI, V. The forest of taboos. Morality, hunting, and identity among the Huaulu of the 

Moluccas. Madison, Wisconsin and London: The University of Wisconsin Press, 2000. 

VIEGAS, S. The co-presence of ancestors and their reburials among the Fataluku (Timor-

Leste). DOI: 10.1353/ind.2019.0004. Indonesia, n.107,  2019. p.55-73. 

https://www.worldagroforestry.org/output/agroforestree-database
https://doi.org/10.4000/eces.5141
http://journals.openedition.org/eces/5141
https://doi.org/10.1353/ind.2019.0004

