
 

  110 

 

 

DOSSIÊ TEMÁTICO: A COMIDA E O SAGRADO |  

THEMATIC DOSSIER: THE FOOD AND THE SACRED 

 

 

 

O ritual de pesca Yaokwa: um estudo 

bibliográfico sobre a alimentação e “eco-

cosmologia” dos Enawenê-Nawê 

The Yaokwa Fishing Ritual: a bibliographical study of food and 

‘eco-cosmology’ of the Enawenê-Nawê 

El ritual de pesca Yaokwa: un estudio bibliográfico sobre la 

alimentación y la “eco-cosmología”  de los Enawenê-Nawê 

DOI: https://doi.org/10.70051/mangt.v5i2.68170        

 

Miguel Tinoco | migueldecastro27@gmail.com  
https://orcid.org/0009-0005-0871-7211  

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Rio de Janeiro, RJ, Brasil. 

Nina Bitar | nina.bitar@gmail.com    
https://orcid.org/0000-0002-7023-3956  

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Rio de Janeiro, RJ, Brasil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebimento do artigo: 29-abril-2025 

Aceite: 29-setembro-2025 

 

TINOCO, M.; BITAR, N. O ritual de pesca Yaokwa: um estudo bibliográfico sobre 

a alimentação e “eco-cosmologia” dos Enawenê-Nawê. Revista Mangút: 

Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029. Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, 

out. 2025. 

https://doi.org/10.70051/mangt.v5i2.68170
mailto:migueldecastro27@gmail.com
https://orcid.org/0009-0005-0871-7211
mailto:nina.bitar@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7023-3956


TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 111 

RESUMO 

O Ritual Yaokwa dos Enawenê-Nawê, reconhecido como patrimônio pelo IPHAN, UNESCO e 

ONU, marca o início do calendário anual do grupo do tronco linguístico maipure-aruak no 

estado de Mato Grosso. Ele é realizado por uma série de etapas que duram sete meses, 

envolvendo o cultivo de milho e mandioca, a pesca de barragem e a elaboração de comidas e 

bebidas. Todos esses preparos servem como moeda de troca aos Yakairitis, temidos seres do 

patamar subterrâneo detentores dos recursos naturais. O presente estudo buscou analisar 

essas trocas à luz da dádiva maussiana, entendendo as trocas como contratos entre deuses e 

homens, mantendo a ordem do cosmos e evitando os seus infortúnios. Para alcançar os 

objetivos deste trabalho foi utilizada pesquisa bibliográfica sobre o grupo selecionado. O ritual 

Yaokwa é um exemplo de como os modos de fazer a comida estão intrinsecamente ligados ao 

manejo dos recursos naturais e sobrenaturais e podem ser analisados a partir da perspectiva de 

uma gastronomia ameríndia. 

Palavras-chaves: Gastronomia; Enawenê-Nawê; Ritual; Yaokwa; Pesca; Dádiva. 

 

ABSTRACT 

The Yaokwa Ritual, recognised as heritage by IPHAN, UNESCO and UN, marks the beginning 

of the annual calendar for the Maipure-Aruak language group in the state of Mato Grosso. It is 

carried out in a series of stages lasting seven months, involving the cultivation of maize and 

manioc, dam fishing and the preparation of food and drink. All of these preparations serve as a 

bargaining chip for the Yakairitis, the feared subterranean beings who hold natural resources. 

This study sought to analyse these exchanges in the light of the Maussian gift, understanding 

exchanges as contracts between gods and men, maintaining the order of the cosmos and 

avoiding its misfortunes. In order to achieve the objectives of this work, bibliographical research 

on the selected group was used. The Yaokwa ritual is an example of how ways of making food 

are intrinsically linked to the management of natural and supernatural resources and can be 

analysed from the perspective of an Amerindian gastronomy. 

Keywords: Gastronomy; Enawenê-Nawê; Ritual; Yaokwa; Fishing; Gift. 

 

RESUMEN 

El ritual yaokwa, reconocido como patrimonio por el IPHAN, UNESCO y la ONU, marca el inicio 

del calendario anual del grupo lingüístico maipure-aruak del estado de Mato Grosso. Se lleva a 

cabo en una serie de etapas que duran siete meses e implican el cultivo de maíz y mandioca, la 

pesca en presa y la preparación de alimentos y bebidas. Todos estos preparativos sirven como 

moneda de cambio para los Yakairitis, temidos seres subterráneos que poseen recursos 

naturales. Este estudio buscó analizar estos intercambios a la luz del don maussiano, 

entendiendo los intercambios como contratos entre dioses y hombres, manteniendo el orden 

del cosmos y evitando sus desgracias. Para alcanzar los objetivos de este trabajo, se recurrió a 

la investigación bibliográfica sobre el grupo seleccionado. El ritual Yaokwa es un ejemplo de 

cómo las formas de hacer la comida están intrínsecamente ligadas a la gestión de los recursos 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 112 

naturales y sobrenaturales y puede ser analizado desde la perspectiva de una gastronomía 

amerindia. 

Palabras claves: Gastronomía; Enawenê-Nawê; Ritual; Yaokwa; Pesca; Regalo. 

 

 

INTRODUÇÃO 

O ritual Yaokwa é o evento mais importante no calendário dos Enawenê-Nawê1, povo 

de língua aruak-maipure, habitantes da Amazônia Meridional, precisamente no vale do Rio 

Juruena, a noroeste do Estado do Mato Grosso. Ele marca o início do complexo calendário 

Enawenê-Nawê, que abrange quatro rituais envolvendo os seres celestes e os do patamar 

subterrâneo (IPHAN, 2010). 

Trata-se do ritual mais longo deste grupo, tendo seu início em janeiro e término em 

meados de julho. Nele, os Enawenê-Nawê dividem-se em pescadores e anfitriões, onde todo o 

grupo desempenha papéis cruciais para a conclusão do ritual. No Yaokwa são construídas 

complexas barragens para a pesca no rio com a finalidade de aplacar a fome insaciável dos seres 

subterrâneos que estão à procura de sal vegetal, peixes e alimentos e bebidas fermentadas de 

mandioca e milho (IPHAN, 2010). 

O ritual Yaokwa foi registrado em 2010 pelo Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional como um Patrimônio Cultural Imaterial (IPHAN), no Livro das Celebrações, 

que salvaguarda os rituais e festas que ilustram as experiências coletivas da religiosidade, entre 

outros aspectos. No ano seguinte o ritual passou a integrar a lista de Patrimônio Cultural 

Imaterial com Necessidade de Salvaguarda Urgente pela UNESCO (Lacerda, 2019) e em 2012 

entrou para a lista de prioridade de salvaguarda pela Organização das Nações Unidas (ONU) 

(Moura, 2014). 

A proposta do artigo foi apresentar, através do estudo bibliográfico realizado, o 

ambiente em que o grupo se encontra, sua cosmologia e a organização do ritual a partir da 

estrutura proposta por Van Gennep (2011) - destacando as comidas. No contexto analisado a 

gastronomia ameríndia aparece de forma indissociável à sua concepção de mundo relacionada 

aos seres sobrenaturais.  Pode-se dizer que este ritual é fundamental para a construção da “eco-

cosmologia” (Gilton Santos, 2001) dos Enawenê-Nawê. Nela são expressas características 

indissociáveis como as esferas estéticas, jurídicas, econômicas, cosmológicas, sociais, entre 

outras, o que Marcel Mauss denomina “fenômenos sociais totais” (Mauss, 2017). 

 

MÉTODO E BASES TEÓRICAS 

O método de pesquisa para a elaboração deste trabalho é de natureza descritiva. 

Segundo Gil (2002, p.42), “as pesquisas deste tipo têm como objetivo primordial a descrição 

das características de determinada população ou fenômeno ou o estabelecimento de relações 

entre variáveis”. Foi utilizada a pesquisa bibliográfica específica sobre os Enawenê-Nawê, 

 
1 Enawenê-Nawê é um nome composto, sendo enawenê traduzido como “povo ou gente” e nawê como 
“grupo”, no sentido comunitário (Souza, 2011). Também pode significar "os que possuem espírito" 
(Cartagenes, 1987) ou "ser humano" (Rezende, 2003).  



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 113 

principalmente etnografias, e teorias antropológicas relacionadas que serão explicadas abaixo. 

A pesquisa bibliográfica realizada abordou o material etnográfico sobre o ritual Yaokwa e 

questões paralelas. 

A pesquisa bibliográfica tem sido utilizada com grande frequência em estudos 

exploratórios ou descritivos, casos em que o objeto de estudo proposto é pouco 

estudado, tornando difícil a formulação de hipóteses precisas e operacionalizáveis. A 

sua indicação para esses estudos relaciona-se ao fato de a aproximação com o objeto 

ser dada a partir de fontes bibliográficas. Portanto, a pesquisa bibliográfica possibilita 

um amplo alcance de informações, além de permitir a utilização de dados dispersos em 

inúmeras publicações, auxiliando também na construção, ou na melhor definição do 

quadro conceitual que envolve o objeto de estudo proposto (Gil, 1994; Lima, Mioto, 

2007. p.40). 

A partir das fontes bibliográficas selecionadas como livros, coletânea de textos, teses, 

dissertações e periódicos, agrupamos informações dispersas sobre o papel da alimentação no 

ritual Yaokwa. O objetivo deste artigo, portanto, é oferecer uma descrição direcionada à 

alimentação no ritual sem uma profundidade de análise, tendo como base algumas referências 

sobre o tema. 

Utilizamos os descritores “Enawenê-Nawê”, “Yaokwa”, “alimentação” e “food”, e os 

operadores booleanos “and” e “e” para a busca bibliográfica. Na pesquisa pelos portais usamos 

as opções “buscar tudo” ou “todos os índices” ou “assunto”. Apresentamos no quadro 1, os 

resultados encontrados na pesquisa realizada em portais bibliográficos2: 

Quadro 1. Resultado de pesquisa bibliográfica nos portais de busca 

Portal de Pesquisa Termo de Busca 
Número de 
Resultados 

Portal de Periódicos CAPES Enawenê-Nawê 37 

 Yaokwa 2 

 Yaokwa and Enawenê-Nawê3 1 

 Yaokwa e alimentação 0 

 Yaokwa and food 0 

SciELO Enawenê-Nawê 3 

 Yaokwa 0 

 Yaokwa e alimentação 0 

 Yaokwa and food 0 

Google Scholar Enawenê-Nawê 665 

 Yaokwa 250 

 Yaokwa and Enawenê-Nawê 50 

 Yaokwa e alimentação 106 

 Yaokwa and food 176 

Oasisbr Enawenê-Nawê 17 

 Yaokwa 1 

 Yaokwa and Enawenê-Nawê 1 

 Yaokwa e alimentação 0 

 Yaokwa and food 0 

Fonte: Dados da pesquisa. 

 
2 Dados coletados em 2024 e 2025.  
3  Não encontramos diferença de resultados entre “Enawenê-Nawê and Yaokwa” e “Enawenê-Nawê e 
Yaokwa”, por isso, não foi adicionado à tabela. 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 114 

Vale ressaltar que “Yaokwa” é um conceito polissêmico podendo significar clã, ritual, 

divindade e flautas (Almeida, 2015). Por isso, os resultados encontrados na pesquisa 

bibliográfica não são relativos, necessariamente, ao ritual de pesca que é objeto deste estudo.  

Consideramos para a nossa seleção das referências bibliográficas a leitura dos títulos, 

resumos e o ano da publicação. Os critérios primordiais de escolha dos trabalhos foram a 

importância do(a) autor(a) para a formação do campo de pesquisa, ser um trabalho etnográfico 

e ter relação com alimentação.  

Observamos pela análise das referências encontradas que os antropólogos Marcio Silva 

(1995, 1997, 1998 e 2016), Gilton Mendes dos Santos (2008) e seu irmão, biólogo/antropólogo, 

Geraldo Mendes dos Santos (Santos, Gilton, 2001) 4 eram autores consolidados no campo com 

suas pesquisas sobre os Enawenê-Nawê. 

Os trabalhos de Marcio Silva (1995, 1997, 1998 e 2016) foram imprescindíveis para o 

entendimento da formação do grupo e para noções de parentesco Enawenê-Nawê. A 

dissertação e tese etnográficas de Gilton Mendes dos Santos sobre a cosmologia e os modos 

de subsistência do grupo, abrangendo a agricultura, pesca, coleta de mel e insetos locais, foram 

fundamentais para a elaboração deste artigo. A atividade econômica do grupo também é 

analisada em seu estudo escrito juntamente com seu irmão Geraldo Mendes dos Santos (2008), 

em que o peixe é analisado como “gente”, comida e moeda de troca a partir da mitologia 

Enawenê-Nawê. Tal noção “eco-cosmológica” (Santos, Gilton, 2001) será relacionada mais a 

frente à teoria do “perspectivismo ameríndio” elaborada pelo antropólogo Eduardo Viveiros de 

Castro (2004), importante referência para os estudos ameríndios.   

O dossiê de registro do ritual Yaokwa realizado pelo IPHAN (2010) foi imprescindível 

para a análise do ritual a partir de diversas perspectivas. Foi uma relevante fonte iconográfica 

utilizada neste artigo. O diálogo criado a partir das referências permitiu também a leitura de 

outros trabalhos envolvendo os E-N (Enawenê-Nawê), que propiciaram um aprofundamento 

sobre o tema. Foram consultados estudos sobre alimentação indígena para a complementação 

de informações. 

Por se tratar de um ritual que envolve basicamente trocas entre seres humanos e seres 

sobrenaturais, a noção de “dádiva” elaborada pelo sociólogo Marcel Mauss (2017) foi 

proeminente em termos analíticos. Ao observar diversos contextos, o autor percebe que há 

uma característica humana fundamental de trocas e questiona a força da coisa dada que obriga 

o donatário a retribuir: “em tudo isso há uma série de direitos e deveres de consumir e de 

retribuir, correspondendo a direitos e deveres de dar e de receber” (Mauss, 2017, p. 18). No 

ritual Yaokwa, os Enawenê-Nawê dão aos seres sobrenaturais seu pagamento em forma de 

banquete para terem em troca farta colheita e boa pesca. 

Apresentaremos neste artigo as diferentes etapas do ritual, desde sua relação com os 

mitos, o modo do seu preparo, o momento de execução e a finalização do Yaokwa a partir do 

que o etnólogo Van Gennep (2011) estruturou na sua teoria sobre “ritos de passagem”. Para o 

autor, qualquer rito, seja ele de casamento, puberdade, funerário, de colheita ou mudança de 

status social obedece a uma ordem universal: há primeiro a separação de parte do grupo social; 

após, ocorre o que ele denomina “estágio liminar” ou “liminaridade” caracterizado pela 

transição; e, finalmente, há a reintegração desses indivíduos ao grupo a partir de uma nova 

 
4 Utilizaremos aqui, conforme as regras da ABNT, os primeiros e segundos nomes dos autores ao longo 
do texto, pois os irmãos possuem as mesmas letras do primeiro nome e os mesmos sobrenomes. 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 115 

condição conquistada. Essas três fases, como veremos, aparecem de maneira evidente no ritual 

Yaokwa, relacionada à sua “eco-cosmologia” (Gilton Santos, 2001) dos E-N.  

 

A “ECO-COSMOLOGIA” E O “PERSPECTIVISMO” DOS ENAWENÊ-

NAWÊ  

Os Enawenê-Nawê explicam a formação do ecossistema onde vivem a partir da queda 

da única árvore gigantesca, atahixuane, que existia nos tempos remotos, cortada a 

machadadas pelo herói Wadare. A partir da queda, os Enawenê-Nawê relatam que houve o 

surgimento dos leitos dos rios, a ondulação dos terrenos e o crescimento de diversas espécies 

vegetais (Silva, 1998).  

A terra indígena Enawenê-Nawê corresponde, a 742.088 hectares, homologada e 

registrada onde há a coexistência do ecossistema do cerrado e da floresta tropical, formando 

um “ecossistema de transição” (IPHAN, 2010, p.17). A bacia hidrográfica no território E-N é 

formada pelo rio Papagaio, rio Preto, e rio Juína no Vale do Juruena e, como veremos, impacta 

no cultivo e nos meios de pesca dos E-N.5 

Existe uma tensão provocada pela presença do extrativismo, monocultura, 

agropecuária e garimpo no contexto das divisas do território do E-N, impactando o seu 

cotidiano (Gilton Santos, 2001): 

A sudoeste do seu território encontra-se o município de Sapezal, completamente 

explorado pela monocultura de soja, substituindo a vegetação típica do cerrado; a 

sudoeste, divisa-se com Vilhena no estado de Rondônia, submetido à exploração de 

madeira e crescimento da pecuária; a porção noroeste-nordeste do seu território, 

localizada no município de Juína, é coberto por uma vegetação densa sob escarpas e 

morrarias, palco das insistentes invasões garimpeiras (Santos, Gilton, 2001, p.33). 

Dessa maneira, percebe-se o motivo pelos qual ritual Yaokwa vem sendo alvo de 

políticas de patrimônio e salvaguarda nacionais e internacionais, uma vez que essas ações 

predatórias impactam não somente a alimentação e segurança alimentar dos E-N, mas 

também a manutenção de seus hábitos culturais.  

É importante ressaltar que, além desses fatores, existiam as rivalidades entre Enawenê-

Nawê e os grupos vizinhos Rikbaktsa e Cinta Larga. Por esse motivo, há os “movimentos e 

transumância” dos Enawenê-Nawê. Eles movem suas aldeias de lugar de dez em dez anos, 

quando recursos naturais se tornam escassos. Carregam consigo suas palhas, que servem para 

a cobertura das novas residências, e podem retornar a antigos locais habitados (Santos, Gilton, 

2001, p.45). 

Os Enawenê-Nawê coabitam numa única aldeia (Figura 1). Ela é organizada em 

malocas dispostas em formato circular, com dez casas comunais (bati), compridas e de formato 

 
5 No primeiro levantamento demográfico dos E-N realizado pela Missão Anchieta em 1974, havia 97 
indivíduos (Silva, 1995), já o último Censo Demográfico de 2022 registrou uma população de 1.027 
indivíduos do povo Enawenê-Nawê. O clima é definido por duas estações bem perceptíveis, como a 
chuvosa, que ocorre nos meses de outubro a março, e a seca, presente nos meses entre abril e 
setembro. As temperaturas médias anuais são acima de 25°C, mas podem atingir 10°C no inverno. 
Algumas noites de sono são suportadas, pelos Enawene-Nawe, com brasas sob suas redes, no interior 
das casas (Silva, 1998). 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 116 

retangular-abobadado, ao redor de um extenso pátio. Próximo ao centro do pátio, encontra-se 

a casa cerimonial, de formato cônico, cujo acesso é interditado às mulheres. Nesse local, são 

mantidas as flautas utilizadas em momentos ritualísticos, como os relacionados aos seres 

sobrenaturais Yakairitis (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008). A praça central é uma parte 

imprescindível nos rituais da comunidade (Lacerda, 2019).   

Figura 1. “Vista da Aldeia dos Enawenê-Nawê”. 

 

Fonte: Dossiê do IPHAN (2010) 

A organização dos grupos sociais E-N existentes é formada por três núcleos: grupo 

residencial, grupo doméstico e grupo familiar, que habitam as casas comunais de forma 

exogâmica6 baseadas num regime de uxorilocalidade (o casal reside na casa da esposa). Cada 

um desses grupos residenciais, nos nove clãs existentes, desempenha um papel fundamental 

no ciclo econômico-social da aldeia e sua organização também mantém o cosmos-social em 

equilíbrio (Silva, 1998). 

O grupo residencial caracteriza-se pelos residentes de uma casa comunal. Eles são 

encarregados de realizar a manutenção da casa comunal e da casa cerimonial. Já o grupo 

doméstico é formado por dois a três grupos, que são responsáveis pelas roças de milho 

(koretokwa) (que ficam a 30 quilômetros da aldeia) e pela extração de mel. Por fim, o grupo 

familiar cuida das roças de mandioca (ketekwa) (que estão dispostas a 3 quilômetros da aldeia), 

preparam as comidas cotidianas, fazem a obtenção de lenha, a coleta de insetos comestíveis, 

sobretudo larvas, vespas, formigas e cupins, e realizam a pesca de pequena escala. Esse grupo 

é responsável pelo plantio de cará, batata, feijão, amendoim, urucum e algodão (Silva, 1977; 

1998a; 1998b).  

Os E-N relatam seu mito de origem afirmando que eles moravam no interior de uma 

pedra que, posteriormente, foi aberta por um pássaro, os permitindo acesso ao mundo em que 

vivemos. Tal mito tem similaridade com as mitologias de origem dos Aruak, que, em sua 

maioria, saíram de um mundo fechado e escuro para um espaço aberto (Lima Rodgers, 2001). 

 
6 Casamento que se realiza entre membros de grupos distintos, sem qualquer parentesco ou com grau 
de parentesco distante. (https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-
brasileiro/exogamia. Data de acesso: 22/09/2025) 

https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/exogamia
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/exogamia


TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 117 

Os Terenas, por exemplo, contam que foram resgatados de um buraco pelo herói Oreka 

Yuvakae (Bittencourt, Ladeira, 2000).  

Os Enawenê-Nawê concebem o cosmos dividido por três camadas que são habitadas 

“pelas mais diferentes criaturas, animais, humanos, deuses, espíritos, ogros e seres espectrais” 

(Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008 p. 42). No plano celeste, vivem os Enore-Nawê; no plano 

mediano vivem os humanos e ogros; e no plano inferior, residem os Yakairitis, os seres do 

subterrâneo (Souza, 2011; Gilton, 2006). 

Os Enore-Nawê são descritos como seres perfeitos, bondosos e sua fisionomia bem 

invejável. Por serem deuses celestes, não possuem qualquer doença e estão sempre com uma 

aparência jovial. Os Yakairitis, por sua vez, são relatados como seres desfigurados, de aspecto 

assustador e dramático, muito altos e sem articulações pelo corpo. Estes seres não cultivam 

nada, porém são donos de boa parte do que está presente na dieta Enawenê-nawê. Dessa 

forma, barganham e obrigam os E-N a alimentá-los, sempre dependendo deles para viver 

(Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008). 

Os seres celestes e subterrâneos influenciam a vida cotidiana dos Enawenê-Nawê. Os 

Yakairitis, se não forem alimentados, podem causar a morte ou infortúnios à comunidade 

(Silva, 1998). Por outro lado, os Enore-Nawê são atrelados à imagem de segurança e a 

processos de cura xamânica, mas isso não os impossibilita de adoecerem os E-N também 

(Souza, 2011).  

A “eco-cosmologia” dos E-N (Santos, Gilton, 2001) relaciona-se diretamente com a 

ideia de Mauss (2017) sobre as trocas entre humanos e deuses. As trocas entre seres humanos 

e deuses, segundo Mauss (2017), não são exclusivamente de bens e riquezas ou coisas úteis 

economicamente. São, antes de tudo, amabilidades, banquetes, rituais e festas.  Por isso, 

aponta que o vínculo pelas coisas é também um vínculo de almas, pois as coisas são portadoras 

de energia, na sua concepção. Dar alguma coisa para alguém é dar algo de si: “recusar dar, 

negligenciar convidar, assim como recusar receber, equivale a declarar guerra; é recusar aliança 

e a comunhão” (Mauss, Marcel, 2017, p. 17).  

No ritual Yaokwa, são com os Yakairitis que os humanos precisam intercambiar para o 

livramento dos infortúnios. Mauss (2017) aponta que não são indivíduos, mas coletividades que 

se obrigam mutuamente, trocam e contratam; são chamadas “pessoas morais”, como clãs, que 

podem ser representados por intermédio de indivíduos ou líderes. No caso do ritual Yaokwa, 

um grupo de pescadores serão os responsáveis pela construção da barragem e aquisição dos 

peixes para, em troca, aplacar a fome dos Yakairitis. Tais pescadores tornam-se, durante o 

ritual, Yakairitis, atualizando o contrato e a relação de dádiva com essas entidades, como 

veremos à frente.  

 

TRIPÉ: PEIXE, MANDIOCA E MILHO 

De acordo com a mitologia Enawenê-Nawê os peixes, que surgiram espontaneamente 

durante a formação dos primeiros rios, antigamente circulavam entre os humanos e possuíam 

qualidades antropocêntricas, como pensamento e alma (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 

2008). Os Enawenê-Nawê concebem que “os peixes dominavam a língua dos humanos, a arte 

do canto, da composição, da instrumentação e da dança; tinham a habilidade de benzedor, 

hoenaytare, isto é, de soprar e proferir textos mágicos” (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008, 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 118 

p.45).  Esse pensamento não está presente apenas nos mitos E-N. Os Baniwa, falantes de Aruak 

e residentes próximos ao rio Içana, no noroeste amazônico, acreditam que os peixes estão 

ligados ao princípio da humanidade (Garnelo; Sampaio, 2005). Esse tema também é explorado 

no livro Kophenai nako, de autoria de indígenas Baniwa e Koripako, também falantes de Aruak 

(Brazão et al., 2006). Os Makuna, da família Tukano, têm seu universo ictiológico registrado por 

Kaj Arhem (1995), que descreve a forma em que os peixes viviam em sociedade, afirmando que 

eles eram detentores de conhecimento e tinham seus atributos de “gente”: 

Os peixes são gente. São gente-peixe. Eles têm casas como as nossas [...] As árvores 

frutíferas que crescem nas margens do rio são suas roças, as frutas são suas cultivares. 

Quando as frutas e sementes caem no rio, os peixes estão fazendo sua colheita (Arhem, 

1993, apud Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008, p. 40). 

Alberto Lourenço (2005) também contribui para esse diálogo, narrando essas 

confrarias organizadas pelos peixes: 

Têm épocas de suas festas, que os brancos chamam de piracema. Eles se organizam e 

marcam o dia para viajarem desde a foz dos rios até ao local da festa, que é o local da 

piracema. Vão passando em todos os lugares onde seus parentes vivem, convidando-

os para uma grande festa, que acontecerá no local de piracema. Na subida, eles levam 

consigo os instrumentos, como japurutu. Quando chegam no local, eles se organizam 

em fileira antes de dançarem. Para nós, eles aparecem como peixes, mas são pessoas 

com a gente (Lourenço, 2005, p. 94). 

A cosmologia ameríndia elaborada por Viveiros de Castro (2004) no conceito de 

“perspectivismo” explica a visão de considerar o peixe ou outros não-humanos como “gente”. 

Para o autor, a concepção ocidental percebeu a base da humanidade como erguida sobre 

alicerces animais, normalmente ocultos pela roupagem da cultura: primeiro fomos 

“completamente” animais, e ainda permanecemos, “no fundo”, animais. Já o pensamento 

indígena conclui o contrário:  tendo outrora sido humanos, os animais e outros seres do cosmos 

continuam a ser humanos, mesmo que de modo não-evidente. Todos têm espírito, 

manifestado fisicamente por diferentes naturezas: “a concepção ameríndia suporia, ao 

contrário, uma unidade do espírito e uma diversidade dos corpos”. (Viveiros de Castro 2004, p. 

226). “Em suma, os animais são gente, ou se veem como pessoas (...). Os jaguares veem o 

sangue como cauim, os mortos veem os grilos como peixes, os urubus veem os vermes da carne 

podre como peixe assado etc. (Viveiros de Castro, 2004, p. 227).  

Muitos fenômenos da natureza, hábitos alimentares, tabus, métodos de pesca e plantio 

podem ser explicados a partir de sua mitologia. Os mitos de origem têm um papel relevante 

neste sistema de pensamento (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008) e revelam-se uma 

renovação do presente e não só contos do passado (Viveiros de Castro, 2002).  

Seguindo a mitologia E-N, “a queda”, ou “rebaixamento” dos peixes ocorre no 

momento da morte do menino Dokoi. O menino era filho de Datamare e dono de uma rede 

mágica que o permitia capturar peixes com muita facilidade. Dokoi se transforma em peixe e 

em seguida, tenta capturar um pacu. Porém, é morto e devorado por outros peixes. Quando 

seu pai Datamare descobre o corrido, envolto por sede de vingança, arma uma barragem para 

capturar os peixes e matá-los. Ele se transforma em peixe e chama atenção dos peixes para 

subir o rio onde, posteriormente, ele volta a ser humano e os captura (Santos, Gilton; Santos, 

Geraldo, 2008). 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 119 

Toda essa trama é revivida até os dias de hoje através do ritual de pesca Yaokwa, uma 

vez que os Enawenê-Nawê se veem cúmplices dessa vingança de Datamare (Santos, Gilton, 

2006) e justificam através dela as práticas e regras da pesca (Souza, 2011). 

Vale destacar que o peixe é a única fonte de proteína animal dos E-N. Ele é considerado 

um alimento sagrado, de valor elevado dentre os alimentos consumidos e um regalo tanto para 

os seres celestes (Enore-Nawê) quanto para os seres subterrâneos (Yakairitis). A pesca pode 

acontecer em três modos: com anzol (maraytihi) presente no cotidiano para a alimentação do 

grupo familiar; com venenos vegetais (aykyuna) nas áreas alagadas durante a seca, para os 

rituais de Lerohi e Salumã; com pesca de barragem (wayti), forma utilizada para a obtenção de 

peixes do ritual Yaokwa (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008). 

Além do peixe, que é fundamental para a realização do Yaokwa, há a presença, tanto 

no cotidiano como no contexto ritual, da mandioca, do milho e de outros alimentos. Os 

Enawenê-Nawê consomem basicamente as raízes e tubérculos disponíveis e cultivados na 

região. Os frutos mencionados nas literaturas são a castanha-do-brasil, o buriti, a bacaba e o 

açaí (Santos, Gilton, 2006). A segurança alimentar é pautada na mandioca (ketekwa) e milho 

(koretokwa). Além disso, esses dois alimentos representam a relação de consanguinidade e 

afinidade, nessa devida ordem, nos sistemas sociais do grupo, como será explicado. Eles são 

itens insubstituíveis da alimentação, de pessoas e espíritos, sendo beneficiários de atributos 

antropocêntricos. A eles é preciso dirigir cantos e palavras mágicas nos rituais que os envolvem 

(Santos, Gilton, 2009). 

Isso é vivido no cotidiano E-N, como expresso no mito da mandioca: a menina Atolo foi 

enterrada por sua mãe Kokotero e virou, posteriormente, a mandioca, sendo essa raiz uma 

recompensa a todos os Enawenê-Nawê. O mesmo mito segue para os outros tubérculos, como 

a batata-doce, inhame, cará e araruta, sendo estas filhas de outras mães. O plantio da mandioca 

é pautado na relação entre mãe e a filha que foi plantada e sepultada (o que para os E-N é a 

mesma coisa – ahotene). E isso faz com que todas as etapas do cultivo da mandioca envolvam 

esse cuidado de mãe para filha, regido por cantos e cerimônias (Santos, Gilton, 2006). Por isso, 

trata-se de uma relação de consanguinidade. 

Os Enawenê-Nawê relatam que o milho pertencia a um espírito Yakairiti, muito querido 

pelo povo, chamado Anawrinakayri. Na história, o tamanduá (Anaxua) e seu cunhado, o grilo 

(Ixiore), roubam as sementes de milho do espírito, que seriam usadas nos banquetes do 

Yaokwa. Posteriormente, os E-N roubam o milho do tamanduá e começam a cultivá-lo, prática 

que mantém até hoje. Nesse sentido, enquanto a mandioca traz os aspectos de 

consanguinidade, o milho traz a noção de afinidade. Isso se aplica na organização de como a 

aldeia cultiva as duas espécies. As roças de mandioca são desenvolvidas a poucos quilômetros 

da aldeia, ao contrário das roças de milho que estão bem distantes da aldeia e é preciso que 

haja a construção de acampamentos enquanto há o cultivo da mesma (Santos, Gilton, 2006). 

Pode-se dizer que os mitos dos tubérculos refletem também o conceito de 

“perspectivismo ameríndio” (Viveiros de Castro, 2004), apresentando uma interação íntima 

entre ser humano e planta, já que ambos são considerados “pessoas” e retratam a ideia de 

corpo na perspectiva E-N (Descola, 1992 apud Santos, Gilton, 2006).  

Vale destacar que em relação às técnicas gastronômicas (Figura 2) utilizadas para o 

consumo e conservação das tuberosas, como a mandioca e o milho, e os peixes, o moquém (ou 

jirau) é fundamental. O moquém trata-se de uma “grelha artesanal de madeira utilizada para 

defumar ou assar carnes e peixes" (Houaiss, 2009). Os moquéns são utilizados por diversos 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 120 

grupos indígenas como meio de conservação de um alimento sem salga, e para os Enawenê-

Nawê não é diferente.  

A mandioca, após passar pelo processo de moagem, é ralada e a massa resultante é 

separada da manipueira - líquido que se tornará o conhecido tucupi - por uma peneira. Em 

seguida, essa massa é separada em alguns bolos, também conhecidos como pães, e deixada 

para secar no sol. Quando seca, ela é esfarelada e levada aos tachos de barro ou metal até 

tostar, dando origem ao beiju (Pinto e Silva, 2005). 

Beiju que além de ser elaborado da forma simples e comumente conhecida (beiju-

tapioka), pode ser apresentado de diversas formas no contexto indígena: o beiju-assu, massa 

redonda de mandioca mole seca ao forno; o beiju cika, feito da massa de macaxeira em grânulos 

mais finos; o beiju kurua, massa de mandioca mole; o beiju-membeca, massa de mandioca-puba 

com castanhas; o beiju peteka ou beiju-pichuna, massa comprimida;  o beiju-toreka, massa de 

mandioca de cor preta; o beiju-teika, massa adicionada de sal e embrulhada em folha de 

bananeira; o beiju-tikau, preparado a partir do polvilho fresco de mandioca-puba que é torrado 

e posteriormente pilado; e o beiju-tininga, semelhante ao beiju-assu, porém seco no sol (Pereira, 

1974).  

Figura 2. “Jiraus de preparo e armazenamento de alimentos dentro de uma casa comunal”. 

 

Fonte: Dossie do IPHAN (2010) 

A mandioca utilizada para fabricar diversas farinhas e variadas comidas é notoriamente 

conhecida como “pão do Brasil” (Pinto e Silva, 2005). Ela se mantém até os dias de hoje como 

um alimento popular e o modo de preparo não se distancia da sua forma original indígena. As 

técnicas complexas utilizadas e o manejo da mandioca na gastronomia ameríndia ainda são 

amplamente difundidos (Freyre, 1981),  

A mandioca e milho também são usadas, juntamente com frutas, para a produção de 

bebidas fermentadas. Essas bebidas são presentes em diversos grupos indígenas de toda a 

América, conhecidas com o nome genérico cauim (Fernandes, 2004). Tais bebidas são, muitas 

vezes, feitas com a mascação para obter a ação da ptialina da saliva sobre o amido presente 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 121 

nesses ingredientes (Cascudo, 1967)7. As bebidas fermentadas também utilizam complexas 

técnicas de fabricação garantindo o seu consumo e conservação. Elas são usadas, juntamente 

com o peixe, a mandioca e o milho, para a realização do ritual do Yaokwa e serão também 

oferecidas aos Yakairitis. 

 

A PESCA RITUAL YAOKWA 

O ritual Yaokwa inicia-se quando os anciãos recebem os Yakairitis em seus sonhos os 

avisando que a hora da pesca de barragem está chegando. Os E-N se dividem para o ritual em: 

anfitriões/anfitriãs (Harikare e Harikalo, respectivamente) do clã que está sendo responsável 

pelo ritual; demais membros de outros clãs; e pescadores que atuarão na pesca de barragem. 

Os anfitriões/anfitriãs são os membros do clã designado no biênio para esse papel. Eles são 

responsáveis pela elaboração do sal vegetal (esewehi), pelas bebidas fermentadas a base de 

milho e mandioca (oloyti), pelas comidas, pela extração de madeira para manter as fogueiras 

acesas e por receber os pescadores. As mulheres anfitriãs e as dos outros clãs participam dos 

preparos de várias etapas do ritual, principalmente relacionadas às comidas. Já os demais 

homens dos outros clãs são os responsáveis efetivamente pela pesca de barragem (wayti) e 

representam os Yakairitis no ritual (Silva, 1998). Nesse sentido, em alguns momentos do ritual, 

os pescadores são os Yakairitis.   

Aqui acontece a primeira fase proposta por Van Gennep (2011) para a descrição e 

análise dos rituais de passagem, tratando-se do momento de separação de certos indivíduos de 

seu grupo de origem. Esta fase caracteriza-se pelo momento de ruptura com o “papel social” 

desempenhado cotidianamente pelo indivíduo. Ele prepara-se para se tornar outro, algo 

diferente do que é, no seu contexto social.  No caso do ritual é o momento de preparo e saída 

dos pescadores, que se tornarão, posteriormente, Yakairitis. Gilton Santos (2008, p. 50) 

comenta que esse momento pode ser descrito como “abertura de ópera”, pelos primeiros 

cantos e encenações feitas ali brevemente. 

 Começam os preparativos iniciais: extraem as matérias primas para o mata (o 

cesto/corpo central da armadilha) e para o preparo do sal vegetal (Santos, Gilton.; Santos, 

Geraldo, 2008). O sal vegetal é feito a partir das cinzas de várias espécies vegetais que 

posteriormente são adicionadas de água e reduzidas. Os E-N não consomem o sal vegetal no 

cotidiano, sendo somente utilizado para os rituais envolvendo os Yakairitis (Santos, 2001).  

As mulheres (Figura 3) ficam nas aldeias por todo o período do ritual realizando os 

preparativos. Elas têm uma importante atuação na área da cozinha, onde as comidas são 

elaboradas: 

As cozinhas estão sempre movimentadas, principalmente em períodos rituais e, mais 

ainda, nas casas das anfitriãs da vez [...] Durante o preparo dos alimentos: colher, 

carregar, descascar, lavar, ralar, espremer, moldar ou pilar, o frenesi é grande dentro 

das casas. Todas reunidas, muitas conversas, e todo um aparato de equipamentos em 

atividade, raladores (tinoare), peneiras (manarise), pilões (anase - base, atata - mão de 

pilão), esteiras, xires (dolate), (todos esses artefatos confeccionados pelos homens), e, 

 
7 Ver Fernandes (2004), que apresenta uma descrição detalhada da importância das bebidas 
fermentadas nos contextos ritualísticos indígenas.   



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 122 

ainda, pratos de cerâmica (atare), panelas (mataloxi, matalowise), cabaças (ixixawi, 

ixixase), manufaturadas pelas mulheres (IPHAN, 2010, p. 32). 

Objetos e utensílios introduzidos por não indígenas nos primeiros contatos em 1974, 

foram incorporados ao cotidiano das cozinhas. As panelas e bacias de alumínio foram 

introduzidas para servir o alimento no banquete ritual. “As mulheres argumentam que as bacias 

são mais leves e práticas para manusear, e as panelas aceleram o cozimento dos alimentos, 

otimizando o tempo e, principalmente, o gasto de lenha que se torna consequentemente 

menor” (IPHAN, 2010, p. 32).  

Figura 3. Mulher Enawenê-Nawê cozinhando durante o ritual Yaokwa. 

 

Fonte: Dossie do IPHAN (2010) 

Existe uma divisão de trabalho da cozinha entre as mulheres, algumas vão à roça, outras 

descascam, ralam e preparam os alimentos, sempre trabalhando em grupo. (IPHAN, 2010, p. 

32). Há uma organização da cozinha não só do dia a dia, mas também do que poderia ser 

chamada uma “cozinha de eventos”. Nos momentos rituais há uma “equipe de cozinha”, 

estruturada para a organização das variadas etapas. A cozinha desempenha um papel 

fundamental para a elaboração dos alimentos a serem trocados, possuindo, também, uma 

organização de destaque no ritual. 

 Quando ocorre a floração da gramínea ohã e a entrada da fase lunar Tonaytiri é o 

momento que todos da aldeia sabem que acontecerá a partida dos pescadores para a 

construção das barragens e do acampamento para a pesca ritual. Nesse período ocorre o início 

da piracema, movimento migratório de peixes no sentido das nascentes dos rios, com fins de 

reprodução (Houaiss, 2009). A pesca pela barragem ocorre justamente quando os peixes estão 

retornando após a desova ocorrida na piracema.  

A segunda etapa do ritual começa com a chegada dos pescadores no local de 

construção da barragem. Tal fase representa o que Van Gennep (2011) denomina de período de 

“liminaridade”. Para o autor, esse é o momento mais delicado e importante dos ritos, já que as 

pessoas envolvidas não estão nem fazendo parte de seu contexto social cotidiano, nem já estão 

reintegradas, como ocorre na fase seguinte. Nos momentos de “liminaridade” os indivíduos 

aprendem tudo sobre a nova posição que devem assumir enquanto iniciados. São momentos 

de preparação dos corpos para tornarem-se o que está por vir. Trata-se do momento em que os 

pescadores se isolam para a realização da pesca ritual e se preparam para tornarem-se 

Yakairitis. 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 123 

Os rios explorados pelos Yaokwa para a pesca de barragem (wayti) são os de médio 

porte, como Olowina (rio Arimena) e Adowina (rio Preto), afluentes do rio Juruena o Tinuliwina 

(rio Joaquim Rios), afluente do rio Camararé, e o Hoyakawina (rio Nambikwara). Todos esses 

rios são afluentes do Juruena, principal formador do rio Tapajós (Santos, Gilton; Santos, 

Geraldo, 2008). 

A escolha do local da barragem é feita previamente e deve ser construída no mesmo 

local do ano anterior. As barragens são construídas longe das aldeias, a cerca de 30 quilômetros. 

A construção delas acontece em torno de cinco dias e deve seguir regras que os anciãos ditam 

para que ela não seja rompida - algo que pode acontecer com facilidade já que a água nesse 

período está voltando para os seus afluentes e possui força (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 

2008). Os pescadores montam seu acampamento formado por três ou quatro casas nas 

proximidades, comportando um equivalente a vinte homens adultos.  Constroem no seu 

interior os jiraus (moquéns) de dois a três andares para a defumação dos peixes capturados 

(Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008). 

Contudo, antes de construir as barragens, realiza-se no acampamento a primeira troca 

com os Yakairitis: o chefe de cerimônia (Honerekayti), representando os Yakairitis, oferece o sal 

a um dos pescadores, e diz: 

Aqui está o sal como troca pelo peixe que nós queremos. Faremos as armadilhas para 

que vocês conduzam os peixes para dentro delas. Quando os capturarmos, temos peixe 

não só para nós, mas também para vocês, que muito os desejam (Santos, Gilton; 

Santos, Geraldo, 2008, p. 51). 

Como aponta Mauss (2017), há a necessidade de trocas com espíritos ou deuses para 

realizar algo dessa importância. “Assim sendo, para lograr sucesso na pesca é preciso, agora, 

menos habilidade técnica e mais crença na troca estabelecida entre eles, os homens e os 

espíritos pescadores” (Santos, Gilton, 2001, p. 72). Os Enawenê-Nawê acreditam que não são 

eles que pescam, e sim os Yakairitis. Eles estão ali presentes nas armadilhas e o único trabalho 

a ser feito é o de retirar o peixe do mata (Figura 4), a armadilha (Santos, Gilton, 2001). As 

barragens são vigiadas em vários momentos do dia e se a armadilha não pegou nada, eles 

trocam e pedem novamente aos Yakairitis: 

Pegue peixe para mim. Não fique irritado nem triste, eu estou feliz e você deve ficar 

feliz também. Pegue muito piau para mim, pegue matrinchã, pegue pacu, 

curimba…(Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008, p. 54). 

Os peixes ali coletados seguem direto para os moquéns construídos no acampamento 

pois ele deverá ser conservado, através dessa técnica, para estocar esse alimento até o fim do 

Yaokwa e para os próximos rituais (Fonseca, 2008). 

 

 

 

 

 

 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 124 

Figura 4. Coleta do peixe. 

 

Fonte: Vicent Carelli / Vídeo na Aldeia, 2018. 

O período de “liminaridade” Van Gennep (2011) descreve ser um momento em que as 

regras são mais rígidas e ocorrem proibições cerimoniais. Geralmente esta fase é permeada de 

proibições alimentares relacionadas às noções de “pureza e perigo” (Douglas, 1976) que ditam 

o que se pode consumir, com quem e quando. As comidas representam a tentativa de controle 

nessa fase do ritual, pois é através delas que são feitas as construções de corpos e conexões 

espirituais.   

Existem, portanto, regras específicas de alimentação dos pescadores enquanto estão 

no acampamento. Elas são marcadas por três momentos: 1) durante os cinco dias de 

construção da barragem eles se alimentam somente do beiju da farinha de mandioca e uma 

bebida não fermentada da mesma raiz tuberosa; 2) Nos três primeiros dias de pesca não se deve 

comer peixe, pois são dedicados somente aos seus donos - Yakairitis; 3) Após os três primeiros 

dias de pesca eles podem comer o peixe fincado em espetos, mel, frutos e insetos coletados. Ou 

seja, existem técnicas e noções de culinária para a elaboração da alimentação ritual. Importante 

observar que há a iniciação das crianças no ritual e comidas específicas para elas também: são 

oferecidas vísceras de peixes misturadas com farinha de mandioca. (Santos, Gilton; Santos, 

Geraldo, 2008).  

A aparição da constelação de Escorpião (Areoko), em meados de abril, revela aos 

pescadores que está na hora de desmontar as barragens e preparar o retorno para casa. 

Algumas partes da estrutura central da barragem são deixadas lá para serem aproveitadas no 

ano seguinte (Santos, Gilton; Santos, Geraldo, 2008). 

O final do ritual é marcado pelo encontro do grupo de pescadores e os anfitriões na 

aldeia. Os pescadores, após a destruição das barragens, retornam à aldeia representando os 

Yakairitis com trajes confeccionados com a palha de buriti e carregando os peixes em cestas no 

formato de raquetes. Os anfitriões, por sua vez, os esperam com bastante comida - 

principalmente preparada com mandioca e milho - e fogueiras acesas (Silva, 1998) para 

“encenar a entrada do Caminho do Yaokwa” (IPHAN, 2010, p. 62). Esse momento do encontro 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 125 

é bem agitado, tanto entre os pescadores, comparando seus resultados de pesca de maneira 

amistosa, quanto entre os anfitriões, que oferecem boas-vindas na entrada da aldeia (Figura 

5).  

Tal período caracteriza-se pela terceira fase dos ritos apontada por Van Gennep (2001): 

o momento de reintegração. Nesta fase os indivíduos já passaram pelos desafios impostos pelo 

período da “liminaridade” e provam que são dignos de assumir um novo status. No caso do 

Yaokwa os pescadores não retornam somente como pescadores, mas enquanto a encarnação 

dos temidos espíritos Yakairitis. Eles retornam à comunidade de origem, a partir de uma nova 

condição com o sucesso obtido pela pesca ritual realizada. Neste momento é constatado que o 

ritual foi vitorioso e que a ordem social será reestabelecida, atualizando o contrato com as 

entidades.  

Figura 5. Chegada do Yaokwa a aldeia com o pescado defumado. 

 

Fonte: Fernando Dhermam / IPHAN, 2021. 

Começam as trocas entre os pescadores/Yakairitis e anfitriões: os peixes defumados 

são trocados pelas bebidas fermentadas, mingaus e comidas à base de mandioca e milho e o 

sal vegetal. As bebidas fermentadas são vertidas ao chão pelos pescadores para que possam 

adentrar ao mundo subterrâneo, cair diretamente nas panelas dos Yakairitis e saciar a sua sede. 

A partir do momento que estão “pacificados”, os seres subterrâneos celebram com os 

Enawenê-Nawê comendo, cantando, tocando e dançando em harmonia (Santos, Gilton, 2001) 

(Figura 6). 

 

 

 

 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 126 

Figura 6. Fogueira durante o ritual Yaokwa. 

 

Fonte: Iholalare Wawayaili / IPHAN, 2021. 

As festividades duram até o amanhecer e o peixe é estocado para a alimentação 

cotidiana e ritualística dos E-N (IPHAN, 2010). A comensalidade aqui, assim como analisada por 

Costa (2013) entre os Kanamari, não ocorre isoladamente e não está presa ao simples desejo da 

partilha da comida, porque esse espaço de alimentação é criado previamente a partir do 

resultado do trabalho coletivo. Ela atua com o propósito de promover a cooperação e 

manutenção de laços entre os grupos. Estes que bebem e comem juntos, estabelecem vínculos 

de amizade e encargos recíprocos, já que a consanguinidade e afinidade são constitutivas da 

comensalidade (Franco, 2006). Esse momento pode ser caracterizado pelo que Mauss (2017) 

explica sobre a energia do presente que foi dado, que nunca é inerte, voltando ao seu lugar de 

origem: os peixes vão e voltam em forma de um banquete. 

Ademais, o que eles trocam não são exclusivamente bens e riquezas, bens móveis e 

imóveis, coisas úteis economicamente. São, antes de tudo, amabilidades, banquetes, 

ritos, serviços militares, mulheres, crianças, danças, festas, feiras, dos quais o mercado 

é apenas um dos momentos, e nos quais a circulação de riquezas são senão um dos 

termos de contrato bem mais geral e bem mais permanente (Mauss, 2017, p. 8). 

Conforme sua fome é aplacada, os Yakairitis retornam ao seu mundo subterrâneo. Os 

pescadores voltam a ser aldeões, contudo, vitoriosos pelo ritual bem-sucedido. Dessa maneira, 

é marcado mais um período de livramento de adversidades promovidas pelos Yakairitis. 

Encerra-se o ritual e é reestabelecido o contrato entre os seres humanos e divindades. A partir 

da visão construída do mundo E-N, pode-se entender que com os Yakairitis o mais importante 

é negociar, uma vez que são donos de tudo o que os E-N precisam para a sua sobrevivência, e o 

mais perigoso é não negociar. Porém, tem-se provado seguro “intercambiar” (Mauss, 2017) 

com eles à medida que realizam sistematicamente o ritual com o objetivo de afastar os E-N dos 

maus infortúnios.  

 

 

 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 127 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 Os E-N têm sua segurança alimentar ameaçada pela expansão da monocultura 

agrícola, exploração madeireira, agropecuária e garimpo, motivo pelo qual diversos 

organismos nomearam o Yaokwa como patrimônio cultural e de salvaguarda urgente. Tais 

políticas públicas de patrimonialização são tentativas de garantir que os valores materiais e 

cosmológicos da comunidade sejam mantidos. Apesar de todas essas dificuldades os E-N 

continuam, insistentemente, realizando o complexo ritual Yaokwa.  

Buscou-se demonstrar no artigo, a partir da pesquisa bibliográfica realizada, o valor 

crucial do ritual para manutenção e recriação da “eco-cosmologia” Enawenê-Nawê 

equilibrando relações entre deuses e humanos. Compreendeu-se que o ritual, não é apenas 

evento no calendário Enawenê-Nawê, mas algo profundo que organiza o manejo de seus 

recursos naturais/sobrenaturais. Contudo, por se tratar de um estudo bibliográfico tivemos 

informações limitadas sobre os detalhes das comidas oferecidas, assim como os seus 

significados no contexto ritual analisado. A gastronomia ameríndia é um campo que ainda 

merece pesquisas aprofundadas que possam apresentar os modos de fazer e consumir as 

comidas, tanto no cotidiano quanto no ritual. 

Como vimos, o tripé peixe, mandioca e milho é fundamental para a compreensão dos 

significados atribuídos à alimentação dos E-N. O peixe é capturado de diversas formas, mas o 

momento mais relevante do calendário E-N é a pesca ritual do Yaokwa. O mito sobre “a queda”, 

ou “rebaixamento” dos peixes por causarem morte do menino Dokoi é recriado através do rito, 

envolvendo outras camadas de significados. O rito transcorre como um processo criativo e não 

apenas uma reprodução de uma história contada.  

As diversas etapas do ritual demonstram o papel crucial desempenhado pela 

alimentação em cada período. A fase de separação se caracteriza pela preparação do ritual e 

partida dos pescadores, um momento envolvendo comidas específicas e cantos. 

Posteriormente, há a ruptura do cotidiano na fase da liminaridade e um protocolo ritual 

relacionado à alimentação a ser cumprido. Os pescadores seguem uma alimentação regrada 

podendo consumir apenas alguns alimentos em ocasiões demarcadas. O sucesso desse período 

de liminaridade significa a garantia do livramento dos infortúnios e a transformação dos 

pescadores em Yakairitis. Já na reintegração dos pescadores/ Yakairitis à sua comunidade de 

origem acontece de maneira entusiasmada numa grande comemoração que dura até o 

amanhecer. O peixe que foi capturado e moqueado pelos pescadores/Yakairitis é trocado por 

grande quantidade de comidas preparadas à base de milho e mandioca, além do sal vegetal e 

bebidas fermentadas produzidas pelos anfitriões. Aqui é constatado que o ritual foi próspero. 

Ao analisarmos a estrutura dos rituais - os períodos de separação, liminaridade e 

reintegração - compreendemos a fundamental transformação dos pescadores nos perigosos 

Yakairitis. Tal processo é elaborado desde a preparação do ritual até o retorno dos Yakairitis 

incorporados pelos pescadores à comunidade. O ritual de troca e comensalidade pacífica os 

temíveis seres subterrâneos. Destarte, ao final do Yaokwa, os pescadores transformados em 

Yakairitis voltam a ser aldeões e a ordem social é reestabelecida.  

 

 

 



TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 128 

REFERÊNCIAS  

ALMEIDA, J. Enawenê-Nawê Wixo: diferença e convivialidade na gestão sociopolítica do 

cosmos. 2015. 301f. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade Federal do 

Amazonas, Manaus, 2015. 

ARHEM, K. The cosmic food web. In: DESCOLA, P.; PÁLSSON, G. (ed.). Nature and Society: 

anthropological perspectives. London; New York: Routledge, 1995. 

BITTENCOURT, C. M. F.; LADEIRA, M. E. A história do povo Terena. Brasília: MEC, 2000. 

Disponível em: https://repositorio.usp.br/item/001096211. Acesso em: fev. 2025. 

BRAZÃO et al. Kophenai nako: Escola Indígena Baniwa e Coripaco Pamáali. São Gabriel da 

Cachoeira: ACEP/ISA/OIBI/MEC, 2006. 

CARTAGENES, R. Os Enawenê-Nawê (Salumã). In: OPERAÇÃO ANCHIETA – OPAN; 

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO – CIMI/MT. Dossiê Índios em Mato Grosso. Cuiabá: 

OPAN; CIMI/MT, 1987. p. 86-88. 

CASCUDO, Luís da Câmara. História da alimentação no Brasil. v. 1. São Paulo: Companhia 

Editora Nacional. Coleção Brasiliana, v. 323. 1967.  

COSTA, L. Alimentação e comensalidade entre os Kanamari da Amazônia Ocidental. Mana, v. 

19, n. 3, p. 473-504, 2013. 

DESCOLA, P. Societies of nature and the nature of society. In: KUPER, A. (org.). 

Conceptualizing society. London: Routledge, 1992a. p. 107-126. 

DOUGLAS, M. Pureza e perigo. São Paulo: Ed. Perspectiva, 1976. 

FERNANDES, J. A. Selvagens bebedeiras: álcool, embriaguez e contatos culturais no Brasil 

Colonial. 2004. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal Fluminense, 2004. 

FONSECA, D. R. da. A pesca na Amazônia: da pré-colônia ao mundo colonial (séculos XVII ao 

XIX). Saber Científico, Porto Velho, v. 1, n. 2, p. 201-222, jul./dez. 2008. 

FRANCO, A. De caçador a gourmet: uma história da gastronomia. São Paulo: Editora Senac 

São Paulo, 2006. 

FREYRE, G. Casa-grande & senzala. 21. ed. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio Editora S.A., 

1981. 

GARNELO, L.; SAMPAIO, S. A. Apresentação. In: GARNELO, L.; SAMPAIO, S. A.; BRANDÃO, 

L. C.; ALBUQUERQUE, G. (orgs.). Cultura, escola, tradição: mitoteca na escola Baniwa. 

Programa Jovem Cientista Amazônida. Manaus: FAPEAM, 2005. 

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: Atlas, 2002. 

HOUAISS, A.; VILLAR, M. de S. Dicionário Houaiss de Língua Portuguesa. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Objetiva, 2009. 

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo demográfico 2022: 

indígenas: primeiros resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: 

https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?id=73103&view=detalhes. Acesso 

em: jan. 2025. 

https://repositorio.usp.br/item/001096211
https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?id=73103&view=detalhes


TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 129 

IPHAN – INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Dossiê de 

registro do Yaõkwa como patrimônio imaterial do Brasil. Brasília: IPHAN, 2010. 

LACERDA, R. Os banquetes do Yaokwa: potencialidades e limites do cinema e do patrimônio 

entre os Enawenê-Nawê. Revista de Pesquisa e Debates em Ciências Sociais, v. 22, n. 2, 2019. 

LIMA, T.; MIOTO, R. C. T. Procedimentos metodológicos na construção do conhecimento 

científico: a pesquisa bibliográfica. Revista Katálysis, Florianópolis v. 10 n. esp. p. 37-45 2007.  

LIMA RODGERS, A. P. No descompasso dos ciclos: a política das incidentalidades músico-

rituais Enawenê-Nawê. Rio de Janeiro: PPGAS/UFRJ – Museu Nacional, Projeto de Pesquisa de 

Doutorado. (Mimeografado). 2001. 

LOURENÇO, A. A. Taali e doomé. In: GARNELO, L.; SAMPAIO, S.; ALBUQUERQUE, G.; 

BRANDÃO, L. C. (orgs.). Cultura, escola, tradição – mitoteca na escola Baniwa. Programa 

Jovem Cientista Amazônida. Manaus: FAPEAM, 2005. 

MAUSS, M. Ensaio sobre a dádiva. Sociologia e antropologia. São Paulo: Ubu, Coleção 

Argonautas, 2017. 

MOURA, F. A. E. de. Povo Enawenê Nawê: terra, cultura e ambiente. 2014. Dissertação 

(Mestrado em Ciências Ambientais) – Universidade do Estado de Mato Grosso, Cáceres, 2014. 

PEREIRA, N. Panorama da alimentação indígena brasileira: comidas, bebidas & tóxicos na 

Amazônia brasileira. Rio de Janeiro: Livraria São José, 1974. 

PINTO E SILVA, P. Farinha, feijão e carne-seca: um tripé culinário no Brasil colonial. 3. ed. São 

Paulo: Senac São Paulo, 2005. 

REZENDE, U. M. N. de; FRANCHETTO, B. Fonética e fonologia da língua Enawene-Nawe 

(Aruak): uma primeira abordagem. Dissertação (Mestrado em Linguística) – Universidade 

Federal do Rio de Janeiro, 2003. 

SANTOS, Gilton M. dos. Seara de homens e deuses: uma etnografia dos modos de 

subsistência dos Enawenê-Nawê. 2001. 159 p. Dissertação (Mestrado) – Universidade Estadual 

de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Campinas, SP. 2001.  

______. Da cultura à natureza: um estudo do cosmos e da ecologia dos Enawenê-Nawê. 2006. 

Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006. DOI: 10.11606/T.8.2006.de-21052006-224829. 

2006. 

______. Nem humanos nem insetos: aspectos de cosmologia e formas alimentares indígenas: 

o caso Enawenê da Amazônia Meridional. In: I Simpósio Nacional sobre Antropoentomofagia, 

2009, Feira de Santana. Anais I Simpósio Nacional sobre Antropoentomofagia. Feira de 

Santana: Universidade Estadual de Feira de Santana,  v. 1. p. 78-84. 2009. 

SANTOS, Gilton M. dos; SANTOS, Geraldo M. dos. Homens, peixes e espíritos: a pesca ritual 

dos Enawenê-Nawê. Tellus, n. 14, p. 39-59, DOI: 10.20435/tellus.v0i14.149. 2008. 

SILVA, M. Estrutura social Enawenê-Nawê: um rápido esboço. In: Operação Amazônia Nativa; 

Centro de Estudos e Pesquisas do Pantanal, Amazônia e Cerrado da Universidade Federal de 

Mato Grosso. Estudo das potencialidades e do manejo dos recursos naturais na área 

indígena Enawene-Nawe. Cuiabá, p. 101-157, 1995. 

http://t.8.2006.de/


TINOCO e BITAR O ritual de pesca Yaokwa 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 110-130, out-2025. 130 

______. Sociabilidade ameríndia do ponto de vista de suas classificações sócio-cosmológicas. 

In: Seminário Temático Horizontes da Etnologia Indígena: Cosmologias e Formas de 

Sociabilidade na América do Sul, XXI Reunião Anual da ANPOCS, 1997, Caxambu. Anais 

Seminário Temático Horizontes da Etnologia Indígena. Caxambu: ANPOCS, 1997. 

______. Tempo e espaço entre os Enawenê-Nawê. Revista de Antropologia, v. 41, n. 2, p. 21-

52, 1998. 

______. Demografia e antropologia em contraponto: os Enawenê-Nawê e suas derivas 

matrimoniais. Revista Brasileira de Estudos de População, v. 33, n. 2, maio, 2016. p. 349-373. 

SOUZA, E. R. de. Sociocosmologia do espaço Enawenê-Nawê. 2011. 164 p. Dissertação 

(Mestrado) – Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 

Salvador, BA. 2011. 

VAN GENNEP, A. Os ritos de passagem. Petrópolis: Vozes, 2011. 

VIVEIROS DE CASTRO, E. B. Araweté: os deuses canibais. Rio de Janeiro: Editora Jorge Zahar, 

1986. 

________. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de antropologia. São Paulo: 

Cosac e Naify, 2002. 

________. Perspectivismo e multinaturalismo na América Indígena. O que nos faz pensar, v. 

14, n. 18, p. 225-254, set. 2004. 

 

 

 


