
 

  267 

 

 

DOSSIÊ TEMÁTICO: A COMIDA E O SAGRADO |  

THEMATIC DOSSIER: THE FOOD AND THE SACRED 

 

 

 

ENTREVISTA 

Los Chayacates, guardianes del Niño Dios en 

Ixtlahuacán, Colima 

INTERVIEW The Chayacates, Guardians of the Divine Child in 

Ixtlahuacán, Colima 

ENTREVISTA Os Chayacates, guardiões do Menino Jesus em 

Ixtlahuacán, Colima 

DOI: https://doi.org/10.70051/mangt.v5i2.69850                  

 

Itzel Sosa-Argáez | liliaitzel_sosa@ucol.mx  
https://orcid.org/0000-0002-6727-4706  

Universidad de Colima (UCOL), México. 

Alin Jael Palacios-Fonseca | alin_palacios@ucol.mx  
https://orcid.org/0000-0002-0619-7751  

Universidad de Colima (UCOL), México. 

Omar Cervantes | omar_cervantes@ucol.mx  
https://orcid.org/0000-0002-7559-3889  

Universidad de Colima (UCOL), México. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SOSA-ARGÁEZ, I.; PALACIOS-FONSECA, A. J.; CERVANTES, O. C. ENTREVISTA 

Los Chayacates, guardianes del Niño Dios en Ixtlahuacán, Colima. Revista 

Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029. Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 

267-286, out. 2025. 

https://doi.org/10.70051/mangt.v5i2.69850
mailto:liliaitzel_sosa@ucol.mx
https://orcid.org/0000-0002-6727-4706
mailto:alin_palacios@ucol.mx
https://orcid.org/0000-0002-0619-7751
mailto:omar_cervantes@ucol.mx
https://orcid.org/0000-0002-7559-3889


 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 268 

RESUMEN 

La presente entrevista explora la riqueza simbólica y ritual de la Fiesta de los Chayacates, una 

de las tradiciones más antiguas y significativas del estado de Colima, México, celebrada en el 

municipio de Ixtlahuacán. A través del testimonio del Abuelo de tradición José Mariscal Roncón, 

Hugo Romero Márquez, Gustavo Eduardo Mariano Diego y Heriberto Pastor Olivares, 

participantes activos de esta festividad, se profundiza en la cosmovisión que articula esta 

celebración. El diálogo aborda el origen sincrético de la fiesta, que fusiona la tradición 

mesoamericana del ciclo agrícola con el pasaje bíblico de la adoración de los Reyes Magos y la 

persecución de Herodes al Niño Dios. Se detallan los significados de los personajes, su 

indumentaria, los momentos clave del ritual y la centralidad de la alimentación como un hecho 

cultural total que articula el evento. Desde las ofrendas comunitarias hasta los alimentos 

rituales específicos, la comida se revela como un lenguaje que construye identidad, refuerza 

lazos sociales y encarna la renovación cíclica que la fiesta celebra. 

Palabras claves: Gastronomía; Chayacates; Sincretismo; Ritual; Patrimonio cultural inmaterial; 

Cultura alimentaria. 

 

ABSTRACT 

This interview explores the symbolic and ritual richness of the Chayacates Festival, one of the 

oldest and most significant traditions in the state of Colima, Mexico, celebrated in the 

municipality of Ixtlahuacán. Through the testimony of Tradition Grandfather José Mariscal 

Roncón, Hugo Romero Márquez, Gustavo Eduardo Mariano Diego, and Heriberto Pastor 

Olivares, active participants in this festivity, the worldview that articulates this celebration is 

delved into. The dialogue addresses the syncretic origin of the festival, which merges the 

Mesoamerican tradition of the agricultural cycle with the biblical passage of the Magi's 

adoration and Herod's persecution of the Divine Child. The meanings of the characters, their 

attire, key moments of the ritual, and the centrality of food as a total cultural fact that 

articulates the event are detailed. From community offerings to specific ritual foods, food 

reveals itself as a language that builds identity, reinforces social bonds, and embodies the 

cyclical renewal that the festival celebrates. 

Keywords: Gastronomy; Chayacates; Syncretism; Ritual; Intangible cultural heritage; Food 

culture. 

 

RESUMO 

A presente entrevista explora a riqueza simbólica e ritual da Festa dos Chayacates, uma das 

tradições mais antigas e significativas do estado de Colima, México, celebrada no município de 

Ixtlahuacán. Por meio do testemunho do Avô de tradição José Mariscal Roncón, Hugo Romero 

Márquez, Gustavo Eduardo Mariano Diego e Heriberto Pastor Olivares, participantes ativos 

desta festividade, aprofunda-se na cosmovisão que articula esta celebração. O diálogo aborda 

a origem sincrética da festa, que funde a tradição mesoamericana do ciclo agrícola com a 

passagem bíblica da adoração dos Reis Magos e a perseguição de Herodes ao Menino Deus. 

São detalhados os significados dos personagens, sua indumentária, os momentos-chave do 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 269 

ritual e a centralidade da alimentação como um fato cultural total que articula o evento. Desde 

as oferendas comunitárias até os alimentos rituais específicos, a comida se revela como uma 

linguagem que constrói identidade, reforça laços sociais e encarna a renovação cíclica que a 

festa celebra. 

Palavras-chaves: Gastronomia; Chayacates; Sincretismo; Ritual; Patrimônio cultural imaterial; 

Cultura alimentar. 

 

 

INTRODUCCIÓN 

La fiesta de los Chayacates, celebrada cada 5 y 6 de enero en Ixtlahuacán, el municipio 

más pequeño de Colima, constituye una expresión cultural de profundo arraigo histórico y 

simbólico. Considerada una de las festividades más antiguas del estado, con más de 400 años 

de historia, representa un claro ejemplo del sincretismo mexicano, donde convergen la 

tradición ancestral mesoamericana, la tradición Cristiano-Católica, la cosmogonía de las 

culturas originarias y la católica. 

El núcleo de la celebración es la representación de la búsqueda y protección del Niño 

Dios frente a la amenaza del Rey Herodes. Sin embargo, esta trama bíblica se entrelaza con una 

compleja representación del ciclo agrícola, vinculada a la fiesta mexica de Tititl, dedicada al 

maíz viejo. Los Chayacates, personajes ermitaños centrales de la festividad, encarnan esta 

dualidad: son protectores del mesías recién nacido, sabios, y a la vez, representan la semilla que 

muere para dar vida a un nuevo ciclo. 

En este contexto, la alimentación, en sus múltiples facetas – desde las ofrendas rituales 

hasta el convivio comunitario –, se revela como un hecho cultural total que articula la vida social, 

económica y simbólica del pueblo. Para comprender la dimensión y los significados de esta 

tradición desde la perspectiva de sus protagonistas, se realizó la siguiente entrevista con 

miembros del grupo de Chayacates de Ixtlahuacán.  

 

Itzel Sosa-Argáez (ISA): Para empezar, ¿podrían contarnos qué es la fiesta de los 

Chayacates y cuál es su propósito principal? 

Hugo Romero Márquez (HRM): Esta es una tradición muy antigua, de más de 400 años. Todo 

comienza realmente con el pasaje bíblico del 28 de diciembre, el Día de los Santos Inocentes, 

cuando el rey Herodes manda a matar a los niños para evitar que el nuevo rey, el Mesías, le 

quitara el trono. A partir de ahí, surge el objetivo de los Chayacates, que es buscar y proteger al 

Niño Dios. Recorremos el pueblo cantando en náhuatl “campa mucla cate”, que significa 

“¿dónde está ese niñito?”, hasta que lo encontramos. 

Gustavo Eduardo Mariano Diego (GEMD): El propósito es raptar al Niño Dios para cuidarlo, 

esconderlo en un lugar que llamamos Belén, y borrar todas las huellas para que el ejército de 

Herodes no lo encuentre. Al día siguiente, el 6 de enero, se lo entregamos a la Sagrada Familia. 

Es una mezcla de lo religioso con lo indígena, porque también representamos todo el ciclo 

agrícola. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 270 

ISA: Es muy interesante esa dualidad. ¿Quiénes son exactamente los Chayacates y qué 

simboliza su particular vestimenta? 

HMR: Los Chayacates somos cuatro personajes principales, aunque ahora el grupo es más 

grande, de unos 16 integrantes. Representamos a cuatro viejos ermitaños, sabios, que se juntan 

desde los cuatro puntos cardinales para buscar al Niño Dios. Nuestra vestimenta está hecha con 

elementos de aquí, de Ixtlahuacán, como la madera de la máscara (xayacatl) y el ixtle de los 

costales. 

Cabeza y rostro, máscara (Xayacatl) es el elemento más distintivo, tiene rasgos muy 

particulares. Antiguamente se describía como una máscara de color natural (sin pintar), con 

bigotes, pero sin cejas, se dice que la usaban para protegerse de una supuesta enfermedad, 

representando su condición de ermitaños alejados de la sociedad. 

Gorro y Cabello (Trenza) llevan un gorro forrado con ixtle (fibra de maguey) y de él cae 

una larga trenza de color blanco, se fabrica con fibra de acapán llamada “Cicua” y llega hasta 

más abajo de la cintura. Tanto el ixtle del gorro como la trenza blanca simulan el pelo cano y 

largo de un anciano. Este cabello representa la sabiduría y el estatus de los Chayacates, a 

quienes se les considera sabios. 

Vestimenta base, consiste en una camisa y un calzón de manta, el cual se amarra con 

cintas en los tobillos. 

La vestimenta Exterior, es un costal, Sobre la ropa de manta, se colocan costales de 

ixtle a modo de vestido o túnica, son sacos comerciales que ellos mismos abren y cosen para 

adaptarlos como vestimenta, uno de los Chayacates envuelve al Niño Dios en su propio traje de 

ixtle cuando lo roba para protegerlo. 

Llevan un ceñidor rojo en la cintura, sobre la ropa de manta y debajo del costal de ixtle. 

El calzado consiste en huaraches de correa cruzada. 

La Perra: en la mano, cada Chayacate porta un elemento fundamental de su 

caracterización, piel disecada de tejón, se trata con cal y sal para quitarle la grasa y disecarla. 

Luego, se rellena con trapo para darle forma y mantenerla mientras se seca, representa al perro 

que los acompaña y los guía con su olfato en la búsqueda del Niño Dios, tienen nombres 

propios, como La Limona, La Chuparrosa, La Blanca Flor, Alumna, Estrellita y un nombre 

antiguo que se había perdido, Cuirilija. 

GEMD: Cuando le pegamos a la gente con la perra, lo que se conoce como perrear, no es una 

agresión, sino una bendición, una forma de quitar las malas vibras. 

José Mariscal Rincón (JMR): Cuando voy a cazar al tejón, aprovechamos todo, nada se 

desperdicia, con su carne hacemos pozole, es dura y de olor fuerte, lo que la hace especial y 

requiere un tratamiento particular, debe ser tratada con olores para mejorar su textura y sabor, 

lo compartimos con la familia. 

ISA: La fiesta se desarrolla los días 5 y 6 de enero. ¿Qué sucede el primer día? 

HMR: La fiesta inicia oficialmente el 5 de enero a las 12 del día. Desde ese momento, 

empezamos el recorrido buscando al Niño Dios. 

 

 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 271 

ISA: ¿Cómo inicia el recorrido de los Chayacates en el pueblo? 

JMR: Se colocan en el jardín central del pueblo, hacen un canto de iniciación en lengua Nahuatl 

y después se dirigen a los comercios y las casas. Allí saludan a la gente en idioma Nahuatl: “Cualli 

Tlanesi” (buenos días), “Campa titlaltico Campizu” (queremos comer), “Tlaxcalli” (tortilla de 

maíz), “beber chikuni” (alcohol) o “popola” (dinero) para sostener el recorrido. Los dueños de la 

casa contestan “Campa teau” (¿para dónde vas?) y contestan “Campa tlanechi” (a adorar). Al 

retirarse exclaman “Icata Muztla” (hasta mañana), acompañados cada uno de una perra. 

ISA: ¿Qué ambiente se vive en esos recorridos? 

JMR: Es alegre. Hacia las seis de la tarde visitan los domicilios. Allí reciben los “bastimentos”, 

son las ofrendas, provisiones, alimentos y bebidas que los habitantes de Ixtlahuacán entregan 

a los Chayacates durante su recorrido por el pueblo. Este término es la palabra en español para 

el concepto Nahuatl de “tlaquallis o tlacualli”, que se traduce como “lonche” o “alimento” y 

“chikuni” se refiere al alcohol, ponche, aguardiente, cerveza, tequila o cualquier bebida 

alcohólica, “pimplea” significa dinero. 

Por lo tanto, el término “bastimentos” se usa de manera general para englobar todas 

estas ofrendas que la gente comparte con los Chayacates. 

Omar Cervantes (OM): ¿En qué consisten los bastimentos? 

GEMD: Los bastimentos son una muestra de la generosidad del pueblo y consisten en una gran 

variedad de alimentos y bebidas. No se trata de un platillo ceremonial específico, sino de 

comida cotidiana que las familias preparan para compartir.  

Comida: Frijolitos, costillita, tortas de huevo, carne asada y tortillas, huevo con 

longaniza, huevo en chilito, nopales con huevo, birria, huevo en torta, tortillas torteadas, 

salchichas a la diabla (salsa muy picante). 

Bebidas: Refrescos, cerveza, tequila, ponche, alcohol con canela. 

ISA: ¿Cómo es el ritual de recolección? 

Heriberto Pastor Olivares (HPO): La recolección de los “tlaquallis” o bastimentos es un acto 

central de la fiesta que se lleva a cabo en la mañana del 6 de enero. Los Chayacates, 

acompañados por los arrieros y el hombre del tambor, inician un recorrido por las calles del 

pueblo. Al llegar a las casas y comercios, cantan en Náhuatl para solicitar las ofrendas. 

Antiguamente, estos bastimentos se cargaban en los “costalillos” de una mula que formaba 

parte de la procesión. 

OC: ¿Cuáles el Destino de los Bastimentos? 

HPO: Es un acto comunitario, aunque los Chayacates piden los bastimentos para su propio 

sustento, la cantidad de ofrendas que reciben es tan grande que sería imposible que ellos solos 

la consumieran. Por esta razón, el destino final de los bastimentos es ser compartidos con toda 

la gente. 

Reparto al público: Una vez recolectados, los Chayacates reparten la comida y la bebida 

entre las personas que los acompañan en el recorrido, se considera una bendición, ya que 

dentro de la tradición se considera que todo lo que ustedes comparten es una bendición. Recibir 

un alimento o bebida de manos de un Chayacate es visto como un gesto de buena suerte. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 272 

ISA: ¿Quién reparte los bastimentos? 

GEMD: La tradición de ofrecer bastimentos está tan arraigada que existen personas y familias 

reconocidas en la comunidad por este papel, se les nombra bastimenteros, es un papel valorado 

por toda la comunidad y una parte fundamental de la organización de la fiesta, y el arriero, con 

su campana, anuncia su llegada. 

ISA: Hablan del bastimento, las ofrendas que reciben y que luego comparten con todo el 

pueblo. Desde una mirada antropológica, se entiende que la comida no es solo nutrición, 

sino un lenguaje que crea y refuerza lazos sociales. ¿Cómo viven ustedes este acto de pedir 

y repartir? ¿Qué significa para la comunidad de Ixtlahuacán este gran acto de 

comensalidad? 

GEMD: Sí, se junta demasiada comida, más de 60 bastimentos. Antes la Abuela de una señora 

mataba un puerco y hacía chicharrones y chile en metate para repartirle a todos, porque decía 

“Dios me socorre”. Ese acto de compartir es el corazón de la fiesta. No se trata solo de llenar el 

estómago, sino de reforzar nuestra unión como comunidad. Al compartir el alimento, estamos 

compartiendo nuestra identidad y renovando los lazos que nos unen. 

OC: El 6 de enero, ¿Qué sucede? 

HMR: El 6 de enero, en el jardín, representamos el ciclo agrícola. Preparamos la tierra y 

sembramos el maíz, lo que aventamos a la gente son cocuixtles, es una fruta silvestre de aquí. 

El cocuixlte es la representación de la semilla de maíz o trigo durante la representación del ciclo 

agrícola, simboliza el inicio de uno nuevo, la vida que se renueva. Es un fruto de recolección y 

temporada, que nosotros mismos vamos a buscar, y que para nosotros tiene ese significado 

sagrado durante la fiesta, se prepara en una bebida ritual, llevamos los frutos con una familia 

específica del pueblo, la familia Ruiz, que se encarga de prepararlo como ponche o elaboración 

de chikuni (alcohol) para ser compartido durante la celebración. Para su preparación, se usa el 

fruto maduro y se procesa para quitarle la característica “ajuatosa” o rasposa que puede tener. 

Esta es una tradición más reciente, de unos tres años a la fecha, pero muy apreciada por la 

gente. 

JMR: Escenificamos las labores del campo, como medir terrenos y preparar la tierra. El acto 

culminante es la siembra, donde aventamos los cocuixltes a la gente, simulando así que estamos 

sembrando las semillas. Esta representación del ciclo agrícola está ligada a la fiesta Mexica de 

Tititl, la fiesta del maíz viejo. La muerte de los Chayacates al final de la celebración simboliza la 

muerte de la semilla el cocuixtle. En los diálogos de la festividad, se menciona explícitamente 

que los “cocuixltes” simbolizan el trigo que se sembraba en las lejanas tierras de Belén. Se 

convierten en un regalo que la gente busca y recoge del suelo y las comen con limón, sal y chile. 

Es una ofrenda a los participantes. 

GEMD: Otro alimento fundamental en la ceremonia es la corona de rosca de pan. Nos la ponen 

después de cumplir la misión, cuando nos convertimos de paganos a cristianos. Es una rosca de 

pan blanco que se encarga en una panadería específica del pueblo. Ese pan no solo se come, 

sino que se porta en la cabeza; es el reconocimiento público de nuestra conversión. Y después 

se comparte, porque todo lo que recibimos es una bendición para repartir.  

ISA: ¿Quién los corona? 

HPO: La coronación es un acto realizado por miembros de la comunidad, desde hace varios 

años la realiza el aquí presente, el Sr. José Mariscal Rincón, es un rol familiar heredado, antes 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 273 

de él lo hacía su padre y, posteriormente, su hermana mayor. Cuando ella ya no pudo continuar, 

él asumió la responsabilidad un rol que se ha transmitido a través de generaciones dentro de 

familias específicas, y no es una función del sacerdote. 

ISA: ¿La corona es un pan especial? ¿Qué se hace con él después de la ceremonia? 

HPO: Es un pan blanco, una rosquilla que parece una rosca de reyes pequeña. No es un pan que 

se haga en casa, lo hacen especialmente en la panadería Venegas. Después de que coronan a 

los Chayacates se comen la rosca y, lo más importante, la comparten con la gente que está 

viendo. Se considera que recibir un pedazo de ese pan es una gran suerte, porque como dicen 

ellos mismos, “todo lo que ustedes comparten es una bendición”. 

ISA: ¿Solo a los Chayacates les dan corona de pan? ¿Y ese momento lo bendice el padre? 

HPO: No, no solo a ellos. También se les pone una corona más chiquita a las “perras”, que son 

las pieles de tejón rellenas, que usan para guiarse. Además, se le da una rosca al hombre del 

tambor y al encargado principal de la tradición como reconocimiento. El momento es muy 

tradicional, los Chayacates se hincan y cantan en Náhuatl mientras los coronan. Curiosamente, 

el padre no bendice las roscas de pan directamente, pero sí está presente a un lado y bendice la 

“hoja bendita” durante la ceremonia, dándole así un carácter sagrado a todo el acto. 

OC: ¿Como concluye la festividad? 

GEMD: La fiesta termina con nuestra muerte. Después de la coronación, la Sagrada Familia 

huye a Egipto y pasa por nuestra huerta. Nosotros borramos sus huellas para que los soldados 

de Herodes no los encuentren. Como nos negamos a darles información, nos ejecutan. Caemos 

sobre unos troncos de plátano, y ahí termina la representación. 

JMR: Esta muerte, como la del maíz, no es un final triste, sino el símbolo de que un ciclo termina 

para que otro pueda comenzar. Es una fiesta que todo el pueblo espera con ansias cada año. La 

gente no trabaja, se paraliza todo para vivirla, porque es parte fundamental de nuestra 

identidad. Es un orgullo ser parte de esto. Es la renovación de la vida, y se celebra compartiendo 

la comida, que es el fruto de esa misma vida. 

 

A modo de conclusión y cierre de esta enriquecedora conversación, es posible afirmar 

que la Fiesta de los Chayacates en Ixtlahuacán, Colima, se revela como un fenómeno de 

extraordinaria complejidad y profundidad, un verdadero hecho cultural total. Para analizar su 

densidad, el marco teórico del antropólogo Sídney W. Mintz resulta particularmente 

esclarecedor, especialmente a través de su distinción entre el “significado externo” y el 

“significado interno” de las prácticas culturales, sobre todo las alimentarias. 

La festividad, en su origen, está impregnada de un significado externo, impuesto por el 

poder evangelizador durante la Colonia. La trama central, que narra la persecución del Niño 

Dios por Herodes y su protección por parte de cuatro personajes indígenas, es una clara 

adaptación de un pasaje bíblico. En este nivel, los símbolos alimentarios, como la coronación 

con la rosca de pan, funcionan como marcadores de la conversión de lo indígena al cristianismo, 

un bautismo simbólico que oficializa su aceptación en la nueva fe. 

Sin embargo, lo que esta entrevista ha puesto de manifiesto de manera contundente es 

el vigor del significado interno, aquel que la comunidad de Ixtlahuacán ha construido, 

mantenido y resignificado a lo largo de más de cuatrocientos años. Este significado, que 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 274 

emerge de la práctica cotidiana y ritual, demuestra la capacidad de la cultura para apropiarse 

de elementos externos y dotarlos de un sentido propio y profundo. Observamos esto en 

múltiples niveles: 

• El Sincretismo Profundo: la narrativa bíblica se entrelaza inseparablemente con la 

tradición mesoamericana. La fiesta no solo conmemora el nacimiento de Cristo, sino 

que también representa el cierre y la renovación del ciclo agrícola, vinculado al maíz. 

Los Chayacates no son meros indígenas paganos, sino sabios ermitaños y su muerte 

ritual al final de la fiesta simboliza la muerte de la semilla para dar paso a un nuevo ciclo 

de vida. 

• La Comida como Eje de la Cohesión Social: más allá de su función de sustento, la 

comida es el vehículo principal de la interacción y la cohesión comunitaria. La 

recolección de los “bastimentos” o “tlaquallis” – que consisten en comida cotidiana 

como costillita, frijoles o tortillas – no es una simple colecta, sino un acto de 

reciprocidad que involucra a todo el pueblo. El momento culminante es cuando estos 

alimentos son compartidos abiertamente con todos los presentes, materializando el 

principio fundamental de que “todo lo que ustedes comparten es una bendición”. Este 

acto transforma la comida en un lazo social y en un vehículo de gracia colectiva. 

• La Materialidad de la Tradición: la vestimenta, elaborada con elementos locales como 

la madera, el ixtle y la piel de tejón, ancla la tradición en el ecosistema de Ixtlahuacán. 

De igual manera, la economía local, como la producción de cacahuate y sus derivados – 

el mazapán o la costillita en salsa de cacahuate –, no solo forma parte del contexto, sino 

que se integra a la celebración, demostrando cómo la cultura alimentaria es un reflejo 

integral de la vida de la comunidad. 

En síntesis, la Fiesta de los Chayacates es un ejemplo paradigmático de cómo una 

comunidad negocia con el poder y la historia (el significado externo), para construir una 

identidad robusta y un sentido de pertenencia (el significado interno). Lo hace a través de sus 

prácticas rituales, donde la comida, en todas sus formas – desde el bastimento, hasta el pan 

simbólico de la coronación –, actúa como el lenguaje principal para expresar sus valores más 

profundos: la generosidad, la fe, la unión y la renovación constante de la vida. 

Finalmente queremos expresar nuestro más profundo agradecimiento a todos y cada 

una de las personas involucradas en esta entrevista, en especial a la estudiante de Gastronomía 

Kenia Mariscal Gutiérrez por todas las gestiones, a la jefa del departamento de turismo de 

Ixtlahuacán, Lic. Leisa Margarita Virgen García, al Sr. Amador Ruiz Torres, las Sras. Deida 

Mancilla Godoy y Virginia Ruiz de la asociación de rescate del patrimonio arqueológico y 

cultural de Ixtlahuacán, Asociación Civil, ARPACIX, a los entrevistados actores principales de la 

tradición y a sus familias por su tiempo, conocimiento y la generosidad con la que han 

compartido los saberes que dan vida a esta celebración. Su testimonio es invaluable no solo 

para documentar, sino para comprender la vitalidad de un patrimonio cultural que, como 

hemos visto, sigue transformándose y enriqueciéndose generación tras generación. 

 

 

 

 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 275 

CUADERNO DE FOTOS 

 

Imagen 1. Cocuixtles Frutos rituales para elaboración del ponche (licor tradicional) 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 2. Robo del Niño Dios para protegerlo de Herodes 

 
Fuente: Chayacates Oficial. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 276 

Imagen 3. Coronas de Pan y ofrenda 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 4. Preparativos 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 277 

Imagen 5. Recorrido por el pueblo 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

Imagen 6. Representación del ciclo agrícola 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

Imagen 7. Robo del niño Dios 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 278 

Imagen 8. Labores del campo 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 9. Elementos rituales 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

 

 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 279 

Imagen 10. Tejido de trenza con fibra de acapán “Cicua” 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 11. Nacimiento 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 280 

Imagen 12. Máscara Chayacates y Niño Dios 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 13. Tambor, máscara Chayacates, Perras y pimplea 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 281 

Imagen 14. Arriero 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 15. Altar y coronas de pan 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 282 

Imagen 16. Ofrenda 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

Imagen 17. Conserva de plátano 

 
Fuente: Chayacates Oficial. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 283 

Imagen 18. Coronación de los Chayacates y las perras 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 19. Autores y entrevistados: de izquierda a derecha Kenia Mariscal, Itzel Sosa-Argáez, 

danzantes Hugo Romero y Gustavo Mariano, y Omar Cervantes 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 284 

Imagen 20. Elementos tradicionales: La Perra 

 

Fuente: Chayacates Oficial. 

 

Imagen 21. Fundador: Abuelo de tradición José Marsical Rincón 

 

Fuente: Itzel Sosa-Argáez y Omar Cervantes. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 285 

Imagen 22. Tamal de ceniza 

 

Fuente: Itzel Sosa-Argáez y Omar Cervantes. 

Imagen 23. Bastimento: tamal de ceniza 

 

Fuente: Itzel Sosa-Argáez y Omar Cervantes. 



 SOSA-ARGÁEZ, PALACIOS-FONSECA e CERVANTES  ENTREVISTA 

Revista Mangút: Conexões Gastronômicas. ISSN 2763-9029 – Rio de Janeiro, v. 5, n.2, p. 267-286, out-2025. 286 

REFERÊNCIAS  

MINTZ, Sidney W. Dulzura y poder: el lugar del azúcar en la historia moderna. 2 ed. México: 

Siglo XXI Editores, 1996. 

 

 


