
Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

5

PERFORMATIVIDADE E ABJEÇÃO EM QUARTO DE DESPEJO: A 

LINGUAGEM COMO PODER EM JUDITH BUTLER

Barbara Leandra Porto Mota

Mestranda pela Universidade Federal de Ouro Preto, membro do grupo de 
pesquisa Laboratório de Estudo dos Afetos – LEA.

E-mail: Barbara.mota@aluno.ufop.edu.br.
Orcid: 0009-0005-6984-9664.

RESUMO
Este artigo analisa a escrita de “Quarto de Despejo: Diário de uma 
favelada” de Carolina Maria de Jesus à luz da teoria de Judith Butler, 
com foco na performatividade, abjeção e a linguagem como poder. A 
autora,  por meio de seu diário,  subverte as normas que a excluem, 
criando  um  espaço  de  resistência  e  subjetivação.  A  proposta  é 
entender  a  escrita  de  Carolina  como um ato  performativo  que,  ao 
mesmo tempo, denuncia a  marginalização e ressignifica o lugar da 
mulher negra e favelada na sociedade. A teoria de Butler oferece a 
chave  para  pensar  como  a  linguagem pode  tanto  limitar  quanto 
possibilitar novas formas de subjetividade, no caso da autora, como 
uma forma de resistência política e existencial.
PALAVRAS-CHAVE
Performatividade; Abjeção; Linguagem; Resistência; Subjetividade.

ABSTRACT

This paper analyzes the writing of “Quarto de Despejo: Diário de uma 
favelada”  by  Carolina  Maria  de  Jesus  through  the  lens  of  Judith 
Butler’s theory, focusing on performativity, abjection, and language as 
power. Through her diary, the author subverts the norms that exclude 
her, creating a space for resistance and subjectivation. The aim is to 
understand Carolina's writing as a performative act that, at the same 
time,  denounces  marginalization  and  redefines  the  position  of  the 
black and poor woman in society. Butler's theory provides the key to 
understanding how language can both limit and enable new forms of 
subjectivity, in the author's case, as a form of political and existential 
resistance.
KEYWORDS

Performativity; Abjection; Language; Resistance; Subjectivity

mailto:Barbara.mota@aluno.ufop.edu.br


Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

6

INTRODUÇÃO

A escrita de Carolina Maria de Jesus em “Quarto de Despejo: diário de uma 

favelada”  é  um gesto  radical  de  existência.  Mais  do que  narrar  a  miséria,  a  autora 

inscreve na linguagem uma denúncia que expõe as estruturas de exclusão social, racial e 

de gênero que atravessam o Brasil.  Sua voz, registrada em cadernos encontrados no 

lixo,  rompe  o  silêncio  imposto  às  mulheres  negras  e  pobres,  inserindo  no  discurso 

público aquilo que a norma social e política busca expulsar: a  abjeção. É nesse ponto 

que a leitura filosófica de Judith Butler oferece uma chave potente de interpretação. A 

partir da teoria da performatividade e da abjeção, é possível compreender a escrita de 

Carolina  como  um  ato  performativo  que  desafia  a  lógica  da  marginalidade, 

reinscrevendo o sujeito excluído no espaço simbólico da linguagem.

Judith Butler, especialmente em “Problemas de Gênero Feminismo e Subversão 

da Identidade” publicado em 1990, “Corpos que importam: os limites discursivos do 

“sexo””  publicado  em  1993  e  “Vida  Precária  Os  Poderes  do  luto  e  da  violência” 

publicado em 2004, mostra como o sujeito é constituído por normas de inteligibilidade 

social,  sendo  reconhecido  como  tal  apenas  quando  se  encaixa  em  categorias 

previamente  legitimadas.  Fora  dessas  normas,  o  corpo  é  abjeto:  vive  à  margem da 

representação, do cuidado e do reconhecimento. A performatividade, por sua vez, é o 

mecanismo  pelo  qual  essas  normas  se  atualizam  e,  ao  mesmo  tempo,  podem  ser 

subvertidas. Ao escrever sua vida, Carolina Maria de Jesus mobiliza a  linguagem de 

forma a desestabilizar os discursos que a excluem, criando um espaço político a partir 

do qual o corpo negro, feminino e favelado pode ser escutado.

Este  artigo  busca  analisar  a  escrita  de  “Quarto  de  Despejo:  diário  de  uma 

favelada” à luz da filosofia de Judith Butler, interrogando como a linguagem funciona 

como instrumento de exclusão e, paradoxalmente, como possibilidade de resistência. A 

hipótese é que a escrita de Carolina, ao enunciar a fome, a dor e a luta cotidiana, realiza 

uma performance de subjetivação que tensiona os limites da abjeção. Trata-se, portanto, 

de pensar a literatura como campo de disputa simbólica e política, onde a  linguagem 

produz realidade e reconfigura os lugares sociais do corpo.



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

7

JUDITH BUTLER: LINGUAGEM E ABJEÇÃO

A filosofia  de  Judith  Butler  provoca  uma inflexão  radical  no  modo como a 

tradição  ocidental  compreende  as  noções  de  sujeito,  corpo  e  linguagem.  Em  um 

movimento que desvia do essencialismo e da ontologia do sujeito autônomo, Butler 

constrói uma teoria da constituição do sujeito como um efeito das normas discursivas e 

práticas sociais. Para a filósofa, o sujeito não é uma substância preexistente, mas um 

produto de práticas discursivas, continuamente constituído em interações e repetições 

reguladas de atos performativos. Em “Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da 

Identidade”,  a  autora  descreve  o  gênero  como  “um  conjunto  de  atos  estilizados, 

repetidos no interior de um quadro regulatório altamente rígido” (Butler, 2023, p. 69). 

Nessa perspectiva, o gênero não é simplesmente o que se é, mas o que se faz dentro de 

um campo de normas que distribuem inteligibilidade e reconhecimento, estruturando a 

possibilidade de ser ou não reconhecido como sujeito.

Entretanto, se os atributos de gênero não são expressivos, mas performativos, 
então constituem efetivamente a identidade que pretensamente expressariam 
ou revelariam. A distinção entre expressão e  performatividade é crucial. Se 
os atributos e atos do gênero, as várias maneiras como o corpo mostra ou 
produz sua significação cultural, são performativos, então não há identidade 
preexistente pela qual um ato ou atributo possa ser medido; não haveria atos 
de gênero verdadeiros ou falsos, reais ou distorcidos, e a postulação de uma 4 
identidade de gênero verdadeira se revelaria uma ficção reguladora. O fato de 
a realidade do gênero ser  criada mediante  performances sociais  contínuas 
significa que as próprias noções de sexo essencial  e de masculinidade ou 
feminilidade  verdadeiras  ou  permanentes  também  são  constituídas,  como 
parte  da  estratégia  que  oculta  o  caráter  performativo  do  gênero  e  as 
possibilidades  performativas  de  proliferação  das  configurações  de  gênero 
fora  das  estruturas  restritivas  da  dominação  masculinista  e  da 
heterossexualidade compulsória (Butler, 2023, p.188).

Nesta passagem, Judith Butler argumenta que os atributos de gênero não são 

expressões  de  uma  identidade  prévia,  mas  sim atos  performativos  que  produzem a 

própria  identidade  que  aparentam  apenas  revelar.  A  distinção  entre  expressão  e 

performatividade é fundamental: enquanto a expressão pressupõe uma essência anterior 

que se manifesta externamente, a performatividade implica que não há uma identidade 

de gênero preexistente, mas que ela se constitui por meio da repetição de atos e gestos 

normativos.  Dessa forma,  não faz sentido falar  em atos de gênero "verdadeiros" ou 

"falsos", pois a ideia de uma identidade de gênero autêntica é, na verdade, uma ficção 

reguladora,  uma  construção  que  serve  para  manter  a  coerência  de  normas  sociais 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

8

hegemônicas. Ao afirmar que o gênero é criado por performances sociais reiteradas, 

Butler evidencia que as próprias categorias de “sexo essencial” ou de “masculinidade” e 

“feminilidade”  verdadeiras  são  também construções.  Essas  categorias  operam como 

parte  de  uma  estratégia  que  mascara  a  performatividade  do  gênero,  sustentando 

sistemas  de  dominação  como  a  heterossexualidade  compulsória  e  o  ideal  de 

masculinidade normativa. Com isso, ela abre espaço para pensar nas possibilidades de 

proliferação  de  identidades  de  gênero  fora  dos  esquemas  binários  e  normativos, 

destacando o potencial subversivo da performance.

Esse processo de “fazer” o sujeito é compulsório e normativo, não sendo uma 

expressão  de  escolha  ou  vontade  individual.  A  performatividade,  nesse  sentido,  se 

refere à repetição regulada de gestos e  práticas que atualizam as normas sociais  de 

gênero. Diferentemente do conceito de performance, entendido como um ato estilizado 

de expressão com intenção, a performatividade descreve a constituição do sujeito como 

um efeito que não é necessariamente intencional, mas sempre repetido sob as regras de 

uma norma que regula o reconhecimento e a possibilidade de ser visto como sujeito. A 

linguagem, nesse sentido, não é apenas um instrumento de comunicação, mas o próprio 

meio através do qual o sujeito é constituído. O sujeito, portanto, emerge por meio da 

linguagem e da repetição desses atos regulados.

No  aprofundamento  dessa  discussão,  em  “Corpos  que  Importam:  Sobre  os 

Limites Discursivos do “Sexo”” (1993), Butler argumenta que certos corpos, que se 

conformam às  normas dominantes  de gênero e  sexualidade,  são reconhecidos  como 

humanos, como sujeitos válidos. Contudo, outros corpos aqueles que não se ajustam às 

normativas  sociais  de  heterossexualidade  e  cisgeneridade  são  classificados  como 

abjetos. A abjeção, conceito oriundo do diálogo entre Judith Butler e da psicanálise e da 

crítica feminista de Julia Kristeva (1982), refere-se a aquilo que precisa ser expulso e 

marginalizado para que a norma continue intacta. O corpo negro, o corpo dissidente, o 

corpo  feminino  todos  esses  corpos  são  relegados  ao  estado  de  abjeção,  pois  sua 

existência  desestabiliza  as  normas  sobre  o  que  constitui  a  humanidade  e  o  sujeito 

reconhecível.

Mas se as descrições do corpo têm lugar em um esquema imaginário e por 
meio  dele,  ou  seja,  se  essas  descrições  são  investidas  psíquica  e 
fantasmaticamente, haveria ainda algo que poder íamos chamar de corpo em 
si  que escape a essa esquematização? Podemos oferecer  pelo menos duas 
respostas a essa pergunta.  Em primeiro lugar,  a projeção psíquica confere 
limites e, portanto, unidade ao corpo, de modo que os próprios contornos do 
corpo são os locais que vacilam entre o psíquico e o material.  Contornos 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

9

corporais  e  morfologia  não  estão  meramente  implicados  em  uma  tensão 
irredutível  entre  o  psíquico e  o  material,  mas  são eles  próprios  a  tensão, 
portanto, a psique não é a rede através da qual um corpo preexistente poder ia 
se  mostrar.  Essa  formulação  faria  imaginar  o  corpo  como  um  “em  si” 
ontológico que só se torna disponível por meio de uma psique que estabelece 
seu modo de aparição como um objeto epistemológico. Em outras palavras, a 
psique seria uma chave epistêmica mediante a qual o corpo é conhecido, mas 
o sentido em que a psique é formadora de morfologia, isto é, é somatizadora, 
seria perdido. (Butler, 2019, p.125).

Na citação, Judith Butler questiona a existência de um corpo “em si”, ou seja, 

anterior às estruturas simbólicas, imaginárias e psíquicas que o constituem. Para ela, as 

descrições do corpo não partem de uma materialidade neutra ou natural, mas são sempre 

mediadas por fantasias, investidas psíquicas e esquemas culturais. Assim, os limites e 

contornos do corpo sua morfologia não são dados naturais, mas efeitos da tensão entre o 

psíquico  e  o  material.  Essa  tensão  não  apenas  atravessa  o  corpo,  mas  o  constitui, 

fazendo com que  o  corpo  seja,  ele  mesmo,  um efeito  dessa  relação.  Butler  critica, 

portanto, a ideia de que a psique seria apenas o meio pelo qual um corpo pré-existente 

se  tornaria  cognoscível.  Essa  concepção  manteria  o  corpo  como  uma  entidade 

ontológica  autônoma e  a  psique  como um instrumento  epistêmico passivo.  Em vez 

disso, ela propõe que a psique é também somatizadora, ou seja, participa da formação 

da forma corporal, implicando que o corpo não é anterior à linguagem ou ao desejo, mas 

é constituído por eles. Trata-se, portanto, de uma crítica à noção essencialista de corpo, 

em favor de uma compreensão performativa e relacional da corporalidade.

No  entanto,  a  crítica  de  Butler  não  se  limita  a  uma  análise  das  estruturas 

normativas  de  exclusão;  ela  também  aponta  a  possibilidade  de  resistência  e 

reconfiguração.  A  mesma  estrutura  discursiva  que  oprime  pode  ser  subvertida.  Em 

“Vida  Precária  Os  Poderes  do  luto  e  da  violência”  (2004),  Butler  discute  como as 

vulnerabilidades  produzidas  por  certos  regimes  discursivos  não  são  simplesmente 

passivas, mas podem ser apropriadas de maneira subversiva. A linguagem que fere, que 

marginaliza, também carrega o potencial de ser ressignificada, de criar novas formas de 

subjetividade. A  performatividade, portanto, não é apenas uma prática que sustenta a 

dominação,  mas  também  uma  prática  de  resistência.  A  repetição  dos  atos,  que 

inicialmente reforça a norma, pode também ser o ponto de desvio, onde novas formas de 

subjetividade podem emergir.

Essa  reconfiguração  do  sujeito  performativo  como  efeito  e  agente 

simultaneamente, como alguém constituído pelas normas, mas capaz de reiterá-las de 

forma dissonante, oferece uma oportunidade para pensar a escrita literária, como a de 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

10

Carolina Maria de Jesus, como um gesto filosófico. A literatura, nesse caso, funciona 

como uma prática de resistência à  abjeção e à exclusão, assim como a filosofia, que 

interroga as formas de poder que determinam o que é considerado sujeito. A escrita de 

Carolina Maria de Jesus é performativa, pois não apenas narra sua vida e suas lutas, mas 

as constitui como um campo de possibilidade política. Ela escreve do lugar da exclusão, 

mas também do lugar da reescrita do próprio sujeito, rompendo com as normas e as 

expectativas impostas pelo sistema de reconhecimento dominante.

Além  disso,  ao  problematizar  a  norma,  Butler  introduz  a  ideia  de  que  a 

linguagem pode ser não apenas um campo de subordinação, mas também um espaço 

para  sua  própria  crítica  e  desconstrução.  A  escrita  de  Carolina  Maria  de  Jesus,  ao 

exprimir a vivência da fome, da violência, do abandono e da luta cotidiana, coloca-se 

como um gesto que vai além da mera expressão de sofrimento. Sua escrita reconfigura a 

norma,  ao  expor  as  margens  de  uma  cidade  que  insiste  em invisibilizar  os  corpos 

abjetos.  Nesse  sentido,  a  escrita  literária  se  alinha  com  a  teoria  de  Butler,  pois  a 

linguagem pode tanto ferir quanto curar, tanto constituir quanto subverter a norma. A 

obra  de  Carolina,  com  sua  linguagem direta  e  muitas  vezes  despretensiosa,  é  um 

exemplo  concreto  de  como  a  performatividade opera  no  plano  da  resistência:  ao 

escrever e ao existir em sua escrita, ela resiste ao apagamento e reinscreve-se como 

sujeito.

A obra de Carolina Maria de Jesus não é apenas uma testemunha do sofrimento, 

mas uma atuação que desafia a lógica da exclusão. O ato de escrever um diário, em um 

contexto de profunda marginalização, é, por si só, um ato performativo que questiona a 

norma e reescreve as formas de reconhecimento. Ao contar sua história, Carolina afirma 

sua dignidade e expõe a operação da norma racial, de classe e de gênero que estrutura a 

cidade e o discurso. A escrita, portanto, revela o  abjeto  não apenas como objeto de 

opressão, mas como uma potência subversiva que pode transformar a própria norma.

Em última instância, a proposta de Butler, ao dialogar com a obra de Carolina 

Maria  de  Jesus,  nos  permite  pensar  a  linguagem não  apenas  como um reflexo  das 

normas,  mas  como o  próprio  campo  onde  essas  normas  podem ser  questionadas  e 

reconfiguradas. A escrita de Carolina encarna a dialética da  performatividade, onde a 

repetição das normas que marginalizam também pode se tornar o terreno da resistência 

e da reconstituição do sujeito. A intersecção entre a teoria de Butler e a prática literária  

de Carolina Maria de Jesus oferece, assim, um rico campo de análise para pensar as 

possibilidades de reescrever as histórias dos corpos marginalizados e abjetos.



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

11

A ESCRITA DE CAROLINA MARIA DE JESUS COMO 

ATO PERFORMATIVO 

O livro “Quarto de Despejo: diário de uma favelada”, publicado em 1960, é um 

fragmento  do  cotidiano  de  Carolina  Maria  de  Jesus,  mulher  negra,  semianalfabeta, 

catadora de papel e moradora da favela do Canindé, em São Paulo. A escrita de seu 

diário  não  segue  as  normas  literárias  convencionais,  tampouco  se  preocupa  com  a 

correção gramatical ou estilística. No entanto, é justamente nesse gesto de  linguagem 

direta e improvisada que se revela sua força política: a inscrição do corpo abjeto negro, 

pobre e feminino no espaço da palavra. Trata-se de uma performance de subjetivação 

que desafia os limites impostos pela norma social.

Para evidenciar essa resistência, recorro ao seguinte fragmento:

13 de maio de 1958

[...] Chove, esfriou. É o inverno chega. E no inverno a gente come mais. A 
vera começou pedir comida. E eu não tinha. Era reprise do espetáculo. Eu 
estava com dois cruzeiros. Pretendia comprar um pouco de farinha para fazer 
um virado. Fui pedir um pouco de banha a dona Alice. Ela deu-me a banha e 
arroz. Era 9 horas da noite quando comemos.

E assim no dia 13 de maio de 1958 eu lutava contra a escravatura atual – a  
fome! [...] (Jesus, 2020 p.36).

A escrita de Carolina Maria de Jesus não é apenas um ato de narração do que 

acontece em sua vida,  mas uma prática ativa de resistência à estrutura social  que a 

marginaliza. Ao escrever sobre a fome, a violência, a rejeição e o lixo, Carolina não 

apenas relata sua realidade, mas performa essa realidade. Sua linguagem é uma prática 

de corpo e memória,  uma maneira de resistir ao apagamento de sua existência e ao 

silenciamento  de  sua  voz.  A  escolha  de  manter  um  diário,  sem  a  expectativa  de 

publicação,  já  é  um gesto  de  constituição  do  sujeito.  Nesse  sentido,  o  sujeito  que 

escreve se produz no ato de escrever, e sua escrita se configura como uma prática de 

reapropriação de seu corpo e de sua história. Como propõe Butler (2003), “os sujeitos 

não precedem seus atos, mas são produzidos por eles”. A cada anotação, Carolina se 

reinscreve  como  sujeito  inteligível,  mesmo  que  sua  existência  escape  às  formas 

canônicas de reconhecimento e representação.

Para exemplificar cabe recorrer ao fragmento:



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

12

14 de junho

[...]  Está chovendo, Eu não posso ir catar papel.  O dia que chove eu sou 
mendiga. Já ando mesmo trapuda e suja. Já uso o uniforme dos indigentes. E 
hoje é sábado. Os favelados são considerados mendigos. Vou aproveitar a 
deixa.  A vera  não vai  sair  comigo porque está  chovendo.  [...]  ageitei  um 
guarda-chuva velho que achei no lixo e sai. Fui no frigorifico, ganhei uns 
ossos. Já serve. Faço uma sopa. Já que a barriga não fica vazia, tentei viver 
de  ar.  Comecei  a  desmaiar.  Então  eu  resolvi  trabalhar  porque  não  quero 
desistir da vida (Jesus, 2020, p.61).

No fragmento de “Quarto de Despejo: diário de uma favelada”, Carolina Maria 

de  Jesus  expõe  a  dura  realidade  da  fome  e  da  marginalização  enfrentadas  pelos 

moradores da favela, evidenciando como a falta de trabalho os coloca em uma posição 

ainda mais vulnerável. A chuva, que impede a coleta de papel, transforma-se em um 

símbolo de impotência diante das circunstâncias, reforçando a ideia de que, sem meios 

de subsistência, resta apenas a mendicância. No entanto, mesmo em meio à miséria, a 

autora demonstra resistência ao improvisar soluções para alimentar-se e seguir adiante, 

recusando-se a se entregar à inércia da fome. O trecho destaca a materialidade do corpo 

e sua relação direta com a sobrevivência, mostrando que a exclusão social não é apenas 

uma questão simbólica, mas também uma experiência física, concreta e dolorosa

A  performatividade de  sua  escrita  emerge  também  na  repetição  dos  gestos 

cotidianos: buscar comida no lixo, cuidar dos filhos, lutar por dignidade. Ao descrever 

essas ações, Carolina não as apenas relata, mas as ressignifica. Ela não apenas se torna o 

objeto do olhar social, mas a autora de sua própria narrativa. A linguagem, nesse caso, 

não representa a exclusão, mas a interrompe. Como lembra Butler (2015), a linguagem 

pode ferir,  mas também pode curar, construir e desviar. A escrita de Carolina é um 

desvio da norma dominante que busca marginalizá-la,  uma intervenção que expõe a 

estrutura de poder racial  e de classe que organiza a cidade e o discurso, ao mesmo 

tempo que cria um espaço de possibilidade para reconfigurar a identidade de um corpo 

considerado abjeto.

Além disso, ao narrar sua vida com lucidez crítica, Carolina rompe com o lugar 

de  subalternidade  que  lhe  foi  historicamente  atribuído.  Ela  não  é  apenas  objeto  de 

discurso,  ela  é  sua autora.  Esse  deslocamento é  crucial:  o  corpo abjeto,  antes  visto 

apenas como objeto de sofrimento e negação,  torna-se uma fonte de enunciação.  A 

escrita  de  Carolina  faz  desse  corpo  subalterno  um  espaço  ativo  de  enunciação  e 

resistência.  A performance da escrita,  portanto, constitui  também uma ética: viver e 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

13

narrar o mundo a partir do lugar do “despejo” é um gesto de recusa à naturalização da 

exclusão. Ao se reescrever no espaço da palavra, ela subverte a lógica de invisibilidade 

que tradicionalmente a exclui do campo da representação e da história.

A  relação  entre  a  linguagem e  o  poder,  abordada  por  Michel  Foucault, 

especialmente na obra “A Ordem do Discurso” publicada em 1970, também pode ser 

útil para entender a profundidade da escrita de Carolina. Para Foucault, a linguagem não 

é apenas um reflexo da realidade, mas um campo de poder. Através da linguagem, são 

moldados os sujeitos e as verdades que os definem. Ao escrever sobre sua realidade de 

fome,  violência  e  abandono,  Carolina  não  apenas  registra  esses  aspectos  da  vida 

marginalizada,  mas  também  os  inscreve  no  campo  da  discursividade,  tornando-se, 

assim, uma produtora de sentido e de resistência. Em suas palavras, o corpo negro e 

feminino,  que  é  marginalizado  e  desumanizado  pela  sociedade,  ganha  um  novo 

significado,  contestando  as  normas  estabelecidas.  Para  corroborar  essa  afirmação, 

recorro ao fragmento do autor francês,

Por mais que o discurso seja aparentemente bem pouca coisa, as interdições 
que o atingem revelam logo, rapidamente, sua ligação com o desejo e com o 
poder.  Nisto  não  há  nada  de  espantoso,  visto  que  o  discurso  -  como  a 
psicanálise  nos  mostrou  -  não  é  simplesmente  aquilo  que  manifesta  (ou 
oculta) o desejo; é, também, aquilo que é o objeto do desejo; e visto que - isto 
a história não cessa de nos ensinar - o discurso não é simplesmente aquilo 
que traduz as lutas ou os sistemas de dominação, mas aquilo por que, pelo 
que se luta, o poder do qual nos queremos apoderar (Foucault, 1996, p.10).

Na citação acima, Michel Foucault evidencia a centralidade do discurso como 

um campo de tensão onde se entrelaçam desejo e poder. Para o autor, o discurso não é 

mera ferramenta de comunicação ou representação da realidade, tampouco um simples 

véu que encobre ou revela o desejo: ele é, simultaneamente, aquilo que o desejo busca e 

aquilo que o poder disputa. As interdições que recaem sobre os discursos, ou seja, os 

mecanismos que os limitam, silenciam ou regulam, revelam sua potência construtiva. O 

discurso é, portanto, um lugar estratégico de disputa: não apenas expressa relações de 

poder, mas é também aquilo que está em jogo nessas relações sendo constantemente 

regulado porque possui a capacidade de produzir verdades, formar sujeitos e sustentar 

regime de saber. Nesse sentido, a linguagem não é exterior ao poder, mas uma de suas 

expressões mais intensas e produtivas.

A escrita de Carolina Maria de Jesus também pode ser compreendida a partir da 

noção de abjeção que Judith Butler (2023) desenvolve em diálogo com Julia Kristeva 

(1982). A abjeção é o processo pelo qual certos corpos são expulsos para os limites da 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

14

sociedade e da linguagem, para que a norma se mantenha intacta. O corpo racializado, 

pobre, dissidente e feminino é visto como algo a ser rejeitado, o que coloca os sujeitos 

nessas  condições fora  do campo da humanidade.  No entanto,  a  escrita  de  Carolina, 

longe de ser uma expressão da abjeção, ressignifica esse processo. Em vez de aceitar a 

invisibilidade que lhe foi imposta, ela se inscreve no espaço da linguagem e reivindica 

seu lugar de sujeito.

O conceito de abjeção não é, entretanto, definitivo. Butler, em “Vida Precária: 

Os Poderes do Luto e da Violência” (2004), argumenta que a linguagem que fere pode 

também ser reconfigurada, resistir e ressignificar. A  performatividade,  nesse sentido, 

não é apenas um mecanismo de opressão, mas também uma estratégia de resistência. A 

repetição que sustenta as normas sociais pode ser também a via pela qual essas normas 

são desviadas e subvertidas. A escrita de Carolina Maria de Jesus, com seu gesto de 

resistência ao que lhe é imposto, torna-se um exemplo de como a  performatividade, 

longe  de  ser  uma  simples  reprodução  de  normas,  pode  ser  uma  ferramenta  para 

questionar e reconfigurar a própria estrutura de poder que a marginaliza.

Assim,  a  escrita  de  Carolina  Maria  de  Jesus  se  configura  como  um  ato 

performativo em dois níveis. Em primeiro lugar, ela é performativa no sentido de que 

sua escrita reconstitui e reescreve sua identidade, dando visibilidade a um corpo que a 

sociedade tentava silenciar. Em segundo lugar, a escrita de Carolina também é um gesto 

de  resistência  que  subverte  as  normas  de  reconhecimento  e  de  inteligibilidade.  Ao 

escrever sobre sua experiência de vida no contexto da favela, ela não apenas narra, mas 

reconfigura o lugar da exclusão, dando-lhe um novo significado. Essa escrita, ao mesmo 

tempo  que  revela  a  violência  e  a  marginalização,  também  cria  um  espaço  de 

reapropriação e reinvenção do sujeito,  mostrando como a  performatividade pode ser 

uma ferramenta de resistência contra as forças de poder que a oprimem. 

10 de maio de 1958
[...] O Brasil precisa ser dirigido por uma pessoa que já passou fome . A fome 
também é professora.
Quem passa fome aprende a pensar no próximo, e nas crianças. (Jesus, 2020, 
p.35).

Nesse trecho de “Quarto de Despejo: diário de uma favelada”, Carolina Maria de 

Jesus  evidencia  de  forma  contundente  a  relação  entre  a  experiência  da  fome  e  a 

capacidade de desenvolver empatia e senso de responsabilidade social. Ao afirmar que 

"a  fome  também  é  professora",  Carolina  transforma  uma  vivência  extrema  de 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

15

vulnerabilidade em uma fonte legítima de saber. Para ela, somente quem já passou fome 

é capaz de compreender profundamente as necessidades do outro, especialmente das 

crianças,  e  por  isso  estaria  mais  apto  a  governar  com  justiça.  A  fala  desafia  as 

hierarquias tradicionais do saber político e ético, deslocando a autoridade da experiência 

para além dos espaços formais de poder e da educação institucional.  Nesse sentido, 

Carolina propõe uma ética encarnada, forjada no cotidiano da sobrevivência, em que a 

dor  e  a  escassez  geram  uma  consciência  aguda  da  desigualdade  e  da  urgência  da 

solidariedade.  Trata-se  de  uma  crítica  direta  às  elites  políticas  e  econômicas  que 

governam sem conhecer  as  privações  do  povo,  e  uma reivindicação da  experiência 

como forma legítima de conhecimento e critério de autoridade moral. 

CONCLUSÃO

A escrita de Carolina Maria de Jesus, em “Quarto de Despejo: diário de uma 

favelada”,  constitui  um exemplo paradigmático de  como a  linguagem,  longe de ser 

apenas  um  reflexo  passivo  da  realidade,  se  configura  como  um  campo  ativo  de 

resistência e reconfiguração do sujeito. Através de seu diário, Carolina não apenas narra 

a vida de uma mulher negra, pobre e marginalizada, mas, sobretudo, inscreve-se no 

espaço da palavra como um ato performativo que desafia as normas sociais e culturais 

que a tentam submeter ao silêncio e à invisibilidade. Sua escrita não se limita a relatar 

uma experiência de sofrimento, mas a reconfigurá-la, tornando-a visível e inteligível em 

um contexto  onde  corpos  como  o  seu  são  sistematicamente  excluídos  da  narrativa 

pública e da história oficial.

A perspectiva de Judith Butler sobre a performatividade do gênero, que entende 

o  sujeito  como  constituído  por  atos  repetidos  e  normatizados,  oferece  uma  chave 

interpretativa  fundamental  para  compreender  o  movimento  subversivo  presente  na 

escrita de Carolina. A autora não se limita a ser a receptora passiva das normas que a 

marginalizam;  ao  contrário,  ela  as  desvia  e  as  ressignifica,  escrevendo  sua  própria 

história a partir de seu corpo abjeto, fazendo dele não apenas um objeto de sofrimento, 

mas  uma fonte  de  enunciação e  de  resistência.  Nesse  processo,  sua  linguagem não 

apenas interrompe as normas que a excluem, mas as questiona e subverte, criando um 

espaço onde a possibilidade de reescrever-se, mesmo a partir do lugar da exclusão, se 

torna concreta.

Ao inscrever sua vivência de fome, violência e abandono nas páginas do diário, 

Carolina não apenas expressa uma condição de marginalidade, mas se posiciona como 



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

16

autora de sua própria narrativa, desafiando as estruturas de poder que determinam quem 

pode ser ouvido e quem deve ser silenciado. Sua escrita se configura como um ato ético 

de resistência, pois ao narrar o mundo a partir do lugar do “despejo”, ela se recusa a 

naturalizar a exclusão e a invisibilidade impostas pelo sistema social e econômico. De 

fato,  ao  manter  esse  diário,  Carolina  realiza  um movimento  de  empoderamento,  ao 

mesmo  tempo  em  que  inscreve,  no  ato  de  escrever,  a  possibilidade  de  uma 

transformação subjetiva e social.

Além disso, a leitura da escrita de Carolina como performatividade, alinhada às 

teorias de Butler e Foucault, revela o caráter subversivo da  linguagem. Como Butler 

argumenta,  a  linguagem não  apenas  exclui,  mas  também  oferece  possibilidades  de 

reapropriação e de resistência. A repetição das normas não é imutável, mas pode ser 

desviada, como evidenciado pela escrita de Carolina Maria de Jesus. Nesse sentido, sua 

obra não é apenas uma resposta passiva às condições opressivas de seu tempo, mas um 

ato  de  reconfiguração  do  sujeito  e  da  sociedade.  Ao  ocupar  o  espaço  da  palavra, 

Carolina transforma sua experiência de marginalização em um gesto de subversão que 

expõe  a  violência  estrutural  da  sociedade  brasileira  e  oferece  uma  nova  forma  de 

entender a relação entre corpo, linguagem e poder.

Portanto,  a  escrita  de  Carolina  Maria  de  Jesus,  longe  de  ser  uma  mera 

documentação da miséria e da exclusão, se configura como um ato performativo que 

desafia  as  normas  estabelecidas,  oferecendo  uma nova  forma de  enunciar  o  sujeito 

marginalizado. Em sua linguagem, podemos reconhecer a possibilidade de reescrever a 

história  e  de reconfigurar  as  relações de poder  que estruturam a sociedade,  abrindo 

espaço  para  uma  nova  forma  de  subjetivação  que  resiste  à  subordinação  e  à 

invisibilidade. Nesse processo, a escrita de Carolina não é apenas um reflexo de sua 

realidade,  mas uma intervenção na realidade,  uma ferramenta de resistência que,  ao 

mesmo  tempo  em  que  expõe  as  condições  de  marginalização,  cria  um  espaço  de 

possibilidade para que o sujeito abjeto seja reconhecido e, finalmente, ouvido.



Revista Ítaca, n. 43 ||| UFRJ ||| ISSN 1679-6799 ||| 2025

17

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BUTLER,  Judith.  Problemas  de  gênero:  feminismo  e  subversão  da  identidade. 

Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2023.

BUTLER,  Judith.  Corpos  que  importam:  sobre  os  limites  discursivos  do  “sexo”. 

Tradução de Sérgio Lamarão e Irene Pequeno. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2019.

BUTLER, Judith. Precarious Life: The Powers of  Mourning and Violence.  London: 

Verso, 2004.

CAROLINA,  Maria  de  Jesus.  Quarto  de  Despejo:  diário  de  uma  favelada. 

Apresentação de Audálio Dantas. São Paulo: Ática, 2020.

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso. 5º ed. São Paulo: Loyla, 1996.

KRISTEVA,  Julia.  Pouvoirs  de  I’Horreur  essai  sur  I’abjection. Paris:  Éditions  du 

Seuil, 1982.


